
Soentgen, Jens
"Nachhaltigkeit". Eine kritische Begriffsgeschichte
Matthes,  Eva  [Hrsg.];  Bagoly-Simó,  Péter  [Hrsg.];  Juska-Bacher,  Britta  [Hrsg.];  Schütze,  Sylvia  [Hrsg.];
Wiele, Jan van [Hrsg.]: Nachhaltigkeit und Bildungsmedien. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2025,
S. 31-41. - (Beiträge zur historischen und systematischen Schulbuch- und Bildungsmedienforschung)

Quellenangabe/ Reference:
Soentgen, Jens: "Nachhaltigkeit". Eine kritische Begriffsgeschichte - In: Matthes, Eva [Hrsg.];
Bagoly-Simó, Péter [Hrsg.]; Juska-Bacher, Britta [Hrsg.]; Schütze, Sylvia [Hrsg.]; Wiele, Jan van [Hrsg.]:
Nachhaltigkeit und Bildungsmedien. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2025, S. 31-41 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-345470 - DOI: 10.25656/01:34547; 10.35468/6206-01

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-345470
https://doi.org/10.25656/01:34547

in Kooperation mit / in cooperation with:

http://www.klinkhardt.de

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de -  Sie  dürfen das Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen,
solange  Sie  den  Namen  des  Autors/Rechteinhabers  in  der  von  ihm
festgelegten Weise nennen und das Werk bzw. diesen Inhalt nicht bearbeiten,
abwandeln oder in anderer Weise verändern.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.en  -  You  may  copy,
distribute and transmit, adapt or exhibit the work in the public as long as you
attribute  the work  in  the manner  specified by the author  or  licensor.  You are
not allowed to alter or transform this work or its contents at all.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



31

Jens Soentgen

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

Abstract
Environmental claims have a tendency to become ambiguous, even if they were orig-
inally clearly defined. It is therefore worth going back to the sources when it comes to 
the concept of sustainability. This text takes a critical look at the historiographies still 
common in Germany that associate sustainability with the mining officer Hanns Carl 
von Carlowitz. Instead, the idea of sustainability is traced back to the concepts of in-
heritance and usufruct, both of which already played an important role in Roman law. 
In the sustainability discourse, however, they are placed in an ecological context. The 
text summarises the results of the historical investigation in a concise definition and 
concludes by critically examining the theses on non-sustainability.

Schlagworte: Nicht-Nachhaltigkeit, Prinzip Verantwortung, Hans Carl von Carlowitz, 
Hans Jonas, Greenwashing, Geschichte der Nachhaltigkeit

1	 Greenwashing und Green Claims
„Unser Ziel: Shipment zero“, so wirbt aktuell ein bekanntes Unternehmen für die eigene 
Nachhaltigkeit. Dass damit im Grunde rein gar nichts gesagt ist, liegt auf der Hand. Doch 
auch andere sogenannte „Green Claims“, umweltbezogene Produktaussagen, erweisen 
sich bei näherer Hinsicht als zweideutig. Oft wird zum Beispiel das Adjektiv „natürlich“ 
in Werbeaussagen verwendet, doch nicht selten ist damit keineswegs, wie man denken 
könnte, gemeint, dass nur natürliche Zutaten verwendet wurden oder dass das Produkt 
natürlichen Ursprungs ist. Vielmehr kann das Wort auch nur deshalb verwendet worden 
sein, um den Schein eines solchen Ursprungs zu erzeugen, während eigentlich nur „selbst-
verständlich“ gemeint ist.
Auch sehr beliebte und verbreitete Umweltaussagen sind mehrdeutig. „Klimaneutral“ 
zum Beispiel kann bedeuten, dass bei der Produktion und beim Transport keinerlei kli-
mawirksame Gase freigesetzt werden, wie Kohlendioxid oder Methan. Das aber ist in 
aller Regel nicht gemeint, sondern nur, dass die entstehenden Emissionen „kompensiert“ 
werden. Das Unternehmen hat einem anderen Unternehmen einen Betrag X bezahlt, 
und dieses andere Unternehmen behauptet, dass es für dieses Geld eine Maßnahme 
umsetzt, durch die irgendwo auf dieser Welt eine bestimmte Menge an Kohlendioxid 
gebunden bzw. an der Entstehung gehindert wird, zum Beispiel indem anderswo, meist 
in entlegenen Gegenden der Welt, Bäume gepflanzt werden, deren Wachstum, bei dem 
Kohlendioxid aufgenommen wird, die Emissionen dann rein rechnerisch „kompensiert“. 
Weil solche Maßnahmen oft schwer zu kontrollieren sind und deren Langfristigkeit auch 

doi.org/10.35468/6206-01



32

Jens Soentgen

schwer sicherzustellen ist, stehen sie nach einigen Skandalen1 inzwischen in der Kritik. 
Denn die Verbraucher*innen kaufen eine Ware, von der versprochen wird, dass sie nicht 
zur Klimaerwärmung beiträgt. Für dieses Versprechen akzeptiert man häufig einen erheb-
lichen Preisaufschlag. Ob das Versprechen aber auch eingehalten wird, lässt sich in vielen 
Fällen nur sehr schwer und in nicht wenigen gar nicht verifizieren. Die Europäische Union 
hat vor diesem Hintergrund eine Initiative in Gang gesetzt, die diese Green Claims über-
prüfen und nachvollziehbare Standards setzen soll (European Commission, 2023).
Dabei kann fast immer festgehalten werden, dass die Prädikate, um die es geht, in der 
Regel doppeldeutig sind. „Natürlich“ zum Beispiel bedeutet zum einen „selbstverständlich“, 
kann unter anderem aber auch bedeuten: „aus natürlichen Zutaten bestehend“ oder „mit-
hilfe natürlicher (statt künstlicher) Prozesse gewonnen“. Doppeldeutig ist auch „nachhal-
tig“, denn auch dieses muss keineswegs besagen, dass etwas auf ökologische Weise oder 
unter Beachtung von Prinzipien des Umweltschutzes gewonnen wurde, sondern kann 
auch heißen: „dauerhaft“, „über den Tag hinaus“. Dass fast alle im Warendiskurs verwen-
deten Umweltprädikate doppeldeutig sind, hat einen systematischen Grund – nur so lässt 
sich täuschen, ohne dass man gleich im strafrechtlichen Sinne betrügt. Schon Aristoteles 
hielt fest, dass „dem Sophisten Homonyme von Nutzen [sind] (durch diese betreibt er 
ja sein böses Werk), dem Poeten hingegen Synonyme“ (Aristoteles, 2012, S. 156).
Doch nicht nur im Warendiskurs, auch im theoretischen Diskurs ist der Nachhaltigkeits-
begriff, von einigen bedeutenden Beiträgen abgesehen, inzwischen recht unklar gewor-
den, und auch dies hat zumindest den Effekt, dass unter Zugrundelegung eines solchen 
Begriffs auch Aktivitäten als „nachhaltig“ bezeichnet werden können, die es an sich nicht 
sind. Man spricht in vielen Publikationen von drei bis vier „Säulen“ der Nachhaltigkeit, 
und die architektonische Metapher suggeriert Stabilität, während die Vorstellung, dass 
Nachhaltigkeit eine soziale, eine ökologische, eine ökonomische und eventuell noch eine 
kulturelle „Dimension“ habe, die Verlegenheit nur steigert, weil nicht klar ist, welcher 
dieser Aspekte im Konfliktfall Vorrang haben soll. Die Sustainable Development Goals 
der Vereinten Nationen gehen noch weiter, indem sie insgesamt 17 Ziele, die sich weiter 
in 169 Unterziele unterteilen, definieren. Hier wird Nachhaltigkeit vollends zu einem 
abstrakten Dachbegriff, unter dem sich eine Vielfalt anderer, einander oft widerspre-
chender Ziele tummelt. Sicher sind diese Ziele alle für sich erstrebenswert, doch ihre 
Zusammenfassung unter dem Begriff der nachhaltigen Entwicklung hat Nachteile für den 
Begriff der Nachhaltigkeit. Man weiß nicht mehr zu sagen, wann eine Handlung nachhal-
tig ist – wenn man nur eines der Ziele verwirklicht? Oder wenn eine Handlung alle Ziele 
verbindet? Soll man, wie eine Broschüre der UN vorschlägt, jeden Tag „ein bisschen was 
tun“, mal einem Bettler ein Lächeln schenken, mal zuhause für eine friedliche Stimmung 
sorgen, und schon verändert sich die Welt? (UNOG, 2018, S. 1, 31)

2	 Der Ursprung des Nachhaltigkeitsbegriffs
Es lohnt sich daher, sich etwas eingehender mit dem Nachhaltigkeitsbegriff zu befassen 
und zu versuchen, ihn zu klären. Dazu bietet sich an, zu den Ursprüngen zurückzukeh-
ren. Die Nachhaltigkeitsidee wurde erstmals mit weltweiter Breitenwirkung 1987 im so-
genannten „Brundtland-Report“ definiert. Dort heißt es: „Sustainable development is 

1	 Siehe zum Beispiel: Heute im Bundestag: Betrugsvorwürfe gegen Klimaschutzprojekte in der Ölbranche (2024, 
16. Juni); verfügbar unter: https://www.bundestag.de/presse/hib/kurzmeldungen-1008030

doi.org/10.35468/6206-01



33

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

development that meets the needs of the present without compromising the ability of 
future generations to meet their own needs“ (WCED, 1987, S. 43). Von vornherein wurde 
dabei eine enge Definition von „sustainability“ im Sinne von „physical sustainability“ in 
Betracht gezogen, die aber immer auch mit sozialen Normen, insbesondere Chancen-
gleichheit, verbunden war, die auch für kommende Generationen gelten sollen (WCED, 
1987, S. 43). Daraus folge logisch aber auch intragenerationelle Chancengleichheit. Im 
Annex des Reports findet sich auch eine Konkretisierung des Nachhaltigkeitsprinzips. 
Basierend auf dem Recht aller auf eine Umwelt, die adäquat sei „for their health and well-
being“ (WCED, 1987, S. 348), werden die Staaten aufgefordert, die Umwelt zugleich zu er-
halten und zu nutzen – zum Wohle gegenwärtiger und künftiger Generationen. Konkreter 
seien Ökosysteme und ökologische Prozesse, die für das Funktionieren der Biosphäre 
essenziell seien, zu schützen und auch die Biodiversität zu erhalten. Für die Nutzung 
aller Ressourcen gelte das Prinzip des optimalen nachhaltigen Ertrags (WCED, 1987, 
S. 348). Mit diesen Feststellungen ist die Idee der Nachhaltigkeit sozusagen in die Welt 
gekommen, und die Ausführungen im Brundtland-Report sind auch heute noch wichtige 
Orientierungen, um sich klar zu machen, was Nachhaltigkeit meint oder meinen kann. 
Wie aus den Formulierungen erhellt, dürfte das Konzept unmittelbar durch Arbeiten der 
damals entstehenden Umweltökonomik angeregt worden sein.
Nachhaltigkeit ist, das sieht man sofort, schon im Brundtland-Report nicht einfach etwas, 
das irgendwo vorliegt, sondern ein politisches Ziel, das Menschen erreichen möchten. Sie 
ist ein umweltpolitisches Leitbild, etwas, das einem als übergreifendes Ziel vorschwebt. 
Anders als etwa bei Solidarität, einem anderen politischen Leitbild, geht es nicht darum, 
wie wir andere Menschen behandeln sollen. Es geht nicht in erster Linie um Menschen, 
sondern um die nicht-menschliche Sphäre, um Natur und Umwelt. Wir können zum 
Beispiel einen Wald oder das Grundwasser oder auch einen Fluss nachhaltig bewirt-
schaften. Was dies genauer bedeutet, wird weiter unten noch dargelegt. Jedenfalls handelt 
es sich immer darum, mit etwas möglichst sorgsam so umzugehen, dass es bei diesem 
Umgang oder auch dieser Nutzung erhalten bleibt.
Wir alle haben ein intuitives Verständnis für die Idee der Nachhaltigkeit, das sich beson-
ders bewährt, wenn wir nicht-nachhaltiges Verhalten, Raubbau etwa, beurteilen. Obwohl 
es bei der Nachhaltigkeit um den Umgang mit Natur oder Sachen geht, steckt mehr 
dahinter, und das ist auch bereits in der von der Brundtland-Kommission gegebenen 
Formulierung deutlich. Denn indem ich Sachen nachhaltig behandele, behandele ich auch 
andere – diejenigen nämlich, die sich später einmal an denselben Sachen erfreuen möch-
ten. Nachhaltigkeit hängt also auch mit eher sozial-politischen Idealen wie Gleichheit, 
Solidarität und Gerechtigkeit zusammen. Worum geht es bei der Nachhaltigkeit? Man 
will etwas so behandeln, dass es dabei bewahrt wird. Und das tut man nicht nur im 
wohlverstandenen Eigeninteresse, sondern mit Blick auf andere, vor allem mit Blick auf 
kommende Generationen.
Veranlasst wird dieses Denken durch die Feststellung, dass die Ressourcen der Natur 
nicht unendlich sind, sondern regional, national und auch global erschöpfbar, wobei 
diese Erschöpfbarkeit und Endlichkeit der Natur auf überregionaler Skala zwar schon in 
den 70er-Jahren des 19. Jahrhunderts explizit thematisiert wurde und auch der Anlass 
zur Neuprägung des Wortes „Naturschutz“ war (Soentgen, 2023). Doch wurde diese 
Erschöpfbarkeit der Natur erst rund ein Jahrhundert später mit dem ersten Bericht des 
Club of Rome (Meadows et al., 1972) auch international thematisiert und gelangte bald 
auf die internationale politische Agenda. Die Vorstellung einer begrenzten, endlichen 

doi.org/10.35468/6206-01



34

Jens Soentgen

Natur, die durch kollektive menschliche Tätigkeit irreversibel und auf globaler Skala be-
schädigt oder womöglich sogar vernichtet werden kann, wird kurz nach der Publikation 
des ersten Berichts des Club of Rome von Hans Jonas in einer Art und Weise dargestellt, 
die auch heute nichts an Aktualität eingebüßt hat und die schon direkt auf Nachhaltigkeit 
vorausweist, auch wenn das Wort selbst nicht vorkommt ( Jonas, 1979, S. 329–337). Die 
von Jonas betonte Vorstellung einer begrenzten und durch Menschen (nicht durch ein 
göttliches Wesen) zerstörbaren Natur ist ein Novum, das ungeachtet mancher Vorläufer 
erst ab Mitte des 20. Jahrhunderts auftaucht. Schon Jonas hat als entscheidendes Kriterium 
seiner Ethik angegeben, dass sich die Verantwortung nicht mehr nur auf den zwischen-
menschlichen Bereich erstrecke, sondern „neuerdings darüber hinaus auf den Zustand 
der Biosphäre und das zukünftige Überleben der Menschenart [sic!]“ ( Jonas, 1979, S. 248). 
Möglich und auch plausibel ist zudem ein Einfluss des Spätwerks von Erich Fromm, Haben 
oder Sein, auf die Autor*innen des Brundtland-Reports, weil Fromm in seinem viel ge-
lesenen Werk auch auf der Grundlage ökologischer Probleme eine Kritik des Habens 
formuliert und für Formen des Umgangs auch mit natürlichen Objekten plädiert, die diese 
erhalten und ihre Lebendigkeit schonen (Fromm, 1976).
Wenn hier nach der Idee der Nachhaltigkeit gefragt wird, könnte man auch an eine 
Herleitungsgeschichte denken, die versucht, diese Idee einem bestimmten Autor zuzu-
schreiben, auf den man anschließend stolz sein darf (ausführlich Soentgen, 2016).

3	 Der deutsche Carlowitz-Mythos
Nachhaltigkeit ist in einem Teil des Wirtschaftslebens, im Forstbetrieb, schon seit langer 
Zeit in der Praxis, aber auch in der Theorie ein wichtiges Thema. Gerade weil es sich bei 
der Waldbewirtschaftung darum handelt, dass die Ernte nicht bereits im kommenden 
Jahr, sondern womöglich erst Jahrzehnte später ansteht, ist der Unterschied zwischen 
einer vorsorgenden und einer Raubbau treibenden Wirtschaftsweise besonders gut greif-
bar. Manche Historiographien der Nachhaltigkeit setzen hier an. In manchen öffentli-
chen Verlautbarungen wird in diesem Kontext die Idee der Nachhaltigkeit sozusagen für 
Deutschland reklamiert, als sei es dem in diesem Kontext meist zitierten Montanbeamten 
und Forstwirt Hans (öfters auch: Hanns) Carl von Carlowitz (1645–1714) zu verdanken, 
dass heute weltweit von Nachhaltigkeit gesprochen wird.
Carl von Carlowitz’ oft zitierte, ziemlich umständliche Formulierung2 lautet: 

„Wird derhalben die größte Kunst/Wissenschaft/Fleiß und Einrichtung hiesiger Lande darinnen 
beruhen/wie eine sothane Conservation und Anbau des Holtzes anzustellen/daß es eine conti-
nuierliche beständige und nachhaltende Nutzung gebe/weiln es eine unentberliche Sache ist/
ohne welche das Land in seinem Esse nicht bleiben mag.“ (Carlowitz, 2000/1713, S. 105f.)

Aus dem Kontext wird deutlich, dass es von Carlowitz vor allem darum ging, den dauer-
haften Holznachschub aus den Wäldern zu sichern, um so den Bergbau, eine nicht eben 
nachhaltige Aktivität, länger erhalten zu können. Auch Torf und Steinkohle, d. h. fossile 
und überdies nicht erneuerbare Ressourcen, empfiehlt er zur Entlastung der Wälder, wo-
durch vollends deutlich wird, dass es ihm um die Lösung eines Ressourcenproblems, aber 
nicht um ökologische Schonung von Natur ging.

2	 Grober (2010, S. 115) interpretiert diese Formulierung als Frage.

doi.org/10.35468/6206-01



35

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

Das bei von Carlowitz zu findende Konzept wird später oft so paraphrasiert, dass nur in 
dem Maße Holz entnommen werden soll, wie auch aktiv nachgepflanzt wird bzw. nach-
wächst. Über das statische Erhalten geht von Carlowitz, dessen Werk der ökonomischen 
Aufklärung (Schilling, 2023, S. 79–103) zugerechnet werden kann, hinaus, indem Nutzung 
und ein aktives, planendes Sorgen für künftige Bedarfe zusammengedacht werden. Vom 
bloßen Vorhalten, dem Anlegen eines Vorrates also, unterscheidet sich sein Nachhalten 
dadurch, dass Entnehmen und Nachpflanzen zusammengedacht werden. Von Carlowitz 
zieht in Betracht, dass das „Esse“ eines Landes durch Holzpflanzung auch gehoben 
werden könne (Carlowitz, 2000/1713, S. 106–111). Auch im aktuellen Waldgesetz der 
Bundesrepublik Deutschland wird an prominenter Stelle (BWaldG, § 11,1) die nachhaltige 
und ordnungsgemäße Bewirtschaftung des Waldes gefordert.
Man sieht daran, dass von Carlowitz einige sinnvolle Regeln für die Waldbewirtschaftung 
formuliert hat, die auch heute noch in Geltung sind. Aber darüber hinaus? Oft wird in 
der deutschen Diskussion um Nachhaltigkeit als erwiesen betrachtet, dass von Carlowitz 
damit den modernen Nachhaltigkeitsbegriff erfunden oder jedenfalls erstmals schriftlich 
dargelegt habe (Grober, 2000; ähnlich Grober, 2010, S. 116; zurückhaltender Vogt, 2009, 
S. 114–117; kritisch Gottschlich & Friedrich, 2014). Ausgangspunkt der Zuschreibung 
scheint die Dissertation von Zürcher zu sein, der selbst noch sehr zurückhaltend formu-
liert (Zürcher, 1965; vgl. verstärkend Peters, 1984, S. 1).1 Die Bundesregierung hingegen 
hielt sich nicht zurück und scheute sich nicht, 2013 „300 Jahre Nachhaltigkeit ,made in 
Germany‘“3 zu feiern.
Übersehen wurde dabei, dass sich von Carlowitz in seinem Buch nirgends als radi-
kalen Neuerer, sondern als Fortsetzer vergessener Traditionen sah. So widmet er ein 
ganzes Kapitel dem Nachweis, dass die von ihm empfohlene „Sylvicultur“, der mensch-
gemachte Ersatz für geschlagenes Holz, keine neue, sondern eine uralte Einrichtung 
sei (Carlowitz, 2000/1713, S. 126). Dabei bezieht er sich u. a. auf die Bibel, aber auch 
auf die Forstordnungen des französischen Ökonomen Jean-Baptiste Colbert (Carlowitz, 
2000/1713, S. 122f.). Auch Historikern der Forstwissenschaft im 19. und 20. Jahrhundert ist 
die angebliche Leistung einer innovativen „Wortschöpfung“ durch von Carlowitz (Grober, 
2010, S. 105) unbekannt; vielmehr loben sie zwar die klassische Bildung des Mannes, 
bemängeln aber seine mangelhafte Vertrautheit unter anderem mit der vorhandenen 
Fachliteratur (Fraas, 1865, S. 514). 
Und heute verweisen französische Forstleute, wenn von Nachhaltigkeit („soutenabili-
té“ oder auch „durabilité“) gesprochen wird, nicht auf von Carlowitz, sondern auf die 
Ordonnanz des französischen Königs Philippe VI, der am 29. Mai 1346 seinen zehn Forst- 
und Wassermeistern folgendes befahl: 

«Les Mestres des Forez dessusdiz, selon ce qu’il sont ordenez, enquerront & visiteront toutes 
les Forez & Bois qui y sont, & seront (sic!; zu lesen wäre: feront) les ventes, qui y sont à faire, 
eû regart à ce que lesdittes Forez & Bois se puissent perpetuellement soustenir en bon estat» 
(Lauriere, 1729, S. 246).4

3	 https://csr-news.net/2013/03/26/ein-ziel-das-begeistert-300-jahre-nachhaltigkeitsbegriff/
4	 Die obengenannten Forstmeister, gemäß dem, was ihnen befohlen ist, untersuchen und besuchen die 

Forste und Wälder, und nehmen die Verkäufe vor, die anstehen, und tragen [dabei] Verantwortung, dass 
die genannten Forste und Wälder sich immerwährend in gutem Zustand erhalten können“ (Übers. aus dem 
Franz. durch J.S.).

doi.org/10.35468/6206-01



36

Jens Soentgen

Der Originalitätsanspruch, den nicht von Carlowitz, sondern moderne Autor*innen in sei-
nem Namen erheben, entbehrt daher jeder Grundlage. Die Erfindung der „Nachhaltigkeit“ 
durch von Carlowitz ist selbst eine Erfindung.

4	 Erbe und Nießbrauch
Wenn auch die Vorstellung, man habe mit von Carlowitz sozusagen den Ursprung des 
Nachhaltigkeitsdiskurses identifiziert, sicher in die Irre führt, ist unbestreitbar, dass be-
stimmte Formen der forstlichen Waldnutzung ein gutes Beispiel für das sind, was mit 
Nachhaltigkeit gemeint ist. Das liegt daran, dass Hochwald typischerweise mehrere 
Jahrzehnte benötigt, um erntereif zu sein; der*die Pflanzer*in ist in diesem Fall also in 
der Regel nicht der*die Nutznießer*in. Es wird vielmehr für kommende Generationen 
gepflanzt. Dieser Gedanke einer generationenübergreifenden Vorsorge ist für das Nach-
haltigkeitsdenken konstitutiv. Die Rede von den Rechten künftiger Generationen bzw. 
von unseren Pflichten ihnen gegenüber ist daher stets Teil des modernen Nachhaltig-
keitsdiskurses. 
Man findet eine Diskussion solcher Rechte in den frühen 1970er-Jahren zum Beispiel 
bei John Rawls, der insbesondere im Kapitel 44 seines Werkes A Theory of Justice (Rawls, 
1973, S. 284–293)5 solche Rechte diskutiert, wenn auch nicht mit Blick auf die Problematik 
nicht erneuerbarer Ressourcen. Auch Nicolai Hartmanns noch frühere Ausführungen zur 
„Fernstenliebe“ lassen sich in diesen Zusammenhang stellen (Hartmann, 1949, S. 485–
502). Ganz explizit hat Hans Jonas die „Pflicht zum Dasein und Sosein einer Nachkommen-
schaft überhaupt“ ( Jonas, 1979, S. 86) behauptet und begründet.
Es geht in dieser Diskussion wesentlich um Pflichten, die wir nicht denen gegenüber 
haben, die unsere Zeitgenossen sind, sondern denen gegenüber, die nach uns kommen, 
und zwar sowohl dann, wenn es sich um eigene Nachkommen handelt, als auch dann, 
wenn es sich nicht um eigene Kinder und Kindeskinder handelt. Erstmals wurden solche 
Pflichten in der philosophischen Literatur von Cicero erwähnt, der in seiner philosophi-
schen Schrift De finibus bonorum et malorum explizit fordert, man müsse auch für diejeni-
gen, die einst sein werden, selbstverständlich Sorge tragen (Cicero, 2003, S. 304f.).
Cicero begründet die Triftigkeit dieser normativen Aussage damit, dass das Gegenteil, 
nämlich die Aussage, „man habe nichts dagegen, daß nach dem eigenen Tod die ganze 
Welt in Flammen aufgehe […] als unmenschlich und verbrecherisch gilt“ (Cicero, 2003, 
S. 304f.). Man hat sich also auch um die zu kümmern, die einem nachfolgen, und diese 
Haltung steht auch hinter der Errichtung von Testamenten, wie Cicero (2003, S. 304f.) klar-
stellt. Beim Vererben geht es, wie auch von anderen römischen Autoren, zum Beispiel von 
Seneca, hervorgehoben wurde, darum, etwas zu geben, ohne dass irgendeine Aussicht 
darauf besteht, aufgrund dieser Gabe umgekehrt etwas zu erhalten (Seneca, 1964, S. 226–
227; siehe die Zitate bei Schottländer, 1969, S. 48f.). Diese Besonderheit des Gebens über 
die Grenze des eigenen Daseins hinaus dürfte der Grund dafür sein, dass die Frage der 
biotopischen Vorsorge für kommende Generationen, die den Kern des Nachhaltigkeits-
begriffs ausmacht, relativ wenige Freunde hat. Man hat ja nichts davon; im Gegensatz 
zu anderen Gaben ist dies eine Gabe, für die man keine symbolischen oder materiellen 
Gegengaben erwarten darf.

5	 Zur kritischen Diskussion siehe frühzeitig Birnbacher (1977, S. 385–401). 

doi.org/10.35468/6206-01



37

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

Nach dem Konzept der Nachhaltigkeit und der nachhaltigen Entwicklung geht es darum, 
nicht nur die eigenen Bedürfnisse in den Mittelpunkt zu stellen, sondern auch an die zu 
denken, die nach uns kommen, weil die Ressourcen endlich sind. Die Ressourcennutzung 
soll daher, so empfiehlt der Brundtland-Report, dem Prinzip des optimalen nachhaltigen 
Ertrags folgen. Ein solches Prinzip verweist nun aber nicht, wie in der Diskussion immer 
wieder behauptet wird, auf den Wirtschaftsbereich der Forstwirtschaft, sondern viel all-
gemeiner auf das Prinzip des Nießbrauchs. Denn dies ist eben eine Nutzungsform, die 
etwas gebraucht, ohne es zu verbrauchen. Als Beschreibung einer Art und Weise, in der 
Menschen mit der Natur umgehen sollen, taucht dieses Konzept in der philosophischen 
Literatur hin und wieder auf, etwa bei John Locke, der den Menschen eben kein ihnen 
von Gott übertragenes Eigentum an der Erde zubilligt, sondern eher an ein Nießbrauch-
konzept denkt (Locke, 1821, S. 24–47).
Nießbrauch ist eine historisch und geographisch in vielen Ländern weit verbreitete 
Nutzungsform. Man kann aber vermutlich behaupten, dass der Nießbrauch zuerst im 
römischen Recht definiert und kodifiziert wurde. Der locus classicus der Definition von 
usus fructus sind die sogenannten Institutionen des Kaisers Justinian (ca. 482–565). In Buch 
2,4 lesen wir: „Usus fructus est ius alienis rebus utendi fruendi salva rerum substantia“6 
(Krüger & Mommsen, 1889, S. 13). Es handelt sich also um das Recht, eine Sache, die 
einem anderen gehört, zu gebrauchen und ihre Früchte zu genießen, wobei allerdings 
die Substanz der Sache gewahrt bleiben soll. Gemeint ist das Wesen der Sache – im 
Unterschied zu den Akzidentien, demjenigen also, was ihr nicht notwendig ist. Der usus 
fructus ist dem Eigentum entgegengesetzt; es handelt sich um das Recht, eine Sache, 
die einem anderen gehört, umfassend zu gebrauchen. Im deutschen Recht wird usus 
fructus in der Regel mit „Nießbrauch“ übersetzt; es handelt sich um ein heute noch 
bestehendes, hochgradig ausdifferenziertes Rechtsinstitut. Die moderne Entwicklung 
des Nießbrauches in der deutschen Rechtsdogmatik kann hier nicht im Einzelnen nach-
vollzogen werden.7 
Historisch ist es so, dass sich der Nießbrauch zunächst auf fruchttragende Landstücke 
(etwa Wälder oder Olivenhaine) bezog (Wesener, 1961, S. 1138). Es gab einen Nießbrauch 
an Tierherden, etwa Schafen, an Häusern, an Wäldern. An Sachen hingegen, die durch 
Gebrauch gemindert oder verbraucht werden, ist nach klassischer römischer Auffassung 
kein eigentlicher Nießbrauch möglich.8 Der Nießbraucher nutze, so wird verlangt, ein 
Ding so, dass seine Substanz dabei erhalten bleibt. In der Substanz – dies ist eine not-
wendige Einschränkung, denn dass die Sache oder Sachgesamtheit integral erhalten 
bleibe, geht zu weit; bei solcher Bedingung wäre keinerlei Nutzung, allenfalls vielleicht 
ein Anschauen, ein erlebendes Ge-Nießen möglich. Anders als der*die Eigentümer*in 
kann der*die Nießbraucher*in also mit der Sache nicht machen, was er*sie will. Er*sie 
steht unter Beobachtung und muss sich verantworten – gegenüber dem*der eigentlichen 
Eigentümer*in nämlich.
Was aber soll erhalten bleiben? Nicht jedes Detail, denn sonst wäre ein Gebrauch unmög-
lich, wohl aber die Substanz – eine Bestimmung, die schon in der Antike zu Diskussionen 

6	 Nießbrauch ist das Recht, die Sache eines anderen zu nutzen und zu gebrauchen, unter Wahrung der Substanz 
der Sache“ (Übers. aus dem Latein. durch J.S.).

7	 Siehe zur Entwicklung im deutschen und französischen Recht Reinhardt (2004).
8	 Zum Streit um den Nießbrauch oder Quasi-Nießbrauch an Kleidern vergleiche Held (1848, S. 41–46).

doi.org/10.35468/6206-01



38

Jens Soentgen

führte. In der modernen Nachhaltigkeitsphilosophie wird oft vom Naturkapital gespro-
chen, das es zu erhalten gelte; man dürfe nur von den Zinsen leben (Ott, 2016).9
Auch in der modernen Nachhaltigkeitsdiskussion sieht man schnell, dass es vom 
Blickwinkel abhängt, ob man zu dem Ergebnis gelangt, dass eine bestimmte Art der 
Nutzung als nachhaltig beurteilt wird. Für einen Ökonomen kann eine Waldnutzung 
schon nachhaltig sein, wenn einfach irgendwelche auf einem bestimmten Land wach-
senden Bäume nachgepflanzt werden, sofern sich deren Holz nur hinreichend gut ver-
kaufen lässt. Für einen Ökologen hingegen käme es darauf an, dass auch der Wald als 
Lebensraum erhalten wird. Und hier wäre eben wichtig, dass dem Wald ein Teil seines 
Holzes auch belassen wird, etwa in Gestalt von liegenbleibenden Ästen oder stehen-
gelassenen abgestorbenen Bäumen, weil solches Totholz zwar ökonomisch verwertbar 
wäre, aber ökologisch eben auch eine wichtige Funktion als Lebensraum für bestimmte 
Pilz- und Insektenarten hat. In der Praxis findet man hier oft Kompromisslösungen, die 
sich auch quantifizieren lassen.
Die innere Verbindung des Nießbrauches und der Nachhaltigkeit ist besonders auch bei 
den englischen und französischen Worten sustainability beziehungsweise soutenabilité 
spürbar, denn diese verweisen etymologisch auf das lateinische substantia. In technischer 
Hinsicht gibt es etwa im modernen Naturschutz definierte Referenzzustände, die das 
angeben, was man als Substanz der Sache ansieht, Monitoringinstrumente, wie beispiels-
weise Biotopkartierungen und Managementpläne, die sich zum Beispiel für Naturschutz-
gebiete entwickeln lassen und Maßnahmen angeben, die sicherstellen, dass ein ganz 
bestimmtes Gebiet (oder eine ganz bestimmte Ressource, z. B. Grundwasser) in einer 
ganz bestimmten Qualität erhalten bleibt.
Wichtig ist, dass die Nachhaltigkeit kein Alles-oder-Nichts-Prädikat ist, sondern insofern 
gradierbar ist, als es möglich ist, nachhaltiger zu wirtschaften, nämlich im Vergleich zu 
einer vorherigen, auf reinen Raubbau gegründeten Wirtschaftsweise. Dann wird zwar 
das eigentliche Ziel (noch) nicht erreicht, weil man eben doch von der Sache zehrt, wohl 
aber wird eine Verbesserung erreicht, es werden einige Schritte hin zur Nachhaltigkeit 
gegangen. Das Erreichen von Nachhaltigkeit wird als Prozess denkbar.

5	 Ist die moderne Gesellschaft nachhaltig?  
Kann sie nachhaltig werden?

Betrachtet man global und allgemein die Wirtschaftsweise „der“ modernen Gesellschaft, 
ihren Umgang mit natürlichen Ressourcen und Ökosystemen, ist man leicht geneigt, 
zu dem Urteil zu gelangen, dass diese prinzipiell nicht nachhaltig ist, schon allein, weil 
ihre industriellen Prozesse nahezu durchgehend auf der Nutzung fossiler Energieträger 
beruhen, auf denen auch heute die Energieerzeugung zu mehr als 80 Prozent fußt. Den 
Prozess, der zur Durchsetzung der fossilen Energieträger führte, hat schon der Umwelt-
historiker Rolf Peter Sieferle klar analysiert: 

„In der Frühphase des fossilenergetischen Regimes trat dieses ergänzend in das alte [solare] 
Regime ein, verdrängte einige Elemente sofort (etwa Holzkohle aus der Eisenverhüttung), 
brachte dafür andere in eine vorübergehende Wachstumsphase […]. Die anfangs sehr weiten 

9	 Das Gebot, von den Zinsen zu leben, während das Kapital erhalten wird, findet sich bereits bei dem Romantiker 
Adam Müller in ähnlichen Diskussionskontexten (Müller, 1809).

doi.org/10.35468/6206-01



39

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

und lockeren Maschen des fossilenergetischen Netzwerks wurden dann durch technischen 
Fortschritt zunehmend verdichtet und pressten die Elemente des alten Systems sukzessive aus 
der Ökonomie heraus“ (Sieferle, 2009, S. 111).

Das Resultat ist eine Industriegesellschaft, die vor allem erschöpfbare Ressourcen nutzt, 
und bei manchen, etwa beim Phosphor, ist schon absehbar, dass diese Rohstoffe tatsäch-
lich bald erschöpft sein werden. Doch die Verknappung der Rohstoffe ist das eine, auch 
der Platz für die Deponien wird knapp. Schon Sieferle hat darauf hingewiesen: „Was das 
fossile Energiesystem betrifft, ist heute [2009!] abzusehen, dass die Deponieprobleme 
(Eintrag von CO2 in die Atmosphäre) früher zu Schwierigkeiten führen als das Problem 
erschöpfbarer Ressourcen“ (Sieferle, 2009, S. 112).
Angesichts solcher Diagnosen könnte man alle bisherigen Bemühungen um Nachhaltigkeit 
als ergebnislos ansehen und zu der Feststellung gelangen, dass das einzig nachhaltige die 
Nicht-Nachhaltigkeit ist.10 Dabei würde aber übersehen, dass bei jeder Aussage über die 
Nachhaltigkeit oder Nicht-Nachhaltigkeit immer eine Systemreferenz angegeben werden 
muss, dass also gesagt werden muss, was genau nachhaltig behandelt oder bewirtschaftet 
werden soll. Und hier muss man nicht automatisch auf die globale Maßstabsebene schau-
en. Denn auf regionaler oder lokaler Ebene ist nachhaltiges Wirtschaften und Handeln, 
wie zahlreiche Initiativen zeigen, eben sehr wohl möglich. Und diese kleineren Initiativen 
sind nicht etwa vernachlässigbar; vielmehr kann auch das Ganze nur nachhaltig werden, 
wenn viele und vielleicht einmal alle solche Inseln allmählich wachsen und schließlich 
zusammenwachsen. 
Zudem würde bei einer solchen pauschalen Diagnose unterschlagen, dass Nachhaltigkeit 
ein gradierbarer Begriff ist: Etwas kann nachhaltiger bewirtschaftet und behandelt wer-
den – im Vergleich zur früheren Praxis. So ist zum Beispiel die ökologische Landwirtschaft 
in Bezug auf den Boden immer noch nicht völlig nachhaltig, denn auch bei ökologischer 
Feldbewirtschaftung geht Boden durch Erosion verloren. Aber sie schützt und erhält den 
Boden eben viel besser als die zuvor übliche konventionelle Bewirtschaftung. Diese doch 
sehr deutlichen Verbesserungen würden unterschlagen, wenn man pauschal fordert, dass 
Nachhaltigkeit entweder global oder gar nicht realisiert wird.
Man sieht an dem Beispiel, dass es ebenso irreführend ist, die moderne Gesellschaft pau-
schal als nicht-nachhaltig zu verurteilen, wie es irreführend ist, bestimmte Produkte ohne 
Darlegung klarer Definitionen und Kriterien als „umweltfreundlich“, „klimaneutral“ oder 
eben „nachhaltig“ zu etikettieren. Zwar ist die moderne Gesellschaft auf globaler Ebene 
nicht nachhaltig. Und doch kann es aber auf kleinerer Ebene nachhaltige Haushalte oder 
nachhaltig bewirtschaftete Wälder oder Äcker geben. Würde man solche Nachhaltigkei-
ten im kleineren Format nicht gelten lassen, dann könnte man mit derselben Begründung 
auch alle Versuche z. B. um eine gerechtere Welt ad acta legen. So zeigt sich also nicht 
nur am Beispiel der Nachhaltigkeit, sondern auch an der Untersuchung der Rede von der 
Nicht-Nachhaltigkeit, dass es sinnvoll ist, pauschale und unklare Aussagen zu hinterfra-
gen und sich nicht nur um Techniken, quantitative Statistiken oder quantitative Modelle, 
sondern auch um klare Begriffe zu bemühen. Da Begriffe stets historisch gewachsen sind, 
ist dabei ein Eingehen auf die Begriffsgeschichte unerlässlich.

10	 Siehe zum Ansatz von Ingolfür Blühdorn kritisch Brand (2021).

doi.org/10.35468/6206-01



40

Jens Soentgen

Literatur und Internetquellen
Aristoteles (2012). Rhetorik. Übers. u. hrsg. v. G. Krapinger. Philipp Reclam jun.
Birnbacher, D. (1977). Rawls’ ,Theorie der Gerechtigkeit‘ und das Problem der Gerechtigkeit zwischen den 

Generationen. Zeitschrift für Philosophische Forschung, 31, 385–401.
Brand, K.W. (2021). Das schwarze Loch der „Nicht-Nachhaltigkeit“. Eine kritische Auseinandersetzung mit 

Ingolfur Blühdorns Forschungsansatz. Berliner Journal für Soziologie, 31, 279–307. https://doi.org/10.1007/
s11609-021-00438-6

BWaldG (Bundeswaldgesetz). Gesetz zur Erhaltung des Waldes und zur Förderung der Forstwirtschaft vom 2. 
Mai 1975, zuletzt geändert durch Artikel 413 der Verordnung vom 31. August 2015. In Bürgerliches Gesetzbuch 
in der Fassung der Bekanntmachung vom 2. Januar 2002, S. 1474.

Carlowitz, H.C. von (2000/1713). Sylvicultura oeconomica. Anweisung zur Wilden Baum-Zucht. Kessel.
Cicero, M.T. (2003). De finibus bonorum et malorum / Über das höchste Gut und das größte Übel. Lateinisch / 

Deutsch. Übers. u. hrsg. v. H. Merklin. Reclam.
European Commission. (2023). Proposal for a DIRECTIVE OF THE EUROPEAN PARLIAMENT AND OF THE COUNCIL 

on Substantiation and Communication of Explicit Environmental Claims (Green Claims Directive). European 
Commission. https://eur-lex.europa.eu/legal-content/EN/TXT/?uri=COM%3A2023%3A0166%3AFIN

Fraas, C. (1865). Geschichte der Landbau- und Forstwissenschaft (Geschichte der Wissenschaften in Deutschland. 
Neuere Zeit, Bd. 3). J.G. Cotta. https://doi.org/10.1515/9783486720983

Fromm, E. (1976). Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft. Deutsche Verlagsanstalt.
Gottschlich, D. & Friedrich, B. (2014). Das Erbe der Sylvicultura oeconomica. Eine kritische Reflexion des Nach-

haltigkeitsbegriffs. GAIA, 23 (1), 23–29. https://doi.org/10.14512/gaia.23.1.8
Grober, U. (2000). Der Erfinder der Nachhaltigkeit – Hans Edler von Carlowitz. Vorwort. In H.C. von Carlowitz 

(2000/1713). Sylvicultura oeconomica. Anweisung zur Wilden Baum-Zucht (o.S.). Kessel.
Grober, U. (2010). Die Entdeckung der Nachhaltigkeit. Kulturgeschichte eines Begriffs. Kunstmann.
Hartmann, N. (1949). Ethik (3. Aufl.). De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783112420782
Held, P. (1848). Die Lehre vom „Ususfructus earum rerum, quae usu cunsumuntur vel minuuntur“ (tit. dig. VII. 5). Hein.
Jonas, H. (1979). Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation. Suhrkamp.
Krüger, P. & Mommsen, T. (1889). Corpus iuris civilis. Volumen Primum: Institutiones. Weidmann.
Lauriere, M. de (Hrsg.). (1729). Ordonnances des roys de France de la troisieme race etc. Deuxième volume: 

Contenant les ordonnances du roy Philippe de Valois, & celles du roy Jean, jusqu’au commencement de l’année 
1355. LʼImprimerie Royale.

Locke, J. (1821). Two Treatises of Government: salus populi suprema lex esto. Whitmore and Fenn.
Meadows, D. H., Meadows, D.L., Randers, J. & Behrens, W.W. (1972). The Limits to Growth. A Report for The Club 

of Rome’s Project on the Predicament of Mankind. Universe. https://doi.org/10.1349/ddlp.1
Müller, A.H. (1809). Die Elemente der Staatskunst. Öffentliche Vorlesungen, vor seiner Durchlaucht dem Prinzen 

Bernhard von Sachsen-Weimar und einer Versammlung von Staatsmännern und Diplomaten im Winter von 1808 
auf 1809, zu Dresden, gehalten. Erster Teil. Sander.

Ott, K. (2016). Starke Nachhaltigkeit. In K. Ott, J. Dierks & L. Voget-Kleschin (Hrsg.), Handbuch Umweltethik. J.B. 
Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05193-6_30

Peters, W. (1984). Die Nachhaltigkeit als Grundsatz der Forstwirtschaft. Ihre Verankerung in der Gesetzgebung 
und ihre Bedeutung in der Praxis. Die Verhältnisse in der Bundesrepublik Deutschland im Vergleich mit einigen 
Industrie- und Entwicklungsländern. Dissertation Univ. Hamburg.

Rawls, J. (1973). A Theory of Justice. Harvard University Press.
Reinhardt, G. (2004). Der Nießbrauch in Code civil und BGB und seine Grundlagen im römischen Recht . 

Dissertation Univ. Bonn.
Schilling, L. (2023). Periodika als Medien der Vermittlung ökonomischen Wissens im südlichen Reich im 18. 

Jahrhundert. In W. Scheffknecht, D. Schiersner & A. Sczesny (Hrsg.), Bildung und Region. Wissenstransfer und 
Institutionen in Schwaben und im Alpenraum vom 15. bis ins 20. Jahrhundert (S. 79–103). UVK.

Schottländer, R. (1969). Römisches Gesellschaftsdenken. Die Zivilisierung einer Nation in der Sicht ihrer Schriftsteller. 
H. Böhlaus Nachf.

Seneca. (1964). On Benefits / De beneficiis. In Seneca, Moral Essays with an English Translation by John W. Basore, 
Vol. III (S. 1–525). Heinemann.

Sieferle, R.P. (2009). Sonne und Feuer – Energieregimes in historischer Perspektive. In J. Soentgen & A. Reller 
(Hrsg.), CO2. Lebenselixier und Klimakiller (S. 93–114). Oekom.

Soentgen, J. (2016). Nachhaltigkeit als Nießbrauch: das römische Rechtsinstitut des usus fructus und seine 
systematische Bedeutung für das Konzept der nachhaltigen Nutzung. GAIA, 25 (2), S. 117–125. https://doi.
org/10.14512/gaia.25.2.12

doi.org/10.35468/6206-01



41

„Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte

Soentgen, J. (2023). Vom Naturschutz zur Produktion von Natur. Merkur – Deutsche Zeitschrift für Europäisches 
Denken, 77 (890), 87–94.

UNOG (United Nations Office at Geneva). (2018). 170 Dinge, die Sie täglich tun können, um unsere Welt zu verändern. 
United Nations. https://international.lgs.lu/wp-content/uploads/sites/13/2020/05/170Actions-web-Ge.pdf

Vogt, M. (2009). Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspektive. Oekom.
WCED (World Commission on Environment and Development) (Hrsg.). (1987). Our Common Future. United 

Nations. https://www.are.admin.ch/are/en/home/media/publications/sustainable-development/brundt-
land-report.html

Wesener, G. (1961). Usus fructus. In Pauly‘s Realencyclopädie der classischen Alter tumswissenschaft 
(S. 1137–1176). Metzler.

Zürcher, U. (1965). Die Idee der Nachhaltigkeit unter spezieller Berücksichtigung der Gesichtspunkte der Forst-
einrichtung. Mitteilungen der Schweizerischen Anstalt für das forstliche Versuchswesen, 41 (4), 87–218.

Autor
Soentgen, Jens, Prof. Dr.
ORCID: 0000-0002-1676-1483
Philosoph und Chemiker, Wissenschaftlicher Leiter des Wissenschaftszentrums Umwelt 
an der Universität Augsburg (Deutschland) sowie Adjunct Professor of Philosophy an 
der Memorial University in St. John‘s, Neufundland (Kanada)
Arbeits- und Forschungsschwerpunkte: Philosophie der „Elemente“;  
Stoffgeschichten; Environmental Philosophy
E-Mail: jens.soentgen@wzu.uni-augsburg.de

doi.org/10.35468/6206-01


	Jens Soentgen „Nachhaltigkeit“: Eine kritische Begriffsgeschichte



