
Witzke, Monika
Moralerziehung in der Familie. Eine empirische Studie über reziproke
Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten in Eltern-Kind-Beziehungen mit
Fokus auf moralbezogene Regelbrüche sowie Leit-, Selbst- und Fremdbilder
Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2020, 254 S. - (Klinkhardt forschung)  - (Dissertation, Universität
Augsburg, 2018)

Quellenangabe/ Reference:
Witzke, Monika: Moralerziehung in der Familie. Eine empirische Studie über reziproke Vermittlungs- und
Aneignungstätigkeiten in Eltern-Kind-Beziehungen mit Fokus auf moralbezogene Regelbrüche sowie
Leit-, Selbst- und Fremdbilder. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2020, 254 S. - (Klinkhardt
forschung)  - (Dissertation, Universität Augsburg, 2018) - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346235 - DOI:
10.25656/01:34623; 10.35468/5830

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346235
https://doi.org/10.25656/01:34623

in Kooperation mit / in cooperation with:

http://www.klinkhardt.de

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de -  Sie  dürfen das Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen,
solange  Sie  den  Namen  des  Autors/Rechteinhabers  in  der  von  ihm
festgelegten Weise nennen und das Werk bzw. diesen Inhalt nicht bearbeiten,
abwandeln oder in anderer Weise verändern.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.en  -  You  may  copy,
distribute and transmit, adapt or exhibit the work in the public as long as you
attribute  the work  in  the manner  specified by the author  or  licensor.  You are
not allowed to alter or transform this work or its contents at all.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



forschung

forschung

Moralerziehung in der Familie
Eine empirische Studie über reziproke Vermittlungs- und
Aneignungstätigkeiten in Eltern-Kind-Beziehungen mit Fokus
auf moralbezogene Regelbrüche sowie Leit-, Selbst- und
Fremdbilder

Monika Witzke

978-3-7815-2386-9

9 783781 523869

In Familien nehmen Moralerziehung und die Entwicklung einer

moralbezogenen Identität biographisch meist ihren Ausgang. Daher

sind Prozesse der innerfamiliären Vermittlung und Aneignung des

Erziehungsgegenstands ‚Moral‘ auch von großer Relevanz für Mo-

ralerziehung und -bildung in allen anderen Feldern wie Kita, Schule,

Arbeitsstätte usw. Die vorliegende Untersuchung beschäftigt sich

mit dem Lösen von Problemen in Familien im Kontext von Verstößen

gegen Regeln, die aus Sicht der Akteure für alle Menschen gelten soll-

ten. Welche Fehlerkulturen werden in Familien praktiziert? Wie zeigen

sich ggf. Rollen bzw. Leit-, Selbst- und Fremdbilder der befragten

Mütter, Väter, Mädchen und Jungen, die das Brechen solcher Regeln

legitimieren, z.B. mit Blick auf das Geschlecht? Werden auch Kinder

als Vermittler moralbezogenen Wissens, Wollens und Könnens tätig

und falls ja, wie wird in Eltern-Kind-Beziehungen damit umgegangen?

Können oder sollen auch Kinder moralische Vorbilder sein? Werden

moralische Regeln in Familien im Sinne eines Verhandlungshaushalts

verhandelt? Diese und weitere Fragen werden in der vorliegenden

Untersuchung aus interaktionistischer Perspektive bearbeitet.

Die Autorin

Monika Witzke, Dr. phil., Diplom-Pädagogin,

Jahrgang 1982. Seit 2005 tätig in Forschung

und/oder Lehre, dabei u.a. als wissenschaftli-

che Mitarbeiterin an der Universität Augsburg,

als wissenschaftliche Referentin am Deut-

schen Jugendinstitut e.V. München und aktuell

als Lehrbeauftragte an der Katholischen

Stiftungshochschule München. Arbeits- und

Forschungsschwerpunkte: Moral- und Famili-

enforschung, qualitative Forschungsmethoden

sowie Kindheitspädagogik.

M
o
ni
ka

W
itz

ke
M
o
ra
le
rz
ie
hu

ng
in

d
er

Fa
m
ili
e



Witzke   

Moralerziehung in der Familie





Monika Witzke  

Moralerziehung in der Familie   
Eine empirische Studie über reziproke 

Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten in 
Eltern-Kind-Beziehungen mit Fokus auf moralbezogene 

Regelbrüche sowie Leit-, Selbst- und Fremdbilder

 

Verlag Julius Klinkhardt  
Bad Heilbrunn • 2020



Dieser Titel wurde in das Programm des Verlages mittels eines Peer-Review-Verfahrens aufgenommen. 
Für weitere Informationen siehe www.klinkhardt.de.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet abrufbar über http://dnb.d-nb.de.

2020.kg © by Julius Klinkhardt.
Das Werk ist einschließlich aller seiner Teile urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung 
des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Satz: Kay Fretwurst, Spreeau.

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten.
Printed in Germany 2020.
Gedruckt auf chlorfrei gebleichtem alterungsbeständigem Papier.

ISBN 978-3-7815-2386-9

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um eine partiell überarbeitete Version einer Dissertation, 
die im Jahr 2018 unter gleichnamigem Titel im Fachbereich Erziehungswissenschaften der Universität Augsburg 
angenommen wurde. 
Gutachter:  Prof. em. Dr. Hildegard Macha, Prof. Dr. Werner Schneider.
Tag der mündlichen Prüfung: 25.09.2018.



Zusammenfassung

Die Familie ist derjenige Teilbereich der Gesellschaft, in welchem ‚Moral‘ i.d.R. biographisch als 
erstes entwickelt und gelebt wird. Aber nicht nur Kinder, sondern auch Erwachsene, so die An-
nahme, entwickeln ihr moralbezogenes Wissen, Wollen und Können – und damit verbunden: 
ihre moralbezogene Identität – in innerfamiliären Erziehungsprozessen weiter.
Das vorliegende Forschungsprojekt beschäftigt sich aus erziehungswissenschaftlicher Perspek-
tive mit der Frage, wie mit moralischen Regeln in Familien umgegangen wird, d.h. mit Regeln, 
die aus Sicht der befragten Familienmitglieder für alle Menschen gelten sollten. Im Fokus ste-
hen dabei zum einen moralbezogene Regelverstöße und damit u.a. auch die Frage nach diesbzgl. 
Fehlerkulturen in Familien. Zum anderen werden Leit-, Selbst- und Fremdbilder der Familien-
mitglieder in ihren symbolischen Äußerungen in der Momentaufnahme in Bezug auf Moral-
erziehung analysiert. Dabei werden u.a. auch Hinweise auf eine mögliche Erklärung bereichs-
spezifischer Moral sowie Zusammenhänge zur Entwicklung einer moralbezogenen Identität 
indiziert.
Die Untersuchung erfolgt in einer engen Verzahnung von Theorie und Empirie, wobei als the-
oretisches Fundament der pragmatisch-konstruktivistische Ansatz George Herbert Meads in 
Verknüpfung u.a. mit Wolfgang Sünkels Erziehungstheorie dient. So wird auch für den em-
pirischen Part der Studie ein interaktionistischer und mehrperspektivischer Zugang gewählt 
und bewusst über die Frage nach unidirektionalen Erziehungsstilen hinausgegangen. Denn be-
trachtet man den Forschungsstand, werden oftmals nur Eltern (bzw. Mütter) oder Kinder im 
Kontext von Moralerziehung in den Blick genommen; und werden tatsächlich Interaktionen 
betrachtet, geschieht dies fast ausschließlich reduziert auf Einflüsse von Eltern auf Kinder. Die 
vorliegende Untersuchung, mit Blick auf eine gemeinsame Moralentwicklung in der Familie, 
bearbeitet dieses Forschungsdesiderat. Auch bisher von der Moralforschung vernachlässigte, 
innerfamiliäre Beziehungen – und darunter insbesondere Machtaspekte v.a. mit Blick auf Vor-
rechte im Umgang mit moralischen Regeln, aber auch Deutungsmacht u.ä. – werden in der 
Untersuchung ins Auge gefasst.
Im Rahmen der Studie wurden 102 Familienmitglieder aus 24 Familien vorwiegend qualitativ 
befragt. Dabei wurden v.a. mittels Einzelinterviews und Familiengesprächen sowohl die Pers-
pektiven der Kinder als auch die der Eltern jeweils als Momentaufnahme in ihren Verschränkun-
gen untersucht und hierbei auf diversen Abstraktionsebenen gearbeitet.
Ertrag ist nicht zuletzt der Entwurf eines Modells von Moralerziehung in der und als Familien-
aufführung, in dem die empirischen Ergebnisse der Untersuchung mit den theoretischen Vorü-
berlegungen unter Zuhilfenahme von Erving Goffmans „Wir alle spielen Theater“ synthetisiert 
werden.



Abstract

In almost all cases, family is biographically the first place human beings develop and practice 
morality. It is assumed that not only children, but also adults develop their moral knowledge, 
motivation and abilities thus their moral identity in their intra-family educational processes. 
The study asks how family members deal with moral rules, i.e. rules they consider as valid for 
all human beings. In doing so, one main topic is moral rule breaking and thereby e.g. error 
cultures in families considering this context. Another point is the meaning of role models, 
self-images or images of other family members in moral education processes that is analyzed 
in snapshots. In the course thereof, the study provides indications for a possible explanation 
of area specific practicing of moral rules and points out connections to the development of a 
moral identity. 
The investigation is carried out in a close interlocking of theory and empiricism, whereby the 
pragmatic-constructivist approach of George Herbert Mead in combination with Wolfgang 
Sünkel’s educational theory serves as the theoretical foundation. Thus, an interactionist and 
multi-perspective approach is also chosen for the empirical part of the study and deliberately 
goes beyond the question of unidirectional educational styles. For if one looks at the state of 
research, often only parents (or even just mothers) or children are considered in the context of 
moral education; and if interactions are actually taken into account, this is reduced to influenc-
es of parents on children. The present study, with a view to a common moral development in 
the family, deals with this research desideratum. The study also provides for intra-family rela-
tionships that have been neglected by moral research to date – and among them, in particular, 
aspects of power, especially with regard to privileges in dealing with moral rules, but also power 
of interpretation and the like.
In the course of the study 102 family members from 24 families were interviewed, mainly quali-
tatively. The perspectives of the children as well as those of the parents were examined by means 
of individual interviews and family discussions, each as a snapshot in their entanglements and 
worked on various levels of abstraction.
The empirical results of the investigation are synthesized with the theoretical preliminary con-
siderations with the help of Erving Goffman’s “The Presentation of Self in Everyday Life”. Yield 
is the draft of a model of moral education in and as family performance.



Danksagung

Allen Personen und Institutionen, die zur Erstellung der vorliegenden Arbeit beigetragen ha-
ben, möchte ich an dieser Stelle meinen Dank aussprechen.
In besonderem Maße gehört dieser Prof. em. Dr. Hildegard Macha, die mich stets gefördert, mit 
ihren Anregungen zum Gelingen der Studie beigetragen und nie die Geduld mit mir verloren 
hat. Schließlich verdanke ich ihr den nötigen ‚Drive‘, die Arbeit zu einem Abschluss zu bringen. 
Mein Dank gilt ebenso Prof. Dr. Werner Schneider, der mir bei Bedarf trotz vollem Terminka-
lender immer beratend zur Seite stand. Auch für das zeitliche Entgegenkommen bin ich beiden 
sehr dankbar. Prof. Dr. Elisabeth Meilhammer danke ich für ihre Unterstützung im letzten Teil 
meiner Promotionsphase.
Weiterhin haben mich über die Jahre viele liebe Kollegen und Kolleginnen mit aufmunternden 
Worten und anregenden Gesprächen unterstützt, besonders mein Advocatus Diaboli, Dr. Ste-
phanie Handschuh-Heiß – vielen Dank dafür! Auch für die Durchsicht von Teilen der Arbeit 
danke ich herzlich Myriam Nikolaus-Pannke und Tim Witzke.
Für die Ermöglichung meines Projektes durch Bereitstellung von Haushaltsmitteln danke ich 
der Philosophisch-Sozialwissenschaftlichen Fakultät der Universität Augsburg sowie der Stän-
digen Kommission für Forschung und wissenschaftlichen Nachwuchs derselben Fakultät für 
die Gewährung eines Stipendiums aus den Landesmitteln Chancengleichheit für Frauen in For-
schung und Lehre.
Mein herzlichster Dank gilt auch den 24 teilnehmenden Familien, die mir die Studie erst mög-
lich gemacht haben, ebenso wie all denjenigen, die bei der Kontaktaufnahme mit den Familien 
geholfen haben und aus Gründen der Anonymitätswahrung der Befragten nicht namentlich 
genannt werden können. Für über die Maßen engagierte Unterstützung danke ich weiterhin 
allen im Projekt als studentische Hilfskräfte und freiwillige studentische Helfer Tätigen: Sarah 
Erbach, Franziska Friedemann, Andreas Geppert, Helene Kleber, Dr. Anne-Marie Lödermann, 
Michael Lutz, Dr. Sina Maren Mayer, Dominic Mühlberger, Dr. Dominik Neumann, Arne 
Nicklas, Lina Ostermeir, Myriam Nikolaus-Pannke, Katharina Rueß, Wolfgang Schwarz, Enkö 
Ungurean-Baltres, Melanie Williams und Sonja Zierl.
Nicht zuletzt bin ich meinem Mann und meinen beiden Kindern für den emotionalen Rückhalt 
sowie ihre Rücksichtnahme und Unterstützung insbesondere in der Endphase dieser Arbeit sehr 
dankbar.

Juni 2018 	 Monika Witzke





Inhalt

A	 Einleitung

1	 Themenstellung und Aufbau der Arbeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 13
2	 Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 17
3	 Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher  

Perspektive  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 21
4	 Fragestellung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 	 35

B	 Theoretische Fundierung

5	 Familie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 37
5.1	 Zum Familienbegriff  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 37
5.2	 Aufgaben des Familienkerns  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 39

5.2.1	 Familienerziehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 40
5.2.2	 Identitätsentwicklung in der Familie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 60

6	 Moral als Erziehungsgegenstand  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 76
6.1	 George Herbert Meads Konzeption von Moral  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 76
6.2	 Moral als Untersuchungsgegenstand  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 83

7	 Zusammenfassende Synthese der theoretischen Vorüberlegung  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 86

C	 Methodisches Vorgehen in der empirischen Untersuchung

8	 Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 87
8.1	 Multiperspektivischer Zugang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 87
8.2	 Ein erster Überblick über das Erhebungsverfahren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 88
8.3	 Leitfadengestützte Einzelinterviews mit erzählgenerierenden Elementen  . . . . . . .      	 90
8.4	 Familiengespräch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 92
8.5	 Abstraktionsebenen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 93

8.5.1	 Abstraktionsebene 1: Abstrakte Regeln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 93
8.5.2	 Abstraktionsebene 2: Vignetten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 95
8.5.3	 Abstraktionsebene 3: Narrationen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 97
8.5.4	 Kritische Reflexion des zeitlichen Ablaufs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 99

8.6	 Sample und Feldzugang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 99
8.7	 Datenaufbereitungs- und Auswertungsverfahren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 107

8.7.1	 Aufbereitung der Daten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 107
8.7.2	 Datenauswertung mittels Inhaltsanalyse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 108

D	 Ergebnisse der Untersuchung

9	 Über die Bedeutung von moralbezogenen und konventionellen Regeln in  
Familien auf der höchsten Abstraktionsebene  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 112
9.1	 Moralische Regeln aus Sicht der einzelnen Familienmitglieder  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 112
9.2	 Zur Differenzierung zwischen Moral und Konvention in den Familien –  

Ergebnisse des Q-sort-Verfahrens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 113



10  | Inhalt

10	 Moralische Regeln in der Familienaufführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 117
10.1	 Werden moralische Regeln in Familien verhandelt?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 117
10.2	 Situationsdefinitionen – Zwischen Regelbruch und Machtspiel  . . . . . . . . . . . . . .              	 117
10.3	 Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden  

Regelrahmungen – zur Entwicklung einer dramaturgischen  
Beobachterperspektive von Moralerziehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 119
10.3.1	 Familie Wagner: „Was sind wir doch für eine regelfreie Familie?“  . . . . . .     	 119
10.3.2	 Familie Frinzel: Familienaufführung im einschnürenden Regelgürtel  . . .   	 126

10.4	 Resümierender Vergleich  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 139

11	 Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 141
11.1	 Moralbezogene Kinderbilder im Überblick  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 141
11.2	 Geschwisterkontrastierung und -gleichmachung in der fallanalytischen  

Gegenüberstellung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 148
11.2.1	 Familie Callweit: Momentaufnahme einer Durchbrechung der  

moralbezogenen Geschwisterkonstrastierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 148
11.2.2	 Familie Jenner: Versuchte Gleichmachung durch  

Grenzverschiebungen und ‚Echo-Spiel‘  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 151
11.2.3	 Resümierender Vergleich  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 154

11.3	 Kinder als Vorbilder?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 155
11.4	 Kinder als Vermittler?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 158
11.5	 Fazit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   	 161

12	 Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 162
12.1	 Elternbilder und Moralerziehung im Kontext der Welten ‚Familie‘  

und ‚Beruf ‘  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 162
12.2	 Eltern: Von moralischen Vorbildern und moralbezogenem Nichtkönnen  . . . . .     	 168
12.3	 Vorrechte im Familienkern  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 173

12.3.1	 Erste Skizzierung von Vorrechten im Familienkern  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 173
12.3.2	 Gleichberechtigung im Kontext von Vorrechten – zwei Spielarten  . . . .    	 177
12.3.3	 Fazit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 197

12.4	 Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 197
12.4.1	 Gewalt im Familienkern als legitimes Erziehungsmittel und Part  

der Vaterrolle?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 198
12.4.2	 Übertretungen moralischer Regeln als pädagogisch förderliche  

resp. regelgleiche Maßnahmen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 203

13	 Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 206
13.1	 Weitgehend homogene Fehlerkultur in Familie Mutzke  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 210
13.2	 Heterogene Fehlerkultur am Beispiel von Familie Taubner  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 212
13.3	 Fazit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   	 214

14	 Zusammenfassung der Ergebnisse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 215



|  11Inhalt

E	 Ertrag

15	 Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung: Moralerziehung  
in der und als Familienaufführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 221

16	 Diskussion und Ausblick  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 231

Nachwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        	 239

Verzeichnisse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                     	 241
Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 241
Abbildungsverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 254
Tabellenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 254
Anhang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 254



Siglen

GA I	 Joas, H. (Hrsg.) (1987a.): George H. Mead: Gesammelte Aufsätze. Band 1. 1. Aufl., Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp

GA II	 Joas, H. (Hrsg.) (1987b): George H. Mead: Gesammelte Aufsätze. Band 2. 1. Aufl., Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp

GIG	 Mead, G.H. (2008): Geist, Identität und Gesellschaft. Mit einer Einleitung hrsg. von Charles W. 
Morris. [Nachdr.]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

PS	 Mead, G.H. (1969): Philosophie der Sozialität. Aufsätze zur Erkenntnisanthropologie. Einleitung 
von Hansfried Kellner. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

GMS	 Kant, I. (1998a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Weischedel, W. (Hrsg.): Immanu-
el Kant. Werke in sechs Bänden. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, 5., erneut über-
prüfter Nachdruck der Ausgabe Darmstadt 1956. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
(IV), S. 11–102

KpV	 Kant, I. (1998b): Kritik der praktischen Vernunft. In: Weischedel, W. (Hrsg.): Immanuel Kant. 
Werke in sechs Bänden. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, 5., erneut überprüfter 
Nachdruck der Ausgabe Darmstadt 1956. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (IV), 
S. 107–302

KU	 Kant, I. (1998c): Kritik der Urteilskraft. In: Weischedel, W. (Hrsg.): Immanuel Kant. Werke in 
sechs Bänden. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, 5., erneut überprüfter Nachdruck 
der Ausgabe Darmstadt 1956. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (V), S. 237–622

MS	 Kant, I. (1998d): Metaphysik der Sitten. In: Weischedel, W. (Hrsg.): Immanuel Kant. Werke in 
sechs Bänden. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, 5., erneut überprüfter Nachdruck 
der Ausgabe Darmstadt 1956. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (IV), S. 309–634

PÄD	 Kant, I. (1998e): Über Pädagogik. In: Weischedel, W. (Hrsg.): Immanuel Kant. Werke in sechs 
Bänden. Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, 5., erneut überprüfter Nachdruck der Aus-
gabe Darmstadt 1956. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (VI), S. 695–761



A	 Einleitung

1	 Themenstellung und Aufbau der Arbeit

„Die Vorschriften für den Arzt, um seinen Mann auf gründliche Art gesund zu machen, und für ei-
nen Giftmischer, um ihn sicher zu töten, sind in1 sofern von gleichem Wert, als eine jede dazu dient, 
ihre Absicht vollkommen zu bewirken. Weil man in der frühen Jugend nicht weiß, welche Zwecke uns 
im Leben aufstoßen dürften, so suchen Eltern vornehmlich ihre Kinder recht vielerlei lernen zu lassen 
und sorgen für die Geschicklichkeit im Gebrauch der Mittel zu allerlei beliebigen Zwecken, von deren 
keinem sie bestimmen können, ob er etwa wirklich künftig eine Absicht ihres Zöglings werden könne, 
wovon es indessen doch möglich ist, dass er sie einmal haben möchte, und diese Sorgfalt ist so groß, dass 
sie darüber gemeiniglich verabsäumen, ihnen das Urteil über den Wert der Dinge, die sie sich etwa zu 
Zwecken machen möchten, zu bilden und zu berichtigen“ (GMS, S. 44 [BA 41, 42]).

Im oben angeführten Vergleich von Arzt und Giftmischer, die gleicher Fähigkeiten bedürfen, 
um ihr Ziel zu erreichen, sich aber in ihrem Wollen resp. ihrer Tätigkeitszielrichtung unter-
scheiden, verdeutlicht Immanuel Kant die Bedeutung von Moralerziehung, hebt die Signifikanz 
des Zusammenspiels aller Dimensionen des Erziehungsgegenstands ‚Moral‘ – Wissen, Wollen 
und Können (vgl. Sünkel 2013) – hervor (vgl. Kapitel 5.2.1 und 6). Die Familie ist derjenige 
Teilbereich der Gesellschaft, in welchem ‚Moral‘ i.d.R. potentiell biographisch als erstes ent-
wickelt und gelebt wird (vgl. z.B. Macha 2004, Giesecke 2005) und damit Anschlusspunkt 
für Moralerziehung in allen anderen Feldern wie Schule, Betrieb usw. Aber auch Eltern, so die 
Annahme, entwickeln ihr moralbezogenes Wissen, Wollen und Können – und damit verbun-
den: ihre moralbezogene Identität – in innerfamiliären Erziehungsprozessen fort. Obgleich es 
sich beim Thema ‚Moralerziehung in der Familie‘ um ein genuin pädagogisches handelt, sind 
erziehungswissenschaftliche Untersuchungen rar. Die wenigen empirischen Untersuchungen 
zum Thema basieren häufig auf Befragungen nur einer Person aus der Familie. Selbst wenn so-
wohl Eltern als auch Kinder im Kontext von Moral in den Blick genommen werden, geschieht 
dies fast ausschließlich reduziert auf die unidirektionale Wirkrichtung der Eltern auf ihre 
Kinder (vgl. Kapitel 3). Die vorliegende Arbeit setzt an diesem Desiderat an, mit dem Ziel, 
in „wechselseitige[r] Verwiesenheit von theoretischer Reflexion und empirischer Forschung“ 
(Nunner-Winkler/Edelstein 2000, S. 7), Moralerziehung in der Familie multiperspektivisch aus 
einem interaktionistischen Blickwinkel zu analysieren und versucht dabei eine Verknüpfung 
von erziehungswissenschaftlicher Moral- und Familienforschung mit dem Faktor ‚Identität‘ 
über symbolische Äußerungen bzgl. Leit-, Selbst- und Fremdbildern der Akteure im Kontext 
von Moralerziehung und ihr inhärenten Machtaspekten. Ein Schwerpunkt wird auf moralbezo-
gene Regelbrüche gelegt. Es wird wie folgt verfahren:
Zunächst wird nach dieser Einleitung in die Themenstellung und dem Überblick über den Auf-
bau der Arbeit (Kapitel 1) der erkenntnistheoretische Rahmen im Anschluss an George Herbert 
Mead in Kombination mit der Forschungslogik dieser Arbeit, Kelle und Kluge (2010) folgend, 
dargelegt (Kapitel 2) sowie der Forschungsstand überblickt (Kapitel 3) und darauf basierend 

1	 Zusatz von B.



14  | Themenstellung und Aufbau der Arbeit

eine Fragestellung gewonnen (Kapitel 4). Daraufhin wird in einer theoretischen Fundierung 
der hier grundgelegte Begriff von Familie dargelegt, welcher diese im Kern als Erziehungsin-
stitution per Gesetz kennzeichnet (Kapitel 5.1), um dann auf Aufgaben von Familie einzuge-
hen (Kapitel 5.2). Nach einem kurzen allgemeinen Überblick wird dabei – an die Definition 
von Familie anknüpfend  – ein Schwerpunkt auf Erziehung gesetzt: Anhand einer kritischen 
Reflexion von Wolfgang Sünkels eher ungewöhnlicher Begrifflichkeit und Erziehungstheorie 
wird eine Basis geschaffen, die u.a. die Analyse sowohl von expliziten als auch von impliziten 
Vermittlungs- und Aneignungsprozessen bzgl. Moral und die Betrachtung von Reziprozität 
gemeinsamer Entwicklung aller Familienmitglieder im Familienkern mit Blick auf Moral er-
möglicht. Nach dieser allgemeinen theoretischen Fundierung von Erziehung werden – als ein 
bedeutender Aspekt von Familienerziehung – Beziehungen im Familienkern nach außen und 
innen skizziert, wobei erstere auf Grund der Fragestellung nur kurz Berücksichtigung finden 
und mit Blick auf letztere insbesondere Machtaspekte herausgearbeitet werden, da diese Kon-
fliktpotential des Umgangs mit moralischen Regeln tragen. Weiterhin wird die Bedeutung von 
Raum und Zeit für Erziehung im Rahmen dieser Arbeit angerissen (Kapitel 5.2.1).
Ein weiteres Augenmerk bei den Aufgaben von Familie wird neben Erziehung auf Identitäts-
entwicklung gelegt (Kapitel 5.2.2). Dabei wird das Thema der Erziehung, ausgeweitet auf die 
Interaktionsdimension, fortgeführt und bereits erste theoretische Implikationen für das Thema 
‚Moral als Erziehungsgegenstand‘ vorbereitend eingeführt. Auf Subjektebene ist die Balancie-
rung zwischen Individuellem und Gemeinschaftlichem in der Familie zu erarbeiten. Von beson-
derer Bedeutung stellte sich in den empirischen Daten das Thema der Anerkennung heraus, wes-
halb dieses im Vergleich zum Überlegenheitsgefühl auch theoretisch mit Blick auf Familie im 
Rahmen von Identitätsentwicklung umrissen wird. Inspiriert von Kersten Reich werden dann 
als eine weitere, identitätstheoretisch bedeutsame Grundlage von Interaktion und Moralerzie-
hung Selbst- und Fremdbilder in Familien aufgegriffen. Dabei geht es zunächst um die Begriffs-
klärung und die erziehungsrelevante kommunikationstheoretische Einbettung von Selbst- und 
Fremdbildern sowie die Ergänzung um die Dimension der Leitbilder. Daraufhin werden aktuel-
le Bilder von Kindern, Müttern, Vätern und Geschlechtern gezeichnet, v.a. gestützt auf den Fa-
milienleitbildsurvey (Schneider/Diabaté u.a. 2015). Aber nicht nur die Subjektebene, sondern 
auch die des Familiensystems gilt es bei der Identitätsentwicklung in der Familie mitzudenken, 
weshalb diese im Anschluss als Herstellung von Familie (Doing Family) nach innen und außen 
im Kontext von Differenzbearbeitung im Spannungsverhältnis von Einheit und Fremdheit ge-
zeichnet wird. Das Kapitel schließt mit einem Exkurs zur Dramaturgie von Moralerziehung.
Nachdem das Feld ‚Familie‘ skizziert und mit den Erläuterungen zu Erziehung und Identitäts-
entwicklung eine erste theoretische Fundierung für Moralerziehung geschaffen wurde, wird 
Moral als Gegenstand von Erziehung in dieser Arbeit und als ein Rahmenelement der Fra-
gestellung erörtert (Kapitel 6). Hierzu wird die pragmatisch-konstruktivistische Perspektive 
George Herbert Meads auf Moral nachgezeichnet, welche Identitätsentwicklung mit Moral 
und Interaktion – und damit auch Erziehung – in Ermöglichung einer Balance von Indivi-
duum und Gemeinschaft – verbindet und die Basis für eine Definition der nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ darstellt (Kapitel 6.1). Im Anschluss an Meads Theorie, und z.T. 
in Abgrenzung davon, wird der Moralbegriff für die empirische Untersuchung von Moraler-
ziehung in der Familie unter Fokussierung auf den Teilbereich von moralischen Regeln frucht-
bar gemacht (Kapitel 6.2).
Die dargestellten theoretischen Hintergründe liefern v.a. „sensitizing concepts“ im Sinne Blu-
mers für das empirische Forschungsprojekt „Moralbezogene Konzepte und Ko-Konstruktio-



|  15Themenstellung und Aufbau der Arbeit

nen2 in Eltern-Kind-Beziehungen (MoKKiE)“. Dieses theoretische Skelett wird in einem nächs-
ten Schritt in einer Zusammenschau skizziert, um die Basis für die Generierung des empirischen 
Fleisches zu schaffen (vgl. Kelle/Kluge 2010) (Kapitel 7).
Es folgt eine Beschreibung des Designs der vorwiegend qualitativen Untersuchung (Kapitel 8). 
Dabei wird zunächst auf den multiperspektivischen Zugang im Rahmen der Kombination of-
fener und strukturierender Methoden des Projekts eingegangen, mit denen Äußerungen von 
Perspektiven auf einer persönlichen und einer transindividuellen Ebene erhoben werden sollen 
(Kapitel 8.1). Nach einem ersten Überblick über das Erhebungsverfahren (Kapitel 8.2) werden 
die verwendeten Erhebungsmethoden – die leitfadengestützten Interviews mit einem Exkurs 
zu Interviews mit Kindern (Kapitel 8.3) sowie die Familiengespräche (Kapitel 8.4) – vorgestellt 
sowie die Erhebungsinstrumente mit Blick auf die ihr bis zu drei inhärierten Abstraktionsebe-
nen – der abstrakten, hypothetisch situativen und erlebten Ebene – erläutert und der zeitliche 
Ablauf der Untersuchung kritisch reflektiert (Kapitel 8.5). Im Anschluss folgt eine Skizzierung 
des Samplings, des Samples, welches 24 Familien umfasst, sowie des Feldzugangs (Kapitel 8.6), 
daraufhin das Vorgehen bei der Datenaufbereitung sowie der Auswertung mittels Inhaltsanalyse 
(Kapitel 8.7), um dann die Ergebnisse der empirischen Untersuchung vorzustellen:
Insgesamt wird in der Ergebnisdarstellung zwischen den Ebenen des Überblicks über alle Be-
fragten, alle Familien und Einzelfallanalysen auf der persönlichen und transindividuellen Ebene 
changiert. Zunächst geht es um die Bedeutung von moralischen und konventionellen Regeln 
in Familien, d.h. es folgt ein Überblick über die symbolischen Äußerungen aller Befragten mit 
Blick auf Geltungszuschreibungen und Regelexplikationen bzgl. moralischer und konventio-
neller Regeln im Sinne Turiels (1983) und eventuellen Zusammenhängen zwischen den Re-
geldeutungen und -geltungen auf der abstrakten Ebene als Ausgangsbasis (Kapitel 9). Im An-
schluss stehen moralische Regeln in der Familienaufführung im Fokus: Nach dem Nachgehen 
der Frage, ob moralische Regeln und Familien verhandelt werden und einer kurzen Herausstel-
lung der Bedeutung von Situationsdefinitionen werden fallkontrastierend zwei Familien mit in 
ihrem Umfang, ihrer Komplexität, Präsenz und Flexibilität unterschiedlichen Regelsystemen 
hinsichtlich Moralerziehung gegenüber gestellt und die Bedeutung der dramaturgischen Ebene 
Goffmans (2017) im Kontext von Moralerziehung exemplarisch aufgezeigt, an die in der wei-
teren Analyse angeschlossen wird (Kapitel 10). Dafür werden erst die in der Studie geäußerten, 
moralbezogenen Kinderbilder skizziert, auf Aspekte ihrer Verwendung im Rahmen innerfami-
liärer Moralerziehung v.a. im Kontext von Macht aufmerksam gemacht und der Frage nachge-
gangen, ob Kinder ihren Eltern gegenüber auch als Vorbilder und Vermittler agieren und als 
solche gesehen werden (Kapitel 11). Im nächsten Schritt stehen Bilder bzgl. Eltern im Rahmen 
von Moralerziehung im Fokus (Kapitel 12). Hier werden die Eltern zunächst – soweit für Mo-
ralerziehung relevant – in ihren Rollen zwischen den Welten Familie und Beruf und entspre-
chender, in der Untersuchung ersichtlicher Ressourcenverteilung in der innerfamiliären Moral-
erziehung beschrieben sowie im nächsten Punkt mit Blick auf Regelkonformität, eine Rolle als 
moralisches Vorbild und elterlichem Nichtkönnen. Als eine Schnittstelle von Inhalts- und Be-
ziehungsebene moralbezogener Familienerziehung wird ein Schwerpunkt dann auf offene und 
heimliche Vorrechtsäußerungen von Eltern u.a. im Kontext von Vater- und Elternbildern in der 
Moralerziehung gesetzt und dabei u.a. zwei kontrastierende Inszenierungen von innerfamiliärer 

2	 Der Begriff der Ko-Konstruktion wurde gewählt, um die Reziprozität von Konstrukteur und Anderen – auch in 
symbolisch-gedachter Form  – bei der Aneignung der Disposition ‚Moral‘ und ihrer Ausübung zu kennzeichnen; 
auch wenn diese Tätigkeiten als solche aktive Herstellungsleistungen des jeweiligen Subjekts sind, ist die Bedeutung 
der Sozialität mitzudenken.



16  | Themenstellung und Aufbau der Arbeit

Gleichberechtigung mit Blick auf Vorrechte gegenübergestellt. Weiterhin wird auf die Frage 
nach Erziehung mittels moralbezogener Regelbrüche, in dessen Rahmen zunächst ein Haupt-
augenmerk auf Gewalt im Familienkern gelegt und dann auf als pädagogisch wertvoll betitelte 
Regelverstöße sowie solche, die mit Regelgleichheit begründet werden, eingegangen werden. 
Als letzter Aspekt der Ergebnisdarstellung werden Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen 
skizziert (Kapitel 13).
Abschließend werden die Ergebnisse der Studie zusammengefasst (Kapitel 14), theoretisch in 
einem Modell von ‚Moralerziehung in der und als Familienaufführung‘ zurückgebunden (Kapi-
tel 15) sowie diskutiert und ein Ausblick aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive gegeben 
(Kapitel 16).



2	 Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik

Ziel von Wissenschaft – und damit auch dieser Arbeit – ist es, Erkenntnis zu befördern und 
Wahrheit zu suchen. Angesichts des mindestens seit der griechischen Antike immer wieder auf-
flammenden Gedankens der Unmöglichkeit des Erkennens einer absoluten Wahrheit bleibt zu 
fragen, welcher erkenntnistheoretische Rahmen hier zugrunde gelegt wird.
Als Hintergrundfolie der Arbeit, also nicht nur erkenntnistheoretisch, fungiert – trotz der nicht 
unproblematischen Literaturlage3 und zum Teil überholter Ansichten etwa bzgl. der Symbolge-
nese (vgl. Jörissen 2010, 2000) – George Herbert Meads Theorie u.a. auf Grund der Betonung 
des fehlbaren Charakters von Wahrheit, der Idee einer zwischen Individuum und Gesellschaft 
ausbalancierten, also das Individuelle nicht unterdrückenden und implizit Beziehungen berück-
sichtigenden Moral mit Blick auf das Gemeinwohl – welches auch das betreffende Individuum 
einschließt –, des sozialen und prozessualen Charakters des ‚Self ‘, der körperlichen Situiertheit 
des Menschen und nicht zuletzt der Perspektivenübernahme (siehe Joas 2012, S. VIII; Jörissen 
2010). Meads Ansatz birgt also großes Potential was die Untersuchung von Interaktionen in 
Familien – zu denen auch Erziehung gehört – und Moral anbelangt. Er ist aber auch erkennt-
nistheoretisch von Interesse. Seine späteren Schriften4 werden im Nachhinein als pragmatisch-
konstruktivistisch bezeichnet (vgl. Jörissen 2007, Kellner 1969). Es handelt sich dabei jedoch 
um keinen (!) radikalen Ansatz, der etwa von operationaler Geschlossenheit autopoietischer 
Systeme und damit der Unmöglichkeit von Pädagogik ausgeht (vgl. Pongratz 2004).
Erkennen meint nach Mead einen Prozess, in dem man das Problematische aufdeckt – oder po-
sitiver5 formuliert: eine Fragestellung entdeckt (vgl. PS, S. 74). Wahrheit existiert ausschließlich 
in Relation zu einer problematischen Situation – alles außerhalb des Problems ist einfach da und 
kann erst im Rahmen einer Problem- bzw. Fragestellung bzgl. seines Wahrheitsstatus‘ bewertet 
werden (vgl. PS, S. 44). Demzufolge ist es unerheblich, ob „[…] die uns zugängliche Erfahrung6 
in irgendeiner Welt oder Erfahrung enthalten ist, welche jene transzendiert“ (PS, S. 237). Dies 
bedeutet nicht, dass Abstraktionen sinnlos sind. Im Denken ist eine Annäherung an dauerhaf-
te Strukturen und ihren Gesetzmäßigkeiten möglich – unter einer konkreten Problemstellung 

3	 In den 1930ern posthum erschienenen Büchern ist nicht ersichtlich, auf welcher Basis die Herausgeber ihre Auswahl 
trafen, Texte kürzten, auseinanderrissen und in neue Formen mit neuen Überschriften brachten. Weiterhin wurden 
diverse Texte anhand studentischer Mitschriften erstellt und von den Herausgebern ergänzt und umformuliert, so 
dass auch bei zentralen Passagen etwa in „Mind, Self, and Society“ nicht mit Sicherheit festgestellt werden kann, ob 
sie tatsächlich von Mead stammen (vgl. dazu Joas 2012, S. XIIf, 8).

4	 „Insbesondere zu nennen wären die Aufsätze „Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle“ (1925) und „Die 
objektive Realität der Perspektiven“ (1927), die aus dem Nachlass stammenden Texte über „Wissenschaft und Le-
benswelt“ und „Das physische Ding“ sowie der posthum im Jahr 1932 erschienene Band „The Philosophy of the 
Present“ […]“ ( Jörissen 2007, S. 184).

5	 Wiechmann (2013) problematisiert im Hinblick auf die Definition von Kompetenz über den Problembegriff bei Wei-
nert (2001) die Auffassung, dass das Leben dann als Problembewältigung aufgefasst wird und plädiert für einen Geist, 
bei dem es darum geht, sich von der Sache um ihrer selbst willen erfüllen zu lassen. Beim Vorwurf der Unmoralität der 
Basis des Weinertschen Kompetenzbegriffs – dem Problemlösen – übersieht Wiechmann jedoch den der Definition 
inhärenten Aspekt der Verantwortung. Mit Meads Konzeption von Moral wird in dieser Arbeit versucht, das Problem-
lösen – unter diversen Voraussetzungen – überzeugend als Basis eines Moralbegriffs darzulegen (vgl. Kapitel 6.1).

6	 Mead konzipiert „[…] Erfahrung als Verhalten oder Handeln und nicht als eine Abfolge von Bewußtseinszuständen 
(sic!) […]“(PS, S. 79) und damit als wesentliche Bedingung von Realität. Probleme entstehen in der Erfahrung – nicht 
in einem von außen betrachtendem Bewusstsein – und können in ihrem Bereich gelöst werden (vgl. PS, S. 63, 65).



18  | Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik

(vgl. PS, S. 62). Diese Situativität ist an Meads Zeitphilosophie7 gekoppelt: Realität existiert, so 
Meads provokant anmutende These, nur in einer Gegenwart, wohingegen Vergangenheit und 
Zukunft nicht existieren (PS, S. 229). Gegenwart wird jedoch von der Vergangenheit bedingt 
(vgl. PS, S. 246) und stets mit Blick auf ein in der Zukunft liegendes Ziel organisiert (vgl. Jö-
rissen 2000). Vergangenheiten sind zwar nicht wiederholbar (PS, S. 242), für immer vergangen 
und damit scheinbar „[…] dem Einfluß (sic!) von Ereignissen entzogen, die in unserem Ver-
halten oder in der Natur neu entstehen“ (PS, S. 232). Allerdings wird Vergangenheit immer 
unter einer gegenwärtigen Problemstellung in einer konkreten Situation von einem Akteur be-
trachtet (Perspektivität). Die so eingenommenen Perspektiven betrachtet Mead unter Bezug-
nahme auf Whitehead nicht als Verzerrungen vollkommener Strukturen oder „Selektionen des 
Bewußtseins (sic!) aus einer Gegenstandsmenge, deren Realität in einer Welt der Dinge an sich 
(noumenal world) zu suchen ist“ (PS, S. 215), sondern vielmehr wird eine solche noumenale 
Welt ersetzt durch die „Gesamtheit der Perspektiven in ihren Wechselbeziehungen zueinander“ 
(PS, S. 213) und letztere zum Substrat von Wissenschaft erklärt (vgl. PS, S. 215). Diese Pers-
pektiven können einer gemeinsamen Gegenwart angehören, sofern „alle am sozialen Prozess 
beteiligten Individuen die Perspektiven der anderen einnehmen“ ( Jörissen 2007, S. 188) und 
so die verschiedenen Zeitebenen mittels Symbol überbrücken8. Denn auf der Basis der Min-
kowskischen Relativitätstheorie setzt Mead  – Whitehead folgend  – anstelle eines absoluten 
Raum-Zeit-Systems – mangels fester Bezugspunkte – raumzeitlich strukturierte Prozesse, die 
an Wahrnehmungsereignisse gekoppelt sind, in denen sich räumliche Muster von Hier und Da 
sowie zeitliche von Jetzt und Dann wiederholen (vgl. PS, S. 212f ).
Das gesamte Material der Vergangenheit befindet sich in irgendeiner Gegenwart, ein Teil der 
Vergangenheit ist in der Erfahrung durch das neue, in emergenten Prozessen entstandene Er-
eignis determiniert und die Beschreibung der Vergangenheit wird notwendigerweise an den 
neuen Ereignissen der Erfahrung überprüft (vgl. PS, S. 255). Im Sinne einer rekonstruktiven 
Erkenntnis ändert sich die „Erinnerung an ein bestimmtes Ereignis mit jeder neuen auf dieses 
Ereignis bezogenen Erfahrung […]“ (Wagner 1993, S. 58). Außerdem ist unser Geist nach 
Mead nicht zur vollständigen Klärung irgendeiner Situation fähig. Es gibt stets ein noch um-
fassenderes „Wissen“ – welches auch noch in der Zukunft liegen kann –, das für die Lösung 
der Problemstellung relevant wäre und somit keine endgültige Verifizierung möglich ist (vgl. 
PS, S. 256, 259, 261f ). Dennoch gibt es Prinzipien, auf denen wissenschaftliche Wahrheits-
suche beruht:
Auch wenn Perspektiven ihrer Form nach objektiv existieren – insofern, dass sie zwischen Indi-
viduum und Objekt lokalisiert sind –, bedeutet das nicht, dass sie auch automatisch inhaltlich 
objektiv sind. Der Möglichkeitsraum an Perspektiven auf Objekte und Ereignisse scheint gren-
zenlos und Wirklichkeit als „infinite dialektische Bewegung der Erfahrung, Perspektivenkonsti-
tution und -übernahme“ ( Jörissen 2000, S. 101). Dieser Möglichkeitsraum wird erst im Hand-
lungsvollzug intersubjektiv real bzw. objektiv – also nicht im überzeitlichen, sondern im Sinne 
von subjektübergreifenden Sinnstrukturen (vgl. PS, S. 77f, 218f, 225ff; Jörissen 2000). Objekti-
vität ist auf Verständigungsgemeinschaften beschränkt, deren – wie Mead selbst schreibt – uto-

7	 Auch wenn Mead erst in seinem Spätwerk seine Zeitphilosophie ausarbeitete und nicht davon ausgegangen werden 
kann, dass seine Entwicklung ohne Brüche vonstattenging, sieht Griesbacher (2013) Meads prozessphilosophischen 
Grundannahmen als konstitutiven Möglichkeitsrahmen, der bereits mit Meads Diskussionen mit Dewey, laut Gries-
bacher nachgewiesen seit 1891, seinen Ausgang nahm.

8	 Eine intersubjektive Einheitlichkeit von Symbolen, ein Identisches, kann aus heutiger Perspektive nicht mehr ange-
nommen werden (vgl. dazu Jörissen 2007; siehe auch Kapitel 5.2.2).



|  19Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik

pischer Idealfall die logische Universalgemeinschaft darstellt. So wird auf der Ebene des abs-
trakten Denkens die Einnahme der Perspektive des verallgemeinerten Anderen angestrebt (vgl. 
GIG, PS, S. 95).
Neben der intersubjektiven Überprüfung in geistigen und sich symbolisch äußernden Ver-
ständigungsgemeinschaften und der Überprüfung von Kontakterfahrung nennt Mead einen 
weiteren Prüfstein der Wahrheitsfindung: Viabilität – in dem Sinne, dass die auf Grund eines 
Problems angehaltene Handlung weitergehen kann (PS, S. 48f ). Für sich betrachtet stellt Pas-
sung sicher ein funktionalistisch anmutendes Kriterium im Sinne von komplexitätsreduzierten 
Input-Output-Prozessen dar (vgl. Pongratz 2004). Viabilität muss in Kombination mit den 
anderen Wahrheitskriterien für die jeweilige Problemstellung zusammengedacht und weiter-
hin spezifiziert werden: Methodizität ist nötig (vgl. Reich 2000) im Sinne eines systematischen 
Vorgehens, welches es ermöglicht, das jeweilige Problem mit möglichst allen es betreffenden 
Fakten rational und unparteiisch – nicht nur aus dem eigenen, sondern auch aus dem Blickwin-
kel anderer und dem eines logischen Universums – zu betrachten (vgl. dazu Kapitel 6.1). Die 
von Mead geforderte Einbeziehung aller bekannten, das Problem betreffenden Fakten kann auf 
Grund der Komplexität sozialer Phänomene in der Erziehungswissenschaft meist nicht prak-
tiziert werden. Allerdings gilt es, Einschränkungen, die etwa methodisch bedingt entstehen, 
transparent zu machen.
Nicht nur Theorien, sondern auch die Methoden und die Wahrheitskriterien selbst – auch 
diejenigen, auf die sich die scientific community rational verständigt hat – stehen stets selbst 
auf dem Prüfstand, d.h. sie müssen immer wieder reflektiert und ggf. modifiziert oder ersetzt 
werden. Ein Letztgültigkeitsanspruch wird damit negiert. Es gilt der Leitgedanke des ständi-
gen Forschens und Prüfens mit der Absicht, zu neuen Sichtweisen anzuregen (vgl. PS, Reich 
2002).
Um das Vorgehen in der Arbeit zu erklären – konkret: vermutlich wundert sich der ein oder 
andere Leser bzw. die ein oder andere Leserin insbesondere über den Umfang der theoretischen 
Fundierung der empirischen Untersuchung – sei hier noch Folgendes erwähnt:
Auch Forscher können sich nicht tabula rasa, sondern nur auf der Basis eines Vorwissens  – 
alltäglicher und wissenschaftlich-theoretischer Natur – aus einer bestimmten Perspektive der 
Fragestellung annähern. Deshalb ist es nötig, diese Aspekte mindestens auf der wissenschaft-
lich-theoretischen Ebene möglichst transparent zu machen. Vorwissen ist die Basis für die Ent-
wicklung neuer Konzepte: Sowohl deduktive als auch induktive Schlüsse benötigen Prämissen 
bzw. Beispiele als Ausgangspunkt. Selbst im Rahmen von Abduktion ist ein vorgängiges Vor-
handensein von „altem Wissen und neuer Erfahrung“ in unserem Verstand nötig, um dann dar-
aus neue wissenschaftliche Ideen herstellen zu können (Kelle/Kluge 2010, S. 26). Allerdings ist 
es notwendig, dass die forschende Person fähig ist, ihr Vorwissen zu hinterfragen und dies auch 
praktiziert (vgl. ebd.).
In der hier vorliegenden, explorativen Studie werden theoretische Konzepte als „Linsen“ zur 
Wahrnehmung relevanter Phänomene betrachtet (vgl. Kelle/Kluge 2010). Allerdings wird bei 
Formulierung von Theoriekonzeptionen bereits vor der Erhebung der Daten häufig befürch-
tet, dass so das Material verzerrt, der Blick zu stark eingeengt wird und „Relevanzsetzungen 
der Befragten“ überblendet werden (Kelle/Kluge 2010, S. 37; Mayring 2003, S. 52). Kelle und 
Kluge (2010, S. 13) weisen jedoch darauf hin, dass es sich um ein „induktivistisches Selbstmiss-
verständnis der qualitativen Methodenlehre“ handelt, wenn angenommen wird, dass Typen, 
Kategorien und Hypothesen im Rahmen eines vermeintlich voraussetzungsfreien Vorgehens 
aus dem empirischen Datenmaterial emergieren. Dieses von Glaser und Strauss forschungspo-



20  | Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik

litisch begründete ‚Emergenzkonzept‘ führt in der Forschungspraxis zum hilflosen Versinken 
in unstrukturiertem Datenmaterial. In späteren Schriften beschäftigen sich Glaser und Strauss 
durchaus mit der Nutzung theoretischen Vorwissens in qualitativen Forschungsverfahren (vgl. 
Kelle/Kluge 2010).
Um die Gefahr der Verzerrung von Daten entgegenzuwirken, sollen empirisch möglichst gehalt-
lose, „offene Konzepte, die den Untersucher […] für die Wahrnehmung sozialer Bedeutungen in 
konkreten Handlungsfeldern sensibilisieren“ (Kelle/Kluge 2010, S. 29), verwendet werden. Die 
vorhandene Literatur zum Thema darf dabei jedoch nicht ignoriert und enthaltene präzise Kon-
zepte, sowie tangierende empirische Ergebnisse nicht verschwiegen werden. Weiterhin wurde 
im Laufe der Auswertung in den empirischen Daten das zu Beginn der Untersuchung nicht 
berücksichtigte Konzept der Anerkennung deutlich sichtbar, weshalb dieses im Forschungs-
prozess nachträglich auch theoretisch unterfüttert wurde. Diese theoretischen Implikationen 
werden im Folgenden zeitgleich mit dem restlichen Theorieteil dargestellt und im Rahmen der 
Auswertung empirisch fundiert.
Das so entstehende, theoretische Raster soll im Rahmen der empirischen Untersuchung ge-
füllt werden (vgl. Kelle/Kluge 2010). Das MoKKiE-Projekt versteht sich als eine Studie im 
Wechselspiel von Theorie und Empirie (vgl. dazu Witzke 2010). Im Folgenden sollen nun der 
Forschungstand, die Fragestellung und daran anschließend die theoretischen Konzepte für ein 
solches Analyseraster dargelegt werden, um dieses dann empirisch zu füllen und so zu neuen 
theoretischen Implikationen zu gelangen.



3	 Überblick über den Forschungsstand aus 
erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Beim Thema Moralerziehung in der Familie treffen zwei Forschungsbereiche aufeinander, näm-
lich die Familienforschung auf den der Moralforschung. Beide Bereiche werden von verschie-
denen Disziplinen untersucht. Obgleich hier die Thematik aus erziehungswissenschaftlicher 
Perspektive angegangen werden soll, ist es stellenweise sinnvoll, einen Blick über den eigenen 
Tellerrand zu riskieren.

Werte- und Tugenderziehung

Moralpädagogik beschäftigt sich u.a. mit allgemeinen theoretischen Zusammenhängen zwischen 
Ethik und Pädagogik (z.B. Beutler/Horster 1996, Zirfas 1999; Prange 2010; Reichenbach 2017). 
Im Kontext von Moral und Erziehung gibt es verschiedene Ausrichtungen, die zu berücksichti-
gen sind: Werteerziehung und Moralerziehung haben – je nach theoretischem Ansatz – eine ge-
meinsame Schnittmenge. Einerseits kann Werteerziehung als Teil von Moralerziehung betrachtet 
werden. Andererseits ist Werteerziehung weiter als Moralerziehung, was sich zeigt, wenn man 
den aus der Ökonomie stammenden Begriff ‚Wert‘ betrachtet. Dieser fand erst seit der Wende 
des 19. zum 20. Jahrhunderts als einer der Nachkömmlinge des platonischen Begriffs des ‚Guten‘ 
(aretē), der meist mit Tugend übersetzt wird, Einzug in die Philosophie (vgl. Hügli 2004, Lan-
gewand 2004). „Der Begriff der Werte hat den der Tugend (und stellenweise auch den der Mo-
ral) im Alltagsbewusstsein und in den wissenschaftlichen Diskursen weitgehend ersetzt“ (Hoyer 
2005, S. 14f ), wobei „eine Renaissance der Tugend- und Charaktererziehung“ (ebd., S. 19) in 
der nordamerikanischen Erziehungswissenschaft zu beobachten ist. Im deutschsprachigen Raum 
versucht etwa Brumlik (2002), Kardinaltugenden für die Gegenwart aus erziehungswissenschaft-
licher Perspektive neu zu bestimmen. Nicht erst mit der Ideologiekritik nach 1945 begann die 
Verfallsgeschichte der Tugenderziehung in Deutschland. Hoyer (2005) weist auf einen Ansehens-
verlust bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts u.a. mit Humboldt hin, der mit der Zeit zunahm. 
Tugenderziehung wurde besonders seit Ende der 1960er Jahre mit sozialer Dressur anstelle von 
selbstbestimmter Eigenverantwortung gleichgesetzt, wobei auch in diesen Jahrzehnten einzelne 
Erziehungswissenschaftler an einer Tugenderziehung festhalten. Ein Beispiel hierfür ist Brezinka, 
der den Beginn der Tugenderziehung vor einer Urteilsfähigkeit des Kindes ansiedelt, im Sinne 
von Übung zu habitualisierender Charakterdispositionen (vgl. ebd.). Ein Wert hingegen kann 
heute etwa auch unabhängig von einer Gruppe gefasst werden als ‚Konzeption des Wünschens-
werten‘: „A value is a conception, explicit or implicit, distinctive of an individual or characteristic 
of a group, of the desirable which influences the selection from available modes, means, and ends 
of action“ (Kluckhohn 1951, S. 395). Der Wertbegriff umfasst damit auch, aber nicht nur explizit 
moralische Werte, sondern auch solche des persönlichen Geschmacks und Vorlieben einzelner 
(vgl. Mauermann 2008; zum Moralbegriff siehe Kapitel 6). 
Bei der Betrachtung des Themenkomplexes ‚Werteerziehung‘ ist festzustellen, dass die wertphi-
losophische Pädagogik z.B. mit Theodor Litt und Eduard Spranger in der Zeit zwischen 1900 
und 1930 ein Hoch erlebte, danach aber weitgehend in Vergessenheit geriet. Werteerziehung als 
Sonderbereich der praktischen Pädagogik fand in den 1970ern vermutlich im Anschluss an die 
‚values education‘ aus dem angelsächsischen Bereich in Deutschland Einzug und etablierte sich 
schnell. Zu unterscheiden sind hier der Weg der ‚values clarification‘ – bei dem es darum geht, 



22  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

die eigenständige Beurteilung von Werten durch junge Menschen als richtig oder falsch päda-
gogisch zu ermöglichen und zu unterstützen –, wohingegen der Ansatz der ‚values instruction‘ 
davon ausgeht, dass die Urteilsfindung, welche Werte richtig und falsch sind, Erwachsenen, der 
Erwachsenengemeinschaft, Institutionen oder dem Staat obliegen (vgl. Hügli 2004). Letztge-
nannter Ansatz steht in Verbindung mit behavioristischem Denken und wird als normativ-tech-
nologisch oder Handwerker-Modell bezeichnet. Vorwürfe lauten etwa Dogmatisierung, keine 
Bearbeitung von Wertkollisionen, implizite Propagierung des Bilds vom sozial angepassten 
Menschen als Maschine und Manipulation resp. Indoktrination – wie bei der Tugenderziehung 
wird auch einer so gelagerten Werteerziehung das Unterlaufen dessen, was sie eigentlich fördern 
müsse – Mündigkeit –, vorgeworfen (vgl. Hoyer 2005). Der Wertklärungsansatz hingegen wird 
in der Denktradition Rousseaus als romantisch oder libertinistisch-organismisch benannt. Kri-
tiker sehen in diesem Ansatz einen ethischen Relativismus, weshalb in späteren Publikationen 
die materialen Werte, die dem Ansatz zugrunde liegen, von dessen Vertretern angeführt werden: 
Gleichheit, Rationalität sowie Autonomie und Freiheit der Person. Weiterhin wird etwa die 
mangelnde Unterscheidung zwischen moralischen und außermoralischen Werten bemängelt 
(vgl. Mauermann 2008; Oser/Althof 2001).
Studien zur familialen Wertetransmission, auch auf internationaler Ebene, beschäftigen sich 
i.d.R. mit der Frage, ob Werte zwischen Familienmitgliedern, v.a. zwischen Eltern und Kindern, 
übereinstimmen (z.B. Kohn/Slomczynski/Schoenbach 1986; White/Matawie 2004; Boehnke/
Welzel 2006; Gniewosz/Noack 2006; Hadjar/Boehnke/Knafo u.a. 2014) und zeigen z.T. Zu-
sammenhänge zu Erziehungsstilen (z.B. Rohan/Zanna 1996; Idema/Phalat 2007; Fend 2009; 
Fend, Berger u.a. 2009, Stein 2013). Gearbeitet wird hier häufig mit Fragebögen, anhand derer 
Kinder bzw. Jugendliche oder – manchmal auch und – ein Elternteil, selten beide Elternteile 
befragt wurden. Positiv in diesem Kontext hervorzuheben ist hier etwa eine Untersuchung von 
Boehnke, Baier und Hadjar (2007) zum Zeitgeist im Sinne von Wertpräferenzen des Verallge-
meinerten Anderen, in der mittels Fragebogen 341 vierköpfigen Familien – bestehend aus zwei 
gegengeschlechtlichen Geschwistern sowie Vater und Mutter – befragt wurden. Selten sind im 
Bereich ‚Wertetransmission und Familie‘ qualitative Untersuchungen, wobei etwa in der LifE-
Studie quantitative Daten durch qualitative ergänzt werden (vgl. Fend u.a. 2009). Ein Beispiel 
für eine qualitative Studie, die sich unter der Frage nach Reziprozität mit Wertetransmission in 
der Familie beschäftigt, wurde von Macha und Witzke (2008b) durchgeführt.
Die Transmission von Werten von einer Generation zur nächsten kann – wenn überhaupt – nur 
bedingt in Verbindung mit Moral im Sinne der Begrifflichkeit dieser Arbeit gebracht werden. 
Selbst wenn es sich bei den Werten um moralbezogene handelt, wird im Rahmen von Trans-
missionsforschung i.d.R. nur ein Teil der Dimensionen ‚Wissen‘, ‚Wollen‘ und ‚Können‘ unter-
sucht. Gegenstand dieser Forschungen sind einzelne oder mehrere – bei einer Auswahl meist 
vorgegebene – Werte, jedoch nicht das rationale und unparteiliche Problemlösen im Sinne einer 
vollen Identität, wie er in der vorliegenden Arbeit als Gegenstand von Moralerziehung konzi-
piert wird (vgl. Kapitel 6). Im Rahmen der quantitativen Studien werden auch, über inhaltliche 
Einstellungen hinaus, Prozesse als solche kaum analysiert und Aspekte wie ‚Kontextualität‘ und 
‚Situativität‘ i.d.R. nicht berücksichtigt.

Über historische Entwicklungen von Moralbegriffen und -erziehung

Sowohl der Moral- als auch der Erziehungsbegriff sind Konstrukte, die in der Literatur stark 
variieren (vgl. auch Kapitel 6), was eine Übersicht über den Forschungsstand erschwert wird, 
da stets geprüft werden muss, wie diese Begrifflichkeiten im jeweiligen Text gefasst werden. Der 



|  23Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Begriff ‚Moral‘ geht auf das lateinische ‚mos‘ resp. ‚mores‘ zurück, was so viel bedeutet wie die 
„Gesamtheit der akzeptierten und durch Tradierung stabilisierten Verhaltensnormen einer Ge-
sellschaft“ (vgl. Jüssen 1984, S. 149). Moral und entsprechend auch Moralerziehung beschäftigt 
sich im Verlauf der Geschichte bis heute aber nicht immer mit einer solchen Tradierung und der 
damit potentiell einhergehenden Stabilisierung gesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse – dies 
stellt nur eine mögliche unter vielen Definitionen dar. Im Zentrum von Moral steht die Frage 
nach dem ‚Guten‘ im Vergleich zum ‚Bösen‘ (vgl. Weyers 2013), wobei sich dies z.T. auf unter-
schiedliche Aspekte bezieht, also das gute Leben des Einzelnen oder der Gemeinschaft, eine 
gute Haltung, gutes Handeln, Urteilen usw. Außerdem variieren etwa die zugrunde gelegten 
Maßstäbe für das ‚Gute‘, d.h. welche Prinzipien liegen dem ‚Guten‘ zugrunde, etwa ‚Gerech-
tigkeit‘ wie bei Kohlberg (1958) oder ‚Fürsorge‘ bei Gilligan (1996), und wann liegt das ‚Gute‘ 
vor? Ist das ‚Gute‘ überhaupt erreichbar? Und was ist die Basis, auf der der Gegenstand inhalt-
lich bestimmt wird – also etwa metaphysisch wie bei Kant (vgl. GMS) oder empirisch wie bei 
Mead (vgl. Joas 2012)? Als Moral gebietende Instanz werden beispielsweise Gott, die mensch-
liche Vernunft, die Natur, die Gesellschaft, das Gewissen oder ein Vertrag angeführt (vgl. dazu 
Stemmer 2000; Dietenberger 2002). Nicht zu vernachlässigen ist auch die Frage, für wen Moral 
gilt, also ob sie partikularistisch – wie in Platons (1991) Politeia – oder universal – wie etwa bei 
Rawls (2017) – angelegt ist. Diese und weitere Fragen können einer Systematisierung dienen.
Es gibt diverse Versuche einer Einteilung in Kategorien von Moralkonzeptionen, etwa von 
Höffe (2009, S. 10f ), der zwischen eudaimonistischen, teleologischen und deontologischen 
Moralkonzeptionen unterscheidet. Ein Beispiel für eine eudaimonistische Konzeption ist die 
von Aristoteles, welche sich zwar am eigenen Glück orientiert, aber nicht mit Hedonismus zu 
verwechseln ist, sondern eine langfristig gute Lebensführung, v.a. am Verstand ausgerichtet auf 
Erkenntnis orientiert ist, der zufolge aber auch Lust sowie Ehre nötig sind. Als teleologisch be-
zeichnet Höffe utilitaristische Ansätze wie die Benthams oder Mills. Hier wird Moral an der 
Konsequenz des moralischen Handelns bemessen, wohingegen deontologische Ansätze wie 
der Kants an der der Autonomie entspringenden Pflichten orientiert sind (vgl. ebd.). Damit 
wird ein geschichtlich immer wieder aufflammender Diskurs – von Max Weber (1992) etwa 
als Streit zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik formuliert – aufgegriffen (vgl. dazu 
auch Schluchter 2000, Wieland 1999). Bereits angesichts der vorgeschlagenen Fragen mit Blick 
auf die Analyse von Moralkonzeptionen wird deutlich, dass es sich bei einer solchen Kategori-
sierung um Komplexitätsreduktionen unter einem konkreten Blickwinkel handelt – bei Höffe 
mit Fokus auf Glück –, so dass nicht allen für Moralerziehung relevanten Aspekten Rechnung 
getragen wird – was auch nicht Höffes Anspruch ist. Eine allumfassende Systematisierung liegt 
noch nicht vor.
Möchte man Moralerziehung betrachten, so genügt die Frage nach dem Gegenstand ‚Moral‘ 
mit den vorgeschlagenen Unterfragen nicht, da die Dimension der Erziehung zu ergänzen ist. 
Hier gilt es zunächst zu fragen, ob Moral lehr- und lernbar ist oder durch Natur, Schicksal und 
resp. oder göttlich determiniert. Hier kann etwa die erkenntnistheoretisch argumentierte Idee 
der Unmöglichkeit von Lehren und Lernen eine Rolle spielen, wie sie nicht erst von radikalen 
Konstruktivisten vertreten wurde oder wird, sondern beispielsweise bereits im Altertum vom 
Skeptiker Sextus Empiricus (vgl. Koch 1991). Auch deterministische Positionen werden damals 
wie heute verfochten – z.B. wird in Platons Protagoras und Menon die Frage nach der Lern-
barkeit mäeutisch diskutiert (vgl. Platon 1960), Luther bestreitet „die Wahlmöglichkeiten des 
Menschen zwischen Gut und Böse“, stellt sie Gott anheim (Langewand 2004, S. 673) und auch 
in der Gegenwart ist auf der Basis neurowissenschaftlicher Untersuchungen – wie dem Libet-



24  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Experiment  – eine Diskussion über die Existenz von Willensfreiheit neu entbrannt, die u.a. 
die menschliche Handlungsverantwortung in Frage stellen, was wiederum Sinnlosigkeit von 
Erziehung(sversuchen) bedeuten kann und ggf. auch mit Konsequenzen für unser Strafvoll-
zugssystem in Verbindung steht. Neuere Befunde sprechen gegen die Determinismusthese (vgl. 
Schultze-Kraft u.a. 2016). Auch Theorien, welche Moralerziehung bestreiten, sind relevant, u.a. 
da durch sie die Prämissen von Moralerziehung kritisch geprüft werden können und müssen.
Wird von Lehr- und Lernbarkeit von Moral ausgegangen, gilt es, die entsprechenden Konzepti-
onen von Lehren und Lernen bzw. Erziehung zu analysieren. Hier sind Vorannahmen zu klären, 
etwa welches Menschenbild zugrunde liegt, z.B. ob der Mensch etwa von Natur aus ‚gut‘ ist, wie 
bei Rousseau (1998), oder etwa eine verkehrte Denkungsart erst revolutioniert werden muss, 
wie bei Kant (vgl. MS). U.a. abhängig davon, ob es v.a. um kognitive Aspekte von Moral als Er-
ziehungsgegenstand geht, variiert in der Regel der Zeitpunkt von Moralerziehung (zur Begriffs-
verwendung in dieser Arbeit vgl. Kapitel 5.2.1 und 6). So erklärt etwa Langewand (2004), dass 
es sich bei der antiken Tugendbildung auf Grund der tendenziell intellektuell-rationalen Ak-
zentuierung i.d.R. um Erwachsenenbildung handelt, Familienerziehung hier kaum thematisiert 
wird. In diversen Konzeptionen soll Moralerziehung trotz Betonung von Einsicht und Vernunft 
bereits von der Wiege an angesiedelt werden – etwa bei Erasmus von Rotterdam z.B. mittels 
Lernen am Vorbild, Beispielen und Märchen –, der Schwerpunkt liegt aber auf einem späteren 
Alter der aneignenden Person. Es schließt sich damit auch die Frage an, wer Vermittelnder, wer 
aneignende Person in welchem Feld – z.B. Schule, Familie – sein soll. Weiter kann auch gefragt 
werden, wie Moral mit welchen Mitteln gelehrt bzw. die Aneignung unterstützt werden kann, 
mit welchem Ziel, usw. – hieran soll mit Blick auf Moralerziehung in der Familie noch einmal 
weiter unten angeschlossen werden.
Die Frage nach dem ‚Guten‘ ist vermutlich so alt wie die Menschheit. Die Anfänge von ‚Moraler-
ziehung‘ im europäischen Raum lassen sich laut Benner bis in die griechische Antike zurückver-
folgen, „in anderen Kulturen wie z.B. der ägyptischen und jüdischen sogar noch weiter“ (Ben-
ner u.a. 2015, S. 15). Eine systematische Aufarbeitung der Geschichte der Moralerziehung liegt 
bisher höchstens in Bruchstücken vor. Eine solche, die sich mindestens von der griechischen 
Antike (etwa Homer, Protagoras, Platon, Aristoteles, Seneca), über Christentum und Mittelal-
ter (z.B. Irenaeus, Clemens von Alexandrien, Aurelius Augustinus), Renaissance, Reformation 
und Humanismus (z.B. Peter Paul Vergerius, Maphaeus Vegius, Michael Tarchaniota Marullus, 
Baldassare Castiglione, Erasmus von Rotterdam, Martin Luther, Johann Amos Comenius), die 
Aufklärung (z.B. John Locke, Jean-Jaques Rousseau), die deutsche Klassik (z.B. Immanuel Kant, 
Johann Gottlieb Fichte, Johann Friedrich Herbart, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Friedrich 
Schleiermacher, Jean Paul, Friedrich Fröbel, Johan Heinrich Pestalozzi) und weiter vom 19. 
Jahrhundert bis in die Gegenwart (z.B. Siegmund Freud, Talcott Parsons, Otfried Höffe, Ernst 
Tugendhat, Martin Seel, Wolfgang Brezinka, Lawrence Kohlberg, Georg Lind, Fritz Oser, Jörg 
Ruhloff, Wolfgang Fischer) erstrecken müsste (vgl. Langewand 2004, Thimm 2007), ist nicht 
die Problemstellung dieser Arbeit und kann hier nicht geleistet werden.
Einen historischen Abriss gibt Langewand (2004), wobei hier etwa Moralerziehung im Natio-
nalsozialismus eine Ergänzung wert wäre. Beispielsweise Thimm (2007) beschäftigt sich mit der 
Differenz und dem Zusammenspiel ausgewählter antiker und moderner moralpädagogischer 
Konzeptionen in der Gegenwart. Mit seiner „Grundlegung der Moralpädagogik in der Antike“ 
bereichert Hoyer (2005) das Fach. Auch die Arbeiten von Aulke (2000) und Ruberg (2002), die 
sich mit Moralerziehung in der Moderne beschäftigen, sind erste Beiträge um die Forschungslü-
cken zu schließen (vgl. Hoyer 2005).



|  25Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

In der Literatur wird der Beginn von Moralpädagogik z.T. erst im 18. Jahrhundert angesetzt 
(vgl. z.B. Enders 2003, Ziebertz 1990). Hier wurde eine Emanzipation der Moralerziehung 
von religiösen Vorstellungen forciert (vgl. Hügli 2004) und die Zahl der Publikationen zum 
Themenbereich Moral und Erziehung steigt zu dieser Zeit sprunghaft an (vgl. Hoyer 2005). 
Tatsächlich handelt es sich aber um sich in der Geschichte wiederholende Schleifen: So zeigt 
sich etwa bereits bei den Sophisten eine Art Aufklärungsbewegung, die über physis, moira und 
theoi – Natur, Schicksal und Götter – hinaus geht (vgl. Langewand 2004). In der Geschichte 
alteriert das Interesse an Moralerziehung von Öffentlichkeit und Wissenschaft in hohem Maß, 
wobei sich Hochphasen nicht nur im Rahmen von Aufklärung, sondern z.B. auch im ersten 
Drittel des 20. Jahrhunderts mit der Diskussion um die Einführung eines religionsunabhän-
gigen Ethikunterrichts zeigen (vgl. Hügli 2004). Nach 1945 ist keine derartige Hochphase zu 
verzeichnen, die Publikationsdichte steigt erst langsam wieder ab den 1980er und v.a. Ende 
der 1990er Jahre, insbesondere im Kontext der Kontroverse um einen Wertepluralismus. Hier 
wird zwar ein erhöhtes Augenmerk auf das Feld der Moralerziehung in der Familie proklamiert 
(Hoyer 2005), allerdings bewegen sich die Untersuchungen hier oftmals im Bereich der Werte-
transmission (siehe oben). Insgesamt lässt sich festhalten, dass sich an der Konzentration der Er-
ziehungswissenschaft im Bereich Moralerziehung auf Schule seit dem 18. Jahrhundert bis heute 
nichts maßgeblich geändert hat. Eine systematische Aufarbeitung der Geschichte der Moraler-
ziehung und entsprechender theoretischer Konzeptionen steht nicht nur allgemein, sondern 
insbesondere auch für das Feld ‚Familie‘ aus (vgl. ebd.).

Moralerziehungsrelevante, aktuelle empirische Forschungen

Heute wird im Kontext von Moralerziehung sowohl rein theoretisch, als auch historisch 
und empirisch geforscht. Im Bereich der empirischen Moralforschung ist  – nicht nur  – in 
Deutschland der nach dem zweiten Weltkrieg konstruierte Ansatz der Moralentwicklung aus 
den USA von dem Psychologen Lawrence Kohlberg seit Jahrzehnten dominierender Aus-
gangspunkt von Forschung zum Thema ‚Moral‘ – nicht nur für Psychologen, sondern auch 
für Erziehungswissenschaftler. Dieser Ansatz greift Theorien und Befunde u.a. von Dewey, 
Mead und Piaget auf und beansprucht überkulturelle und -historische Geltung. Er geht da-
von aus, dass der Mensch seine moralbezogenen Denkmuster in Stufen transformiert. Je hö-
her die Stufe, desto weiter die Perspektive. So stehen – vereinfacht skizziert – etwa auf Stufe 
zwei die eigenen Bedürfnisse, auf Stufe drei die Gruppe und auf Stufe vier die Gesellschaft im 
Fokus des moralbezogenen Urteilens (für einen Überblick über Ansätze zur Förderung von 
Perspektivenübernahmefähigkeit vgl. Kenngott 2012). Eine Rückentwicklung ist nach Kohl-
berg nicht möglich. Jeder Stufe ist ein spezieller Sinn von Gerechtigkeit inhärent, weshalb die 
niedrigeren Stufen nicht als defizitär zu sehen sind – d.h., dass man auch auf einer solchen 
moralisch gut handeln kann, da die Stufe nur die Struktur, aber keinen Inhalt beschreibt (vgl. 
Oser/Althof 2001). Die Entwicklung zu einer höheren Stufe moralischen Urteilens ist zwar 
laut Kohlberg auch vom Reifeprozess abhängig, kann aber etwa mittels Anregungen durch 
moralische Dilemmasituationen unterstützt werden.
Auch wenn mittlerweile diverse Aspekte von Kohlbergs Ansatz, wie die kognitiv-affektive Paral-
lelität des Morallernens (vgl. Nunner-Winkler 1996, 2004; Billmann-Mahecha/Horster 2005), 
zurückgewiesen werden und es Gegenstimmen etwa im Sinne des Vorwurfs mangelnder Be-
rücksichtigung des Fürsorge-Aspekts (vgl. Gilligan 1983) bzw. der affektiven Ebene (vgl. Youniss 
1994), Fragen nach der Angemessenheit der Beschreibung v.a. der ersten Stufen des Kohlberg-



26  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

schen Ansatzes (vgl. z.B. Keller 19969, 2001) oder einer Forderung nach materialer Füllung für 
die Pädagogik gibt, so schließen doch die meisten neueren Studien unter Einbeziehung neuerer 
Erkenntnisse zur jeweiligen Fragestellung und in abwandelnder Weise an diese Denktradition 
an (vgl. Benner 2007, Hügli 2004; für einen Überblick über den Großteil der Kontroversen um 
Kohlbergs Theorie vgl. Modgil/Modgil 1986, Oser/Althof 2001, S. 188–335). Der Trend geht zu 
integrativen Ansätzen, die Kognition, Motivation und Handeln in den Blick nehmen. Vor allem 
die Untersuchung affektiv-motivationaler Prozesse und zur Verknüpfung der Moral- mit der Iden-
titätsforschung besteht Forschungsbedarf, wohingegen kognitive Aspekte umfassend untersucht 
wurden (vgl. Weyers 2013).

Für die Erziehungswissenschaft ist in diesem Forschungskontext die aktuell v.a. von Lind 
(2015) vertretene These „Moral ist lehrbar“ relevant. Lind schließt zwar in diversen Punkten an 
Kohlberg an, legt aber unter Einbeziehung empirischer Studien dar, dass Moral keiner genetisch 
verankerten Logik folgt, sondern mit „guter Bildung“ entwickelt werden kann. „Gute Bildung“ 
meint nach Lind nicht die Vermittlung von Fachinhalten, sondern das Ausprobieren und Üben 
von Problemlösen, welches durch zeitliche Freiräume mit Gelegenheit zur Verantwortungsüber-
nahme ermöglicht wird und mittels moralbezogener Beratung unterstützt werden kann (vgl. 
Lind 2015, S. 87). Die These – die auf Piaget zurückgeht und bereits von Kohlberg aufgegriffen 
wurde –, dass Moralentwicklung durch Situationen, in denen ein starkes, kognitives Ungleich-
gewicht herrscht, also ein Problem auftritt, wird auch z.B. durch Studien von Lempert (1988, 
1989) im Kontext des Berufsfelds anhand einer Befragung zu moralbezogenen Umbruchsitua-
tionen in der Biographie der Befragten gestützt (vgl. Oser/Althof 2001). Rückentwicklung ist 
nach Lind möglich. Mit der Idee der Entwicklung von Moralkompetenz durch ‚Bildung‘ löst 
Lind auch das Problem, dass das Happy-Victimizer-Phänomen häufig nicht – wie es entspre-
chend der Theorie Kohlbergs anzunehmen wäre – im Jugendalter verschwunden ist (vgl. Hein-
richs/Minnameier u.a. 2015). Entwicklung von Moralkompetenz wird mittels ‚Bildung‘ erklärt, 
somit kann es auch im Jugend- und Erwachsenenalter nicht nur im Einzelfall daran mangeln. 
Auch Ergebnisse von Nunner-Winkler (1993), die bereits bei Kindern ein Argumentieren auf 
höheren Stufen des Kohlbergschemas in ihnen vertrauten Handlungsbereichen zeigen, unter-
stützen laut Benner (2007) eine These im Sinne Linds (2015).

Lebensrelevanz als Qualitätskriterium der Erhebungsinstrumente

Im Anschluss an Kohlberg wird meist mit Dilemmasituationen oder aber Vignetten (vgl. auch 
Kapitel 8.5.2) gearbeitet, die lediglich hypothetischen Charakter aufweisen. Zum Teil werden 
Fragebögen mit vorgegebenen Auswahlmöglichkeiten an Antworten genutzt, teilweise In-
terviewleitfäden. In einer Studie mit 112 14- bis 22-jährigen Jugendlichen konnten Gertrud 
Nunner-Winkler und Rainer Döbert (1986) anhand von Intensivinterviews u.a. zu Schwanger-
schaftsabbruch und Wehrdienstverweigerung zeigen, dass „[…] die Bereitschaft, allgemeine mo-
ralische Prinzipien kontextsensitiv anzuwenden, nicht eine Frage der Geschlechtszugehörigkeit, 
sondern vielmehr eine Frage der Betroffenheit oder auch eine Frage der Reife des moralischen 

9	 Beispielsweise haben Autoren unterschiedlicher theoretischer Ausrichtungen die Bedeutung von Beziehung für das 
moralische Urteilen Jugendlicher betont, was mit Kohlbergs Stufenmodell konform geht. Entgegen des Modells 
zeigt u.a. eine Untersuchung von Monika Keller, dass sich bereits Kinder, die strukturell auf Stufe zwei kategorisiert 
wurden, dass sie sich in Beziehungen eingebunden begreifen und ihr Agieren als konstitutiv für diese Beziehungen 
betrachten (vgl. Keller 1996).



|  27Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Urteils […] ist“ (Nunner-Winkler 1991b, S. 148f ): Während das Thema Wehrdienstverweige-
rung von den weiblichen Befragten nur kurz und abstrakt diskutiert wurde, berücksichtigten 
die männlichen Befragten hingegen den Kontext deutlich stärker. Dies verhielt sich im Fall des 
Schwangerschaftsabbruches genau anders herum. Eine Vernachlässigung der Erhebung der Be-
deutung der Lebensrelevanz von hypothetischen Dilemmasituationen für die Befragten ist also 
problematisch und sollte bei der Wahl und Konstruktion der Erhebungselemente berücksichtig 
werden, was aber häufig nicht der Fall ist.

Methoden zur Moralerziehung

Moralpädagogik beschäftigt sich auch im Anschluss an Kohlberg besonders mit Moralerzie-
hung – bzw. der Unterstützung der Entwicklung moralischen Urteilens – in der Schule. Das 
Modell der gerechten Gemeinschaft ( Just Community) nach Kohlberg, gegenseitiges Beraten 
von Schülern untereinander bei persönlichen Problemen (peer counseling) und das Modell 
des ‚Runden Tischs‘ (vgl. Oser 1998) können hier exemplarisch erwähnt werden. Moraltrai-
ningsprogramme werden auch häufig mit Lehrlingen und Strafgefangenen durchgeführt – hier 
stellte Hartmann 1984 kritisch die Frage, weshalb diese nicht auch mit Vorliebe bei Führungs-
persönlichkeiten angewendet werden. Im Sinne von „Train the Trainer“-Programmen gibt es 
aktuell Angebote v.a. für Lehrer, aber beispielsweise nahmen auch Ausbilder der Bundeswehr an 
KMDD10-Maßnahmen von Georg Lind teil.
Ebenso sind im Feld der Familie Methoden der Moralerziehung vielfältig. Sie reichen etwa von 
Konditionierung mittels Belohnung, Strafe u.Ä. über Modellernen, explizites Benennen von 
moralischen Regeln in Interaktionen, die Wortwahl bzgl. moralbezogener Taten (z.B. Mord, 
Diebstahl), Aushandeln und Schließen von Kompromissen bei außermoralischen, aber nicht 
verhandelbare Ansagen bei moralischen Regeln in Interaktionen, angemessene Ermutigung 
zum und Unterstützen beim selbstständigen Erledigen von Aufgaben für sich selbst und andere 
sowie gemeinschaftliche Entscheidungsfindung in einem Familienrat ähnlich Kohlbergs ‚Just 
Community‘ u.v.m. Diese Methoden betreffen unterschiedliche Ebenen der nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘: Wissen, Einsehen, Urteilen, Wollen, Fühlen, Handeln (für einen 
Überblick über empirische Untersuchungen zur Effektivität diverser Methoden der Moraler-
ziehung mit Blick auf einzelne Dimensionen vgl. Uhl 1996). Als am vielversprechendsten wird 
eine Methodenkombination auf allen Ebenen erachtet, wobei u.a. körperliche Züchtigung, wie 
sie etwa noch von John Locke bei Rebellion als geboten betrachtet wird, heute in der deutschen 
Gesellschaft als schwarze Pädagogik abgelehnt oder ganz aus den Erziehungsmethoden ausge-
nommen wird (vgl. Mauermann 2008; Uhl 1996; Nunner-Winkler 2009, 2004. Langewand 
2004, Rutschky 1988; Sünkel 2013; siehe auch Kapitel 5.2.1).

Wärme, Bindung, Empathie als Schlüssel von Moralerziehung?

Als Schlüssel für Moralerziehung in der Familie wird oftmals emotionale Wärme genannt (vgl. 
z.B. Mauermann 2008). Hier gilt es allerdings zu differenzieren: Zum einen sind Kinder eher 
bereit, „Dingen, die ihren Eltern wichtig sind, auch selbst einen Wert beizumessen.“ (Nunner-
Winkler 2004, S. 148), wenn eine warme Eltern-Kind-Beziehung zugrunde liegt. Auch zeigen 
Kinder in diesem Fall weniger Aggressivität. Es herrscht außerdem weitgehend ein Konsens 
über einen positiven Zusammenhang zwischen emotionaler Wärme in Eltern-Kind-Beziehun-
gen und Empathie- sowie Perspektivenübernahmefähigkeit von Kindern. Obgleich Empathie 

10	 KMDD = Konstanzer Methode der Dilemma-Diskussion



28  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

moralische Sensibilität fördert, ist mit ihr jedoch auch das Risiko verbunden, dass entgegen 
dem Unparteilichkeitskriterium die Interessen Nahestehender zum Schaden anderer bevorzugt 
behandelt werden (vgl. Hopf/Nunner-Winkler 2007). Perspektivenübernahme ist zwar eine 
wichtige Basis, reicht alleine jedoch für die Aneignung der Disposition ‚Moral‘ und deren Per-
formanz, – wie noch im Kapitel 6.1 gezeigt wird – nicht aus.
Blasi (2007) versucht anhand der biographischen Analyse von z.B. im Rahmen von Politik und 
Sklaverei unterdrückten Männern und Frauen mit schwierigen, teilweise traumatischen Bin-
dungen zu ihren Eltern oder eines Elternteils aufzuzeigen, dass erst diese Bindungserfahrungen 
ihnen ermöglichten, sich von ihrer Umwelt und ihren Konventionen zu lösen und sich gegen 
sie zu stellen. Nunner-Winkler (2007) hält eine Studie von Mantell entgegen, in der Kriegs-
dienstverweigerer mit engen, herzlichen Beziehungen zu ihren Müttern zwar nicht dieselbe 
Unterdrückung erfuhren wie die Unterdrückten von Blasi, die sich damit jedoch auch gegen 
herrschende Konventionen stellten und Ausgrenzung ertragen mussten. Hier besteht noch For-
schungsbedarf.
In der Langzeitstudie LOGIK wurde kein Zusammenhang zwischen der familialen Wärme und 
der Stärke moralischer Motivation gefunden. Im Längsschnitt fand sich kaum Stabilität der mo-
ralischen Motivation (vgl. Nunner-Winkler 2009). „Unbestritten bleibt gleichwohl, dass gravie-
rende frühkindliche Schädigungen – etwa durch innerfamiliale Gewalterfahrungen oder grobe 
Vernachlässigung – das Risiko hoher Aggressivität und Verhaltensauffälligkeit in der Kindheit 
sowie von Delinquenz und Rückfälligkeit im Jugendalter massiv steigern“ (Nunner-Winkler 
2009, S. 542f ). 
Ebenso zeigte sich in der LOGIK-Studie, dass eine vorwiegend in der Familie entwickelte 
Bindung an Moral tendenziell nicht über die Lebensspanne hinweg stabil bleibt  – es gewin-
nen weitere Interaktionsgemeinschaften auf verschiedenen Ebenen an Bedeutung wie Freun-
desgruppen, Schule, Gemeinde und Gesellschaft, wobei auch die Stärke der Integration sowie 
Strukturen – etwa frei von Korruption – zum Tragen kommen (vgl. Nunner-Winkler 2009). 
Die Familie legt zwar eine Basis, es handelt sich jedoch um einen lebenslangen Entwicklungs-
prozess. In der Familie laufen alle die Mitglieder betreffenden Fäden zu anderen Bereichen und 
Gruppierungen der Gemeinschaft zusammen und werden z.T. kommunikativ bearbeitet (vgl. 
Keppler-Seel/Knoblauch 1998). Auch auf Grund dieser Eingebundenheit von Familie und ih-
rer Mitglieder gibt es Berührungspunkte mit Forschungen zu Moral in vielen anderen Kontex-
ten wie in Peerbeziehungen, in der Schule, im Kindergarten, im Beruf, in der Freizeit (z.B. in 
diversen Sportarten) usw. Diese können im Rahmen dieser Arbeit leider nicht näher dargelegt 
werden.

Erziehungswissenschaftliche Familienforschung

Aktuell sind Forschungen in der Erziehungswissenschaft nicht zur speziell zum Thema Moral-
erziehung in der Familie selten (zur Familie allgemein und zum Begriff aus erziehungswissen-
schaftlicher Perspektive vgl. Kapitel 5). Obwohl es sich um ein genuin erziehungswissenschaft-
liches Thema handelt, werden Erziehung und Bildung in Familien insgesamt selten untersucht 
(vgl. Macha 2011). Gründe könnten etwa sein, dass Familie als Ort der Privatsphäre schwer 
beizukommen ist, Forschung im Familienfeld im Spannungsverhältnis der Perspektiven invol-
vierter Akteure und distanzierter Wissenschaft steht und dass es sich um einen stark wertebe-
setzten Bereich handelt (vgl. Karrer 2015). Professionelle pädagogische Einflussmöglichkeiten 
sind weiterhin etwa auf Schulebene deutlich umfassender. Allerdings ist Moralerziehung in der 



|  29Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Familie i.d.R.potentieller Anschlusspunkt für weitere moralerzieherische Bemühungen auch in 
anderen pädagogischen Kontexten.
Relativ aktuell empirisch geforscht zur Bildung bzw. zum Lernen in Familien haben etwa Pe-
ter Büchner und Anna Brake (2006) und Heidrun Herzberg (2004) im Kontext von Bourdi-
eus Theorie mit Blick auf Kapitalsorten und Habitus, Christoph Wulf, Jörg Zirfas u.a. (z.B. 
2004, 2011) mit Fokus auf Rituale und bzgl. Werten Hildegard Macha mit Monika Witzke 
(2008b). Empirisch mit elterlichen Erziehungsstilen im Kontext sozialer Milieus beschäftigt 
sich Sylvia Liebenwein (2008), mit dem Wandel von Familienerziehung über drei Generationen 
hinweg Jutta Ecarius (2002) sowie Hans-Rüdiger Müller und Dominik Krinninger (2016) mit 
erziehungsbezogenen Familienstilen. An einer systematischen Bestimmung von Familienerzie-
hung versucht sich Michael Winkler (2012). Auch Forschungen in historischer Perspektive auf 
Erziehung in Familien werden etwa von Michaela Schmid (2011) anhand von Erziehungsrat-
gebern und von Miriam Gebhardt (2007) mittels Familientagebücher durchgeführt. Es boo-
men Studien zu ‚neuen Vätern‘ mit mehr oder weniger starker Kontextualisierung veränder-
ter Geschlechterbeziehungen insgesamt (z.B. Schneider 1989, Reiche 1998, Fthenakis 1999, 
Matzner 2004, Drinck 2005, Mühling/Rost 2007, Wolde 2007, Flaake 2014, Kirchhoff 2014, 
Bambey/Gumbinger 2017); ein Leitbild neuer Männer resp. Väter wird politisch im Rahmen 
von Gleichstellungspolitik gefördert. In der Regel geht es in den genannten Studien weniger 
um die Art, wie Väter – und Mütter im Vergleich oder im Zusammenspiel – erziehen, sondern 
vielmehr um die Menge ihrer Beteiligung an Aufgaben in der Familie im Wechselspiel mit dem 
Beruf und Blick auf die Gesellschaft. Forschungsbedarf besteht insbesondere auch zu Vater- und 
Mutterbildern sowie diesbezüglichen Praxen im milieuvergleichenden und Migrationskontext 
(vgl. Tunç 2011; Meuser 2016). Auf den Forschungsstand zu Leit- und Akteursbildern im Fa-
milienkern im Kontext der Fragestellung wird in Kapitel 5.2.2 näher eingegangen und u.a. Er-
gebnisse eines allgemeinen Surveys zu Leitbildern in Familien in Deutschland von Schneider, 
Diabaté u.a. (2015) zusammenfassend vorgestellt.

Forschung zu Familie und Moral –  
Zum Bedarf eines multiperspektivischen, interaktionistischen Forschungszugangs

Studien zu Familie und Moral stammen oftmals aus der Entwicklungspsychologie. Im Kontext 
von Moral wird hier meist die Entwicklung einzelner Personen – Kinder, Jugendliche, Erwach-
sene  – untersucht. Es dominiert die Thematik der Zusammenhänge zwischen moralischem 
Urteil und Handeln mit dem Ziel der Vorhersagbarkeit (vgl. Benner 2007), obgleich die be-
rühmte Studie von Hartshorne und May (1928–1930) nicht gerade vielversprechend ausfällt: 
„Es erweist sich als unmöglich, die Probanden in Gruppen von Ehrlichen und Unehrlichen 
aufzuteilen, Voraussagen von einer Situation auf die andere zu machen und einen signifikan-
ten Zusammenhang herzustellen zwischen moralischem Wissen und Ehrlichkeit im Verhalten“ 
(Hügli 2004, S. 602).
So untersuchte etwa Monika Keller (1996) die Entwicklung des sozialen und moralischen Ver-
stehens in einer Langzeitstudie mit Kindern resp. Jugendlichen von 7 bis 22 Jahren, wobei auch 
die Beziehungen – eher eine Besonderheit in der entwicklungspsychologischen Moralforschung 
im Anschluss an Kohlberg – zwischen Eltern und Kindern u.a. mit der Frage, was besonders 
wichtig in diesen Beziehungen ist, und Dilemmasituationen zu Freundschafts- und Autoritäts-
beziehungen analysiert wurden. Es werden jedoch nicht explizit die eigenen Familienbeziehun-
gen des jeweiligen Befragten und ihre Bedeutung für Moralerziehung in der jeweiligen Familie 
erforscht, sondern nur auf einer abstrakten resp. hypothetischen Ebene gearbeitet. Weiterhin 



30  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

werden, wie bereits in Kellers Dissertationsprojekt (1976), keine Eltern und Geschwister be-
fragt und keine gemeinsame Moralentwicklung ins Auge gefasst.
Eine Studie zum Zusammenhang der Entwicklung moralischer Denkstrukturen im Sinne Kohl-
bergs und der Interaktion in Familien sowie Familienbeziehungen wurde von Döbert und Nun-
ner-Winkler durchgeführt. Auch hier werden ausschließlich Jugendliche im Alter von 14–22 
Jahren in vier- bis sechsstündigen Interviews zu diversen Themen befragt. Die Forscher kommen 
u.a. zu dem Ergebnis, dass weder eine positiv-affektive Eltern-Kind-Beziehung, noch die – von 
den Jugendlichen subjektiv wahrgenommene – Wertorientierung der Eltern in nennenswerter 
Weise relevant für die Entwicklung von Denkstrukturen auf postkonventionellem Niveau sind. 
Es wird angenommen, dass die Interaktionsform ausschlaggebend ist: Es „zeigt sich, daß (sic!) 
die symmetrischen Familienbeziehungen 56% fortgeschrittene und 26% retardierte Vpn erzeu-
gen, während in den asymmetrischen Familienbeziehungen sich nur 39% fortgeschrittene aber 
68% retardierte Vpn finden“ (Döbert/Nunner-Winkler 1983, S. 119). Etwa permanente Strei-
tigkeiten zwischen den Eltern regen die Kinder zur Entwicklung besserer, symbolisch-gedachter 
Interaktionsformen an, so dass sich die Kinder in diesen Fällen mutmaßlich weiter entwickelt 
haben als ihre Eltern (vgl. ebd.). Die Entwicklung der Eltern und ihre Perspektive wurde nicht 
untersucht. Wie bereits in dieser Arbeit gezeigt, werden auch in neueren Studien um Nunner-
Winkler, die sich allerdings – wenn überhaupt – lediglich als Teilaspekt der jeweiligen Studie 
mit Familie beschäftigen, nur Kinder, Jugendliche oder Erwachsene befragt.
Da Erziehung und Interaktion allgemein ein Zusammenspiel mehrerer Personen ist und in die-
ser Arbeit, Mead (vgl. z.B. GIG) folgend, davon ausgegangen wird, dass ‚Moral‘ als nicht-gene-
tische Tätigkeitsdisposition (vgl. Sünkel 2013) in diesem Kontext im symbolischen Austausch 
mit anderen angeeignet wird, ist es nötig, möglichst alle Mitglieder des Familienkerns in die 
Untersuchung einzubinden. Als seltenes Beispiel für eine entsprechende Umsetzung kann eine 
Studie im Kontext von Moral und Konvention angeführt werden: Smetana (1995) untersuchte 
110 Mittelschicht-Kinder (im Durchschnitt 12, 14 und 16 Jahre alt) und ihre Eltern mittels 
Fragebögen. Sie fand heraus, dass Eltern mit permissivem Erziehungsstil11 Besonderheiten mo-
ralischer Fragen wenig berücksichtigten, solche mit autoritärem Erziehungsstil konventionelle 

11	 Erziehungsstile in der Familie wurden insgesamt bisher zunächst anhand der Merkmale ‚familiäre Wärme‘ und 
‚Kontrolle‘ gemessen. Nicht nur ersteres zeigt sich als mehrdimensionales Konstrukt (siehe oben), sondern auch 
‚Kontrolle‘: Es kann zwischen ‚psychologischer Kontrolle‘ im Sinne einer „Regulation des kindlichen Verhaltens 
durch psychologische Mittel wie Liebesentzug oder Auslösung von Schuldgefühlen“ (Fuhrer 2009, S. 230) sowie 
‚Verhaltenskontrolle‘ unterschieden werden, wobei letztere weiter ausdifferenziert werden kann, etwa indem Aspekte 
wie ‚informierendes‘ und ‚überwachendes Monitoring‘ gegenübergestellt werden. Auch wird ‚Verhaltenskontrolle‘ 
z.T. kontrastierend zu ‚elterlicher Autonomieunterstützung‘ betrachtet (vgl. ebd.). Etwa in einer Untersuchung 
von Erziehungsstilen anhand der Dimensionen ‚Verhaltenskontrolle‘, ‚psychologische Kontrolle‘ und ‚emotionale 
Unterstützung‘ zeigte sich letztere als am erklärungskräftigsten bzgl. externalisierendem und internalisierendem 
Problemverhalten sowie Schulleistungsfähigkeit (vgl. Gray/Steinberg 1999; siehe auch Fuhrer 2009). Auch wenn 
diversen Studien zufolge ein autoritativer Erziehungsstil zu präferieren ist (vgl. z.B. Baumrind 1966, 1971; Chen, 
Dong/Zhou 1997; Juang/Silbereisen 1999) – wobei bzgl. solcher Studien u.a. stets zu fragen ist, wie dieser mit 
Blick auf was gemessen und wer über welchen Zeitraum befragt wurde –, kann dem aktuellen Forschungsstand 
zufolge kein Erziehungsstil pauschal zum besten schlechthin erklärt werden, da diverse Variablen, wie der 
Entwicklungsstand des Kindes, der familien- und kulturspezifische Erziehungskontext, Persönlichkeitsmerkmale 
von Eltern und Kindern, Erziehungsziele, -werte und -praktiken in diesem Kontext relevant sind (vgl. Darling/
Steinberg 1993; Bronfenbrenner/Morris 1998; für einen allgemeinen Überblick über Erziehungsstilforschung vgl. 
z.B. Fuhrer 2009). Weiterhin ist davon auszugehen, dass der Erziehungsstil oftmals im Laufe der Zeit in gewissem 
Maße an die Entwicklung der Kinder angepasst wird, im Sinne von weniger Verboten und Strafen sowie mehr 
Argumentation (vgl. Macha 1997, Fuhrer 2009).



|  31Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

Themen tendenziell moralisieren und Eltern mit autoritativem Erziehungsstil klar zwischen 
persönlichen, konventionellen und moralischen Problemstellungen differenzieren (vgl. ebd.).

Für eine Annäherung an Moralerziehung in Familien ist es nötig, auch reziproke Prozesse in 
den Blick zu nehmen. Das heißt eine einseitige Betrachtung von elterlichen Einflüssen auf die 
Kinder, wie sie auch im Rahmen von Erziehungsstilforschung betrieben wird, ist nicht ausrei-
chend. Schnittstelle dieser Arbeit zwischen Familienforschung und Moralerziehung ist George 
Herbert Meads Gedankengut, welches für die Familienforschung – ohne Bezug auf Moral – be-
reits u.a. von Burgess, Locke und Thomas (1971), Mollenhauer u.a. (1975) und Brumlik (1973) 
verwendet wurde. Vor allem Jutta Ecarius (2010) bezieht sich in der erziehungswissenschaftli-
chen Familienforschung aktuell auf diesen theoretischen Hintergrund. Im Bereich der Moral-
forschung wird zwar z.T. mit Gruppendiskussion gearbeitet, etwa in den Untersuchungen von 
Miller (1982) zur ‚Ontogenese kollektiver moralischer Deutungsmuster‘ sowie von Billmann-
Mahecha und Horster (2005) zur ‚Entwicklung moralischen Wollens‘ oder in der Studie von 
Kutscher (2006) zur Rekonstruktion moralischer Orientierungen von Professionellen in der 
Jugendhilfe, allerdings kaum mit Realgruppen im Familienbereich.
Ein seltenes Highlight bzgl. der Untersuchung von Familie und Moral unter interaktionisti-
schen Gesichtspunkten ist zum einen die Studie von Bergmann und Luckmann (1999) zur 
kommunikativen Konstruktion von Moral, die mit natürlichen Interaktionssituationen ohne 
Anwesenheit von Forschern arbeitet, teilweise ergänzt durch teilnehmende Beobachtung und 
Interviews. Im Rahmen dieses DFG-Projektes wird moralische Kommunikation als Achtungs- 
bzw. Missachtungskommunikation konzipiert und in diversen Kontexten, darunter auch Fami-
lie, untersucht, „wie Moral kommunikativ funktioniert“ (Bergmann/Luckmann 1999a, S. 9). 
Ergebnis ist eine Skizzierung von Formen moralischer Kommunikation und ihren Erschei-
nungsweisen. Dabei werden auch Personalisierungstendenzen moralischer Kommunikation 
berücksichtigt. Aber in keiner der hier recherchierten Studien werden Selbst- und Fremdbilder 
in der Familie im Kontext von Moralerziehung untersucht.
Zum anderen beschäftigt sich ein zweites qualitatives Projekt um Luckmann (1998) u.a. mit 
„Formen und Funktionen der Sinnvermittlung in der Familienkommunikation“ mit Blick auf 
Moral (vgl. Keppler-Seel/Knoblauch 1998, S. 50) anhand von familiären Streit- und Kon-
fliktgesprächen bei gemeinsamen Essenssituationen im Alltag. Die Studie zeigt Indizien, die 
darauf hinweisen, dass in Familien „tatsächlich moralische Maßstäbe vermittelt und dadurch 
Orientierungsleistungen erbracht werden“ (Weidenfeld 1998), welche nicht nur für den Einzel-
nen, sondern auch für die Identität der jeweiligen Familien bedeutsam sind (vgl. Keppler-Seel/
Knoblauch 1998). 
In den beiden Studien wurde bewusst ein Zugang gewählt, bei dem moralische Regeln, wenn 
überhaupt, nur einen heimlichen Hintergrund stellen, vor dem konkrete Probleme in Familien 
besprochen werden, da dies häufig dem Alltagshandeln in Familien entspricht und weil ange-
nommen wird, dass es in den wenigstens Fällen einen gemeinsamen Satz moralischer Regeln in 
Familien gibt (vgl. Keppler-Seel/Knoblauch 1998, S. 93).

Moralische Regeln

Die Fragestellung in dieser Arbeit ist eine andere. Es geht um genau diese im Alltag häufig verdeck-
ten moralischen Regeln. In einer Befragung in den alten Bundesländern äußern allerdings 20% der 
65- bis 75-Jährigen, 30% der 40- bis 50-Jährigen und 45% der 20- bis 30-Jährigen eine relativisti-
sche Erwartungshaltung im Hinblick auf ein gesamtgesellschaftliches Moralverständnis. Das heißt 



32  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

je jünger die Erwachsenen, desto weniger von ihnen meinen, dass es gemeinsame Vorstellungen 
von moralisch richtigem und falschem Verhalten gibt (vgl. Nunner-Winkler 2000c). Erklärungen 
sucht Nunner-Winkler in der Ausdifferenzierung einer Vielzahl sozialer Subsysteme mit z.T. sehr 
unterschiedlichen Erwartungen sowie in der Globalisierung, Migration und medienwirksamen 
Aufbereitung von Differenz (vgl. Nunner-Winkler 2009). Besonders in der Adoleszenz führe die 
sozio-kognitive Entwicklung mit dem damit einhergehenden Kontingenzverständnis zu einer 
starken Infragestellung moralischer Regeln, welche jedoch mit der Entwicklung formal operatio-
nalen Denkens wieder ein wenig abklinge (vgl. Nunner-Winkler 2009). 
Einer relativistischen12 Weltsicht steht laut Nunner-Winkler ein gewisser faktischer Normkon-
sens entgegen. Da Kinder nicht mit moralischem Regelwissen geboren werden, sondern es v.a. 
in alltäglichen Interaktionserfahrungen und anhand gesellschaftlicher Praktiken konstruieren, 
seien Kinder „bessere Zeugen der gelebten Moralvorstellungen als skeptisch reflektierende Er-
wachsene“ (Nunner-Winkler 2009, S. 537). So zeigen etwa Studien um Turiel, Nucci und Lee13, 
dass Akteure mit Hilfe von Regeln oder Prinzipien Handlungen im Hinblick auf das soziale 
Miteinander in ‚gut‘ oder ‚böse‘14 unterteilen. Manchen dieser Prinzipien wird Allgemeingül-
tigkeit (zum Begriff der Allgemeingültigkeit bzw. Kategorizität vgl. Kapitel 6.2) attribuiert, 
anderen hingegen nicht. Erstere werden im Folgenden als moralische Regeln bezeichnet. Bei-
spielsweise erforscht Turiel (1983) Kinder ab dem Alter von vier Jahren. Er stellt ihnen u.a. zu 
sogenannten moralischen Regeln (z.B. „Man darf ein anderes Kind nicht schlagen.“) und zu 
konventionellen Regeln (z.B. „Man darf den Lehrer nicht mit Vornamen anreden.“) jeweils die 
Aufgabe, sich vorzustellen, dass es eine Familie/eine Schule/ein Land gibt, in welcher/m der 
Vater/Direktor/König erlaubt, diese Regel zu brechen. Die Kinder sollen beurteilen, ob es dann 
richtig ist, die Regel zu brechen (Turiel 1983; vgl. dazu auch Nunner-Winkler 1991b, Nunner-
Winkler 2000b). Die befragten Kinder erklären „Wenn es üblich ist, Erwachsene mit Vorna-
men anzusprechen, dann ist das in Ordnung. Aber auch wenn der Vater, der Direktor oder der 
König es erlaub[]en: Ein anderes Kind schlagen darf man nicht – nicht einmal der liebe Gott 
darf das“ (Turiel 1983 in deutscher Übersetzung nach Nunner-Winkler 2000b, S. 70). Die Zu-
schreibung einer kategorischen Geltung zu bestimmten Regeln zeigt sich auch bei einer Studie 
von Nucci/Lee (1993): Hier werden katholischen und jüdisch orthodoxen Kindern sowohl von 
den Autoren als moralisch bezeichnete Regeln (z.B. „Man soll andere nicht verletzen.“) als auch 
religiöse Regeln (z.B. „Man soll den Feiertag heiligen.“) vorgelegt. Gefragt wird nach Allgemein-
gültigkeit der jeweiligen Regel für alle Menschen, nach der Unabhängigkeit ihrer Geltung von 
Gottes Wort und nach ihrer Modifizierbarkeit. Als Ergebnis konstatieren die Forscher, dass den 
Probanden zufolge sowohl moralische als auch religiöse Regeln unabänderlich seien. Während 
religiöse Regeln von Gottes Wort abhingen und nur für die Mitglieder der Religionsgemein-

12	 Joas macht unter Bezug auf Isaiah Berlin darauf aufmerksam, dass es zu unterscheiden gilt zwischen einem als 
Interessenpluralismus verstandenen Wertepluralismus, der ein gesellschaftlich geteiltes Wertesystem möglich macht, 
einem eine objektive Bindungskraft von Werten bestreitenden Werteskeptizismus und einem Werterelativismus, 
der von völlig geschlossenen, in Konkurrenz zueinander stehenden Wertsystemen ausgeht (vgl. Joas 2003, S. 31).

13	 Vgl. z.B. Turiel 1983, Nucci/Lee 1993, Nucci/Turiel 1993
14	 Bergmann und Luckmann (1999b, S. 26) definieren „moralische Kommunikation als ein nach den Kriterien „gut“ 

und „böse“ urteilendes Reden über Menschen [...], während Urteile nach den Kriterien „gut“ und „schlecht“ eher 
eine Handlung oder eine Sache für sich bewerten, ohne – moralisch – Verallgemeinerungen über die persönliche 
Identität des Urhebers vorzunehmen.“ In dieser Arbeit soll allerdings nicht im Vorgriff unterstellt werden, dass 
Familienmitglieder sich gegenseitig auf Grund einer ihrer Meinung nach moralisch unangemessenen Handlung 
auch immer zugleich eine Zuschreibung eines amoralischen Charakters zu der Person, die diese Handlung gezeigt 
hat, vornehmen. Dies stellt vielmehr eine Untersuchungsfrage dar.



|  33Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

schaft gelten, seien moralische Regeln unabhängig von Gottes Wort und gelten universell (vgl. 
dazu auch Nunner-Winkler 2000b). Weitere Forschungsberichte, die eine Differenzierung von 
moralischen Regeln und sozialen Konventionen zeigen, werden beispielsweise von Turiel/Kil-
len/Helwig (1987), Helwig/Tisak/Turiel (1990) und Nucci/Lee (1993) besprochen. Bereits 
Kinder im Vorschulalter unterscheiden demzufolge u.a. soziale Konventionen wie Kleiderord-
nungen, Anredeformen, Geschlechterrollen, Manieren usw. mit arbiträrer Geltung von Moral, 
die sich auf Fragen von Gerechtigkeit und menschlicher Wohlfahrt bezieht und der ein kate-
gorisches Sollen im Sinne einer „unabhängig von Konsequenzen oder autoritativen Setzungen 
geltende Verpflichtung“ (Nunner-Winkler 2000b, S. 71) innewohnt.15 Nach Turiel, Killen und 
Helwig (1987, S. 219) „[w]e do know, however, that conventional judgements are not restricted 
to Western settings“. Auch wenn unklar sei, ob es in orthodoxen Kulturen wie dem Hinduismus 
keine konventionellen Urteile gibt  – die Autoren weisen diesbezüglich auf Unzulänglichkei-
ten bei Arbeiten von Shweder, Mahapatra und Miller hin –, so zeigt sich in weiten Teilen die 
Differenzierung zwischen Moral und Konvention etwa im Rahmen von Studien in Korea, in 
Indonesien (hier wurden überwiegend Christen und Moslems befragt) und bei Jugendlichen 
in Süd-Nigeria (vgl. Turiel/Killen/Helwig 1987). Ebenso unterstützen u.a. Studien, die in Aus-
tralien, Israel, Spanien, Zambia und auf den Jungferninseln durchgeführt wurden, die genannte 
These (vgl. dazu Turiel 1983, Nucci/Lee 1993, Nucci/Turiel 1993). Zu berücksichtigen ist, dass 
die Studien i.d.R. auf Vorgaben von konkreten Regelübertretungen basieren wie dem Stehlen 
oder dem lauten Sprechen im Klassenzimmer. Es wird also nur je Studie eine vorgegebene Aus-
wahl an Regeln untersucht. Offen gefragt wird hingegen nicht und so nicht das volle Spektrum 
an Möglichkeiten abgedeckt.
Auf die kontroverse Diskussion um Moral und Kultur soll hier nicht näher eingegangen werden, 
da die im Rahmen dieser Arbeit durchgeführte Studie ‚MoKKiE‘ sich aus Komplexitätsgründen 
auf die deutsche Gesellschaft bezieht. Das Sample beschränkt sich auf Christen und Konfessi-
onslose. Es bleibt festzuhalten, dass die Zuschreibung von Kategorizität zu diversen Regeln, die 
zwischen „gut“ und „böse“ unterteilen, in diversen Kulturen und Religionen empirische Bestäti-
gung gefunden hat. Diese Zuschreibungen sind nicht familienspezifisch, obgleich Familie auch 
an der Vermittlung und Aneignung von Regelwissen Anteil hat (vgl. Nunner-Winkler 2000b, c).
Auch bei Erwachsenen zeigt Nunner-Winkler einen innergesellschaftlichen Regelkonsens16 so-
wie dessen Unterschätzung in der deutschen Bevölkerung mit Daten des Instituts für Demosko-
pie Allensbach (vgl. Noelle-Neumann/Köcher 1997): Während beispielsweise 86% der Befrag-
ten die Regel ‚Du sollst nicht töten‘ als uneingeschränkt gültig erachten, meinen nur 47%, dass 
die meisten anderen Menschen dies genauso sehen. Im Fall der Regel ‚Du sollst nicht stehlen“ 
liegt die Zahl derjenigen, die Kategorizität zuschreiben, bei 83%, die Erwartung eines gesell-
schaftlichen Konsenses bei 24%. Eine situationsbedingte Legitimierbarkeit von Gewaltakten 

15	 Nucci/Lee (1993) weisen darauf hin, dass das Ergebnis einer Differenzierung von Moral und Konvention bereits 
im frühen Kindesalter die Ansichten von Piaget und Kohlberg herausfordern, da diese erst auf den höheren Stufen 
moralischer Entwicklung eine solche platzieren.

16	 Nicht abschließend überzeugend scheint der Beleg Nunner-Winklers auf internationaler Ebene: Obgleich alle 
Mitglieder der UN die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte anerkannt haben, so weist sie selbst auf die Vielzahl 
an Menschenrechtsverstößen hin – wobei man argumentieren könnte, dass moralisches Wissen und moralisches 
Handeln nicht nur auf Subjekt-, sondern eben auch auf politischer Ebene nicht notwendigerweise zusammenfallen, 
wie etwa das aktuelle Weltgeschehen, auch in Europa, deutlich macht. Nicht zu vergessen sind jedoch beispielsweise 
die Diskussionen, die mit der Kairoer Erklärung der Menschenrechte im Islam einhergehen. Auch wenn mit der 
1948 verabschiedeten Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte und deren Anerkennung ein wichtiger Schritt 
hin zu einem universellen Wertkonsens getan wurde, scheint dieser noch sehr entwicklungsbedürftig.



34  | Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive

gegen Personen oder Sachen können sich nur 6% der deutschen Bevölkerung vorstellen (vgl. 
Nunner-Winkler 2009). Während sich also ein Wandel mit Blick auf konventionelle Wertein-
stellungen zum Zusammenleben, zur Heirat, Homosexualität, zum Kinderwunsch u.v.m. voll-
zogen hat (vgl. Henke 1997), scheinen bestimmten Regeln von weiten Teilen der Bevölkerung 
universale Geltung zugeschrieben zu werden. Letztere werden in dieser Arbeit als moralische 
Regeln bezeichnet, sofern eine solche Zuschreibung durch den jeweiligen Akteur erfolgt. Diese 
werden zum – von den Befragten streitbaren – Ausgangspunkt für eine Untersuchung gewählt. 
Dabei sollen weniger die formalen Kommunikationsstrukturen oder die Sinnvermittlung wie in 
den Studien um Bergmann und Luckmann (Bergmann/Luckmann 1999; Luckmann 1998) iso-
liert im Fokus stehen, als vielmehr innerfamiliäre Interaktionen im Kontext moralischer Regeln 
mit Blick auf Moralerziehung.
Nach Turiel (1983) liegen moralische, konventionelle und Beziehungsregeln in unterschiedli-
chen konzeptuellen Bereichen. Während sich Beziehungsregeln auf eine konkrete Personen-
konstellation beziehen und konventionelle Regeln auf einen bestimmten Personenkreis, wird 
moralischen Regeln kategorische Geltung zugeschrieben. Das heißt in der Moralerziehung 
werden grundverschiedene Bereiche miteinander konterkariert (vgl. Keller 1996). Auf der the-
oretischen Ebene ist es folglich nicht verwunderlich, dass Beziehungen in der Moralforschung 
bisher meist stiefmütterlich behandelt werden – eine der wenigen Ausnahmen stellen etwa die 
Forschungen von Monika Keller (1996) oder Carol Gilligan (1996) dar17.

17	 Zur Diskussion um Gilligans Konzeption einer Fürsorge-Moral vgl. z.B. Nunner-Winkler 1991c.



4	 Fragestellung

Die hier vorliegende empirische Untersuchung setzt an den aufgezeigten Forschungsdesideraten 
mit Blick auf Moralerziehung in der Familie an: Es wird an die Forderung einer Verknüpfung 
von Moral- und Identitätsforschung u.a. über die Fokussierung auf Selbst- und Fremdbilder im 
Kontext von Moralerziehung angeschlossen. Weiterhin werden alle Elternteile und Kinder18 im 
Familienkern (zum Begriff siehe Kapitel 5.1) in ihren symbolisch-geäußerten Perspektiven in 
den Blick genommen. In der Forschung häufig vernachlässigte Aspekte wie Reziprozität, Bezie-
hungen (und damit auch Macht), abstrakte Regeln im Zusammenspiel mit Situativität und Le-
bensrelevanz werden berücksichtigt sowie Moral nicht auf kognitive Aspekte reduziert. Die auf 
moralische Regeln bezogenen Interaktionsprozesse werden mit dem Fokus auf Erziehung in El-
tern-Kind-Beziehungen auf zwei Ebenen exploriert: der der Inhalts- und der Beziehungsebene.  
Auf der Inhaltsebene wird gefragt:
I.I. 	 Welche Geltungszuschreibungen zu nach Turiel (1983) moralischen und konventionel-

len Regeln werden in den Familien vorgenommen? Inwiefern spielen ggf. im Rahmen 
dieser Zuschreibungen Regelexplikationen resp. -deutungen eine Rolle?

I.II. 	 Welche Unterschiede bzgl. Moralerziehung zeigen sich in Familien mit divergenten Gel-
tungszuschreibungen zu Moral und Konvention?

Auf der Beziehungsebene beschäftigt sich das Projekt mit folgenden Fragen:
II.I. 	 Welche moral- und erziehungsbezogenen – und damit auch geschlechts-, generationen- 

und machtbezogenen – Leit-, Selbst- und Fremdbilder der Eltern und Kinder werden 
sichtbar? Wie kommen die Leit-, Selbst- und Fremdbilder ggf. im Kontext von Moraler-
ziehung in der Familie zum Tragen? 

II.II. 	 Nehmen auch Kinder die Rollen von Vorbildern und Vermittlern gegenüber den Eltern 
im Rahmen von Moralerziehung ein?

II.III. 	Wie zeigt sich Macht in der Moralerziehung in den befragten Familien mit dem Haupt-
fokus auf Vorrechte (zur Definition und Hintergrund vgl. auch Kapitel 12.3.1) ? 

II.IV. 	 Wie wird mit moralbezogenen Regelverstößen in den Familien mit Blick auf Moralerzie-
hung umgegangen? 

Zur Untersuchung dieser Fragen gilt es zunächst, Begrifflichkeiten und theoretische Hinter-
gründe zu klären.

18	 Zur Alterseingrenzung vgl. Kapitel 8.6.





B	 Theoretische Fundierung

5	 Familie

5.1	 Zum Familienbegriff

Familie ist diejenige Institution, die den Menschen i.d.R. insgesamt am nachhaltigsten prägt 
und in der Moralerziehung ihren Ausgang nimmt. Besonders für Kinder ist die eigene Familie 
schicksalhaft. Das Kind „[…] bleibt für viele Jahre auf sie angewiesen. Die Werte, die es in Ge-
stalt von Argumentationsfiguren und Verhaltensweisen dort lernt, werden seine menschliche, 
schulische und berufliche Karriere nachhaltig prägen und bestimmen“ (Giesecke 2005, S. 103). 
Es gibt zwar Möglichkeiten – auch für Kinder – der Familie zu entrinnen, der biographische 
Ballast bleibt jedoch stets erlebte Hintergrundfolie für zukünftiges Denken, Fühlen und Han-
deln. In Eltern-Kind-Beziehungen finden in der Regel die ersten Interaktionen statt und sie 
fungiert als sozialer Mittler zwischen Individuum und Gesellschaft (vgl. z.B. Schneider 2011). 
Aus diesen Gründen scheint es sinnvoll, sich dem Feld ‚Familie‘ im Kontext von Moralerzie-
hung anzunähern.
Wenn man aktuelle Diskurse um Familie betrachtet, trifft man auf eine Vielzahl von unter dem 
Begriff „Familie“ zu fassenden Lebensformen – z.B. Kern-, Patchwork-, Regenbogen-, Ein-El-
tern-, Pflege- und Adoptionsfamilien (vgl. z.B. Loos/Schütze 2004; Schön 2011) –, die in der 
Regel im Laufe der Individualbiographie untereinander, aber auch mit Lebensformen außerhalb 
dieser Familienformen wechseln (vgl. Macha 2011, Schneider 2011).
Die Frage, was Familie ist, beantworten Menschen unterschiedlich. Der Familienleitbildsurvey 
zeigt, dass die Kernfamilie – dort definiert als ein mit ihren Kindern zusammenwohnendes Paar 
von Mann und Frau – unabhängig von Milieu, Geschlecht, Bildung und Wohnort in Deutsch-
land einheitlich von den 5000 Befragten zwischen 20 und 39 Jahren (99,9% bei im Item verhei-
rateten, 97,4% für den Fall von nicht verheirateten Eltern) als eine Art Musterbeispiel von Fami-
lie wahrgenommen wird – „[…] je mehr eine andere Lebensform ihr in ihrer Zusammensetzung 
gleicht, desto eher wird auch in dieser eine Familie gesehen“ (Lück/Ruckdeschel 2015, S. 64). 
Bereits als der Familienbegriff, der auf das lateinische Wort „familia“ zurückgeht, um die Wende 
vom 17. zum 18. Jahrhundert in Deutschland neben den des „Hauses“ trat, wurden verschiedene 
Lebensformen darunter gefasst, die sich häufig nicht auf verwandtschaftliche Beziehungen be-
schränkten (vgl. Matthes 2011). Plurale Erscheinungsformen von Familie ziehen sich durch die 
Geschichte und sind zu unterscheiden von gesellschaftlich-politischen Familienleitbildern der 
jeweiligen Zeit und Kultur (vgl. Fuhs 2007). Der gesellschaftliche Wandel mit seiner sinkenden 
Bedeutung christlicher Konventionen, veränderten Geschlechterrollen sowie der entsprechen-
den Funktionsteilung u.v.m. schlägt sich mit Blick auf Familie in „[…] häufig als Krisen- und 
Zerfallsindikatoren genannten Trends wie sinkende Kinderzahlen, steigende Scheidungsziffern 
usw.“ nieder (Schneider 2011, S. 143). Die Shell-Studie von 2015 deutet trotz der Fortschrei-
bung des Trends der positiven Wahrnehmung der eigenen Eltern und deren Erziehungsverhal-
tens erstmals seit 2002 eine Wende bzgl. der Bedeutung von Familie in Deutschland an:



38  | Familie

„Insgesamt zeigt sich also, dass für alle Jugendlichen, und zwar quer durch die verschiedenen sozia-
len Gruppen, die Familiengründung für das Lebensglück an Bedeutung verliert. Besonders deutlich 
ist der Einstellungswandel bei jungen Männern sowie einheimischen deutschen Jugendlichen, in den 
Ballungszentren und städtischen Regionen und in den westlichen Bundesländern. Noch äußern sich 
zwei von drei Jugendlichen positiv über die Familiengründung. Aber der auffällige Einbruch um 13 
Prozentpunkte gegenüber 2010 deutet auf ein stark verändertes Lebensgefühl junger Menschen und 
wahrscheinlich auch auf eine veränderte Einschätzung der Vereinbarkeit von Familie und Beruf hin“ 
(Albert u.a. 2015, S. 59).

Es ist noch nicht klar, ob es sich hierbei um eine dauerhafte Entwicklung handelt. Weiter-
hin bleibt festzuhalten, dass immer noch 63% der befragten Jugendlichen der Aussage „Man 
braucht eine Familie um glücklich zu sein“ zustimmen. Eine mögliche Erklärung der genannten 
Ergebnisse ist, dass der Respekt vor den hohen Anforderungen an die Elternrolle von der eige-
nen Familiengründung abschreckt (vgl. Albert u.a. 2015). So führt auch Nave-Herz (2015) das 
Sinken der Kinderzahl, die Zunahme an Single-Haushalten usw. auf einen Wandel der Sinn-
zuschreibungen zu Familie, Ehe und Kindern zurück. Familie wird zum „letzten verbliebenen 
Erfüllungsort für die […] emotionalen Bedürfnisse nach umfassender personaler ‚Selbstent-
wicklung und -bestätigung‘ ihrer Mitglieder“ (Schneider 2011, S. 143f ). Bei all der Vielfalt an 
Lebensformen dominiert 2016 immer noch das Zusammenleben von Kindern und Jugendli-
chen bis zum 18. Lebensjahr mit ihren verheirateten Erziehungsberechtigten mit knapp 70% 
(vgl. Statistisches Bundesamt 2017; zum Wandel von Familie vgl. z.B. auch Beck-Gernsheim 
1998b, Peuckert 2012; Nave-Herz 2015).
Fragt man bei wissenschaftlichen Definitionen von Familie nach dem kleinsten gemeinsamen 
Nenner, also nach den notwendigen, nicht den hinreichenden Eigenschaften von Familie heute, 
so zeigt sich, dass nicht nur im Hinblick auf Familienformen, sondern auch auf Familienbegriffe 
Vielfalt herrscht (vgl. Schneider 2011). Als Definitionskriterien entsprechend unterschiedli-
cher Begriffe werden etwa Blutsverwandtschaft, Ehe, Bindung oder Haushalt zugrunde gelegt 
(vgl. Fuhs 2007; Keppler-Seel/Knoblauch 1998). Eine systematische Abgrenzung von Fami-
lie als pädagogischer Institution im Vergleich zu anderen sucht man bisher genauso vergebens 
wie die Herausarbeitung ihres pädagogischen Charakteristikums, so dass hier von einem For-
schungsdesiderat gesprochen werden kann (vgl. Schmid 2016). Diese Lücke kann auch in der 
vorliegenden Arbeit nicht gefüllt werden. Eine Arbeitsdefinition muss hier genügen.
Ausgangspunkt dieser Arbeit ist Hildegard Machas Familienbegriff, nach dem Familie mindes-
tens zwei Generationen umfasst, wobei „die ältere Generation mit staatlicher Sanktionierung 
die dauerhafte Aufgabe der Erziehung […] bis hin zum Erwachsenenalter19 der Kinder wahr-
nimmt und hierfür die Verantwortung trägt“ (Macha 2011, S. 8; vgl. Grundgesetz, Art. 6). Wei-
tere Generationen bzw. Personen können im Familienverband leben (vgl. Macha 1997) und 
erzieherisch wirken, sind dieser Definition zufolge jedoch nur ein hinreichendes Element von 
Familie. Deshalb wird vorgeschlagen, das große Ganze inklusive eines möglichen Familienver-
bandes als ‚Familie‘ zu bezeichnen, der genannte notwendige Part, der Familie erst zur Familie 
macht, als ‚Familienkern‘.

19	 Kriterium für das Ende des rechtlich festgelegten Erziehungsauftrags ist ein gewisser Grad an Mündigkeit, der 
rechtlich mit dem Alter von 18 Jahren unterstellt wird (Bürgerliches Gesetzbuch § 2). Für den Fall, dass eine 
volljährige Person auf Grund von Behinderung oder geistiger Krankheit ihre Angelegenheiten ganz oder in 
Teilen nicht erledigen kann, kann ein Betreuer bestimmt werden (Bürgerliches Gesetzbuch § 1896). Dieser hat 
keinen Erziehungsauftrag. Die Regelungen zur Betreuung sind orientiert am Grundrecht auf Selbstbestimmung 
(Grundgesetz Art. 2 Abs. 1).



|  39Aufgaben des Familienkerns

Der genannte Familienbegriff ist zum einen weit, weil der Familienkern eine große Vielfalt an 
Familienformen – wie etwa Adoptiv-, Ein-Eltern- und Regenbogenfamilien – einschließt und 
damit unabhängig von Blutsverwandtschaft, Ehe, Haushalt und Geschlecht ist. Erwähnenswert 
ist, dass etwa in Patchwork-Familien, in denen jeweils nur der leibliche Elternteil bzw. die leib-
lichen Elternteile das Sorgerecht für ihr Kind hat resp. haben, mindestens zwei Familienkerne 
nebeneinander bestehen und im Falle eines gemeinsamen Sorgerechts für ein weiteres Kind 
partiell miteinander verschmelzen. Zum anderen ist er eng, etwa im Hinblick auf die zeitliche 
Dimension, da er Eltern und deren Kinder, i.d.R. sobald die Kinder erwachsen sind und damit 
die Aufgabe der Erziehung nicht mehr staatlich sanktioniert wird, diese Personenkonstellation 
nicht mehr im Kern als Familie fasst. Was i.d.R. bestehen bleibt, aber in Art und Ausprägung va-
riiert, sind – neben nachhaltig wirkenden Erfahrungen u.ä. – die aus dem Kern der Familie her-
vorgegangenen Familienbande und damit auch der Familienverband. Sofern in diesem Verband 
ein anderes konstitutives Element im Sinne einer staatlich sanktionierten Erziehungsaufgabe 
der älteren für die jüngere Generation – etwa durch die Geburt eines Kindes, Adoption etc. – 
entsteht, bedeutet dies eine neue Teilzentrierung des Verbandes. Familienverbände spinnen sich 
um ein im Wandel befindliches Netz aus sich zeitlich überlappenden Familienkernen.
Der hier verwendete Familienbegriff ist, wie erwähnt, als Arbeitsdefinition zu verstehen und 
hebt auf das im Fokus der Untersuchung stehende, pädagogische Moment von Familie, also den 
Kern von Familie als Erziehungsinstitution per Gesetz, ab (vgl. Macha 1997), der von weiteren 
Institutionen – wie etwa der Schule, dem Kindergarten – und Personen innerhalb und außer-
halb des Familienverbandes  – wie z.B. den Großeltern, anderen Verwandten, Nachbarn und 
Freunden – unterstützt wird (vgl. Matthes 2011).
Aus Gründen der Komplexitätsreduktion und da es sich bei den in der empirischen Untersu-
chung dieser Arbeit ausschließlich um erziehungsberechtigte Mütter und Väter – z.T. im Patch-
work  – mit ihren Kindern zusammenlebend handelt, soll im Folgenden das Augenmerk auf 
Familienkerne mit solchen Eltern und Kindern gelegt werden, auch dann, wenn begrifflich all-
gemein von Familie gesprochen wird.

5.2	 Aufgaben des Familienkerns

Im Familienkern (zum Begriff vgl. 3.1.) gilt es, unterschiedliche Aufgaben zu bewältigen und die 
gemeinsame Entwicklung aller Familienmitglieder unter Berücksichtigung und Ausschöpfung 
ihrer Potentiale voranzutreiben. Eingeführt in die Familienforschung wurde die Konzeption 
von Familienaufgaben von Rodgers (1973), Duvall (1977) und Aldous (1978) mit Rekurs auf 
Havighurst (1953), der – kompatibel mit Mead (vgl. GIG) – Entwicklung als Lösen von Aufga-
ben konzipiert (vgl. Kreppner 1989). Die Aufgaben reichen von der ökonomischen Sicherung 
der Familie, der Ausstattung und dem Erhalt der Wohnung und der Erledigung der Hausarbeit, 
hin zur Pflege, Betreuung von und Fürsorge für die Kinder, Gesundheits- und Erholungsleistun-
gen, Bewältigung und positive Ausgestaltung von Transitionen im Lebenslauf, affektive Zuwen-
dung und Pflege sozialer Beziehungen nach innen und nach außen unter Ausbalancierung von 
Nähe und Distanz bzw. Inklusion und Exklusion sowie die Herstellung einer Work-Family-Life-
Balance und die zeitliche Organisation der Aufgaben. Ein Zugang zur Welt soll eröffnet, Kultur 
weitergegeben und weiterentwickelt sowie eine Balance zwischen Personalität und sozialer Ver-
bundenheit (vgl. Macha 2011, Lange 2011, Schumacher 2012) hergestellt werden.
Mit der Bewältigung dieser Aufgaben geht es nicht nur um die einzelnen Individuen oder Fa-
milien, sondern Familie erfüllt damit eine Funktion für die Gesellschaft. Als Erziehungsinstitu-
tion ist sie in gewissem Maße gezwungen, gesellschaftlich anerkannte Werte zu repräsentieren; 



40  | Familie

gleichzeitig obliegt ihr ein gewisser Spielraum (vgl. Hierdeis 1983). So ist die „Orientierungs-
aufgabe“ (Macha 2011, S. 15) der Familie wesentlich: Werte und Normen – auch moralischer 
Natur – bilden in Form von expliziten und impliziten Regeln den Rahmen u.a. für die gemein-
same Herstellung von Lebenssinn und Lernen (vgl. ebd.). Von besonderer Bedeutung für diese 
Arbeit mit der Ausrichtung auf Moral sind im Kontext solcher Regeln die Aufgaben der Erzie-
hung und der Identitätsarbeit, die z.T. in Zusammenhang zu den zuvor genannten Aufgaben 
stehen und die im Folgenden näher skizziert werden sollen.

5.2.1	 Familienerziehung

Wird Familie im Kern als Erziehungsinstitution konzipiert, gilt es, den Begriff der Erziehung 
im Hinblick auf Familie zu klären. Denn auch wenn jeder erzogen wurde und Erziehung so 
eine gängige Erfahrung ist, kann die Kenntnis ihres Wesens nicht vorausgesetzt werden (vgl. 
Prange 2012 in Bezugnahme auf Schleiermacher 1957). Die Einzelnen verstehen Unterschied-
liches unter dem Begriff. Eine systematische Aufarbeitung der Vielfalt an Definitionen von Er-
ziehung und der damit verbundenen Forschungstraditionen oder die Herausarbeitung des für 
die Familienerziehung Spezifischen kann und soll hier nicht geleistet werden (ein Überblick 
über aktuelle Begriffe von Familienerziehung findet sich in Schmid 2016). Einen Eindruck über 
den möglichen Umfang der Bedeutung des Terminus ‚Erziehung‘ vermittelt Böhm in seinem 
‚Wörterbuch der Pädagogik‘: 

„Da E. [Erziehung, MW] in der dt. Sprache sowohl einen Prozeß (sic!) wie sein Ergebnis, eine Absicht 
und ein Handeln (des Erziehers wie des educandus), einen Zustand des Zöglings und die Bedingungen 
dieses Zustandes einschließt; da E. sowohl eine bestimmte Klasse von Handlungen beschreiben, also ein 
deskriptiv-analytischer Begriff sein, gleichwohl aber auch Kriterien für bestimmte Tätigkeiten angeben, 
also ein normativer Begriff sein kann; da E. im heutigen Sprachgebrauch einerseits nur von erklärter 
Erziehungsabsicht geleitete Akte (intentionale E.), andererseits auch den absichtslosen Einfluß (sic!) 
der Verhältnisse und das Geflecht sozialer Interaktionen (funktionale E.) einbegreift; da E. einmal als 
Einwirkung von außen (Fremd.-E.), zum anderen wiederum als Selbsterziehung gesehen werden kann; 
da die E. als geschichtl.-kulturelles Phänomen in vielfältige Sinnbezüge eingebettet und ihre Grenzen 
[…] oft fließend sind, kann der globale Begriff E. nur in einem ebensolchen globalen Sinne bestimmt 
werden und allenfalls hinsichtlich bestimmter Aspekte präzisiert werden.“ (Böhm 2005, S. 156f )

Im Rahmen einer „deutschen Sondersemantik“ (vgl. Prange 2012) wird Erziehung z.T. in Ab-
grenzung zu Bildung gedacht. Allerdings sind auch die Begriffsbedeutungen von Bildung und 
entsprechende Relationssetzungen zu Erziehung vielfältig: 

Die Bedeutung „[…] reicht von der weitesten Fassung, wonach ‚das Leben bildet‘, bis zur engsten Auf-
fassung von geistiger Bildung als lernende Auseinandersetzung mit überlieferten Kulturgütern, nicht 
selten eingeengt auf die Aneignung literarisch vermittelter Bildungsgüter in Schulen. Während die ei-
nen das Wort ‚Bildung‘ als Oberbegriff zur umfassenden Bezeichnung von ‚Erziehung‘ und ‚Unterricht‘ 
verwenden, die zusammen das Geschäft der Pädagogik ausmachen, ordnen andere die Begriffe der ‚Er-
ziehung‘ und ‚Bildung‘ auf einer Ebene terminologisch (zumindest akzentuierend) einander so zu, daß 
(sic!) das Wort ‚Erziehung‘ semantisch auf das Handeln und die Gesinnung und das Wort ‚Bildung‘ 
vor allem auf das Selbst- und Weltverständnis bezogen wird. Die Verwirrung nimmt noch zu, wenn 
die allgemeine Menschenbildung von der (beruflichen) Ausbildung unterschieden wird […]. Außer-
dem meint Bildung einen Vorgang, der ‚reflexiv‘ als ‚Selbstbildung‘ und (vor allem im Bildungswesen) 
‚transitiv‘ im Sinne von Fremdbildung verstanden wird. Darüber hinaus kann als Bildung nicht nur 
der ‚Bildungsprozeß‘ (sic!), sondern auch das ‚Resultat der Bildung‘ bezeichnet werden, aber auch eine 
‚regulative pädagogische Leitidee‘“ (Weber 1999, S. 383f ).



|  41Aufgaben des Familienkerns

Obgleich eine Differenzierung zwischen Erziehung und Bildung in diversen Kontexten sinn-
voll sein mag, wird in dieser Arbeit auf eine solche verzichtet, da in der vorliegenden Studie 
u.a. möglichst umfassend die Facetten pädagogischer Praxis in Familien mit Blick auf Moral 
betrachtet werden sollen. So wird Erziehung mit Sünkel  – entgegen dem Alltagsverständ-
nis, welches von einer Abgeschlossenheit von Erziehung mit einem bestimmten Alter oder 
Reifegrad ausgeht  – als Oberbegriff der gesamten Disziplin Erziehungswissenschaft konzi-
piert und für die Familie operationalisiert, um so eine Annäherung an alle Aspekte einer so 
verstandenen Familienerziehung im Kontext von Moral mit Fokus auf moralische Regeln zu 
ermöglichen.
Da mit Sünkel zwar ein weitgehend deskriptiver Erziehungsbegriff zur Operationalisierung 
für die empirische Untersuchung angestrebt wird, der sich jedoch deutlich von dem Brezin-
kas abhebt, ist anzumerken, dass dieser Arbeit nicht das wissenschaftstheoretische Verständnis 
Brezinkas zugrunde liegt20 (zur Forschungslogik dieser Arbeit vgl. Kapitel 2). Ausgewählte Ver-
gleichsmomente zwischen den beiden Konzeptionen von Erziehung sollen – mit einer interakti-
onistischen Brille interpretiert – im Folgenden helfen, den Erziehungsbegriff für die angestrebte 
empirische Untersuchung zu explizieren und zu operationalisieren.

Erziehungstheorie nach Wolfgang Sünkel

Der Erziehungsauftrag als konstitutives Element von Familie im Kern impliziert zum einen, dass 
die Erziehungsberechtigten von dem Auftrag wissen und diesen bewusst umsetzen, Erziehung 
im Familienkern daher intentional erfolgt. Zum anderen scheinen mit dem Erziehungsauftrag 
die Rollen festgelegt zu sein: Die Erziehungsberechtigten vermitteln, die Kinder eignen poten-
tiell an. Weiterhin ist der mit dem Erwachsenenalter der Zöglinge endende, juristische Erzie-
hungsauftrag auf Mündigkeit gerichtet. Diese Kriterien stellen jedoch nur einen, wenn auch 
einen wesentlichen Teil von Erziehung im Familienkern dar. 
Um der gesamten Spannbreite von Familienerziehung gerecht werden zu können, rekurriert die 
vorliegende Arbeit auf Wolfgang Sünkels Erziehungsbegriff, der diesen „[…] in einem weiten 
Sinne als Oberbegriff für den Gegenstand der Disziplin versteht […]“ (Papenkort 2011) und als 
„vermittelte Aneignung21 nicht-genetischer Tätigkeitsdispositionen“ (Sünkel 2013, S. 46) kon-
zipiert, die in aristotelischer Tradition auf die drei Elemente des Didaktischen Dreiecks abhebt 
und, wie noch später zu zeigen ist, nicht als technologisch misszuverstehen ist. Im Gegensatz zu 
Brezinka22 vernachlässigt Sünkel die Aneignungstätigkeit nicht:
Wie beispielsweise Macha (2011) geht Sünkel davon aus, dass Erziehung sowohl bewusst also 
auch unbewusst geschehen kann. Sünkel grenzt sich zum einen von intentionalen Erziehungs-
begriffen ab, da Intentionalität sich hier in der Regel ausschließlich auf den Erzieher bezieht – 

20	 Vgl. Brezinka 1975b; zur Kritik an Brezinkas Wissenschaftsverständnis siehe z.B. Pollak/Heid 1994. Auf die 
Darstellung von und die kritische Auseinandersetzung mit Brezinkas Wissenschaftsverständnis – gegen dessen, etwa 
von Wulf (1983) vorgenommene, „direkte Gleichsetzung […] mit Poppers „Kritischem Rationalismus““ (Retter 1997, 
S. 176) sich Brezinka u.a. insofern wehrt, als dass er seine Position nicht zu sehr einer bestimmten Wissenschaftstheorie 
zugeordnet sehen möchte, da eine letztgültige methodologische Positionierung dem Erkenntnisfortschritt abträglich 
sei (vgl. Brezinka 1989, S. 329f; Retter 1997; Tenorth 2004) – soll daher verzichtet werden.

21	 Der Aneignungsbegriff geht auf die stoische „oikeisōis“-Theorie zurück (vgl. Franz 2000, 153f ) und wurde im 
erziehungswissenschaftlichen Kontext bereits von diversen anderen Autoren wie etwa Schleiermacher (1990) oder 
Mollenhauer (1998) verwendet.

22	 Brezinka definiert Erziehung als „[s]oziale Handlungen […], durch die Menschen versuchen, das Gefüge der 
psychischen Disposition anderer Menschen in irgendeiner Hinsicht dauerhaft zu verbessern oder seine als wertvoll 
beurteilten Komponenten zu erhalten“ (Brezinka 1975a, S. 95).



42  | Familie

die Absichten der aneignenden Person werden nicht berücksichtigt – (vgl. Sünkel 2013) oder, 
wie im Fall Brezinka, die Absichten des Zöglings interessieren nur, insofern dies die Erfolgs-
aussichten auf das Erreichen des durch den Erzieher gesetzten Erziehungsziels verbessert (vgl. 
Wigger 1983, S. 116). Ein auf die Erzieherabsicht fokussierter Begriff blendet allerdings den 
größten Teil aller Erziehungswirklichkeit aus. So sind etwa im Forschungsfeld ‚Familie‘ Rituale 
und mimetische Prozesse erziehungswissenschaftlich von großer Bedeutung (vgl. Wulf 2003; 
Wulf/Zirfas 2004; Ecarius 2003; Gebauer/Wulf 1998a, b). Bei Familie handelt es sich um kei-
ne pädagogische Organisation, in der formalisiert professionell23 pädagogisch gehandelt wird: 
Erziehungsberechtigte – und damit auch Erziehungsverpflichtete – im Familienkern sind i.d.R. 
vollkommen unprofessionalisiert und unabhängig von einer „gesellschaftlich überwachten Aus-
bildungsleistung“ (Neidhardt 1975, S. 88 zitiert nach Hierdeis 1983, S. 77). Erziehungsziele 
sind nicht immer bewusst und werden in Erzählungen – so auch in Interviewsituationen und 
Gruppendiskussionen (vgl. Kapitel 8.5.3) – oft erst im Nachhinein bewusst gemacht (vgl. Lu-
cius-Hoehne/Deppermann 2004). Und wenn sie bewusst sind, sind sie z.T. situativ, d.h. nicht 
immer auf eine relativ dauerhafte Aneignung einer nicht genetischen Tätigkeitsdisposition be-
zogen (vgl. Retter 1997). Sünkel löst diese Probleme, die wie gezeigt z.T. in besonderem Maße 
mit Blick auf Familienerziehung zum Tragen kommen, indem er zwar eine strukturelle Zielrich-
tung der Vermittlungs- und Aneignungshandlungen festlegt (siehe unten), diese aber unabhän-
gig vom Bewusstsein der Akteure konzipiert. Erziehung ist damit nicht einfach, was man will, 
dass sie sei und eine Entwicklung des Zöglings, die der Absicht des Erziehers entgegensteht, ist 
nicht notwendigerweise gescheitert (vgl. Sünkel 2008, 2013). Dies ist mit Blick auf Meads The-
orie besonders interessant, da gerade durch eine Störung bzw. einen Widerstand der potentiell 
aneignenden Person gegen eine Vermittlungsabsicht, ein Reflexionsprozess auf beiden Seiten 
ausgelöst werden kann, in welchem etwa Regeln und die Bilder der Akteure (vgl. Kapitel 5.2.2) 
geprüft und möglicherweise angepasst werden. Individuelle und gesellschaftliche Machtverhält-
nisse müssen damit im Erziehungsprozess nicht notwendigerweise als blind reproduziert ange-
nommen werden. Eine Analyse von pädagogischen Konfliktsituationen wird erst ermöglicht 
und nicht – wie es mit Brezinkas Erziehungsbegriff der Fall ist, der zwar das Erreichen der Er-
zieherabsicht, wie Sünkel, nicht als Kriterium für die Definition von Erziehung betrachtet, aber 
anders als Sünkel lediglich auf kausale Zweck-Mittel-Schemata abhebt – mit der Feststellung, 
dass die intendierte Beeinflussung misslungen ist, ad acta gelegt (vgl. Kron 2009; Koller 2017). 
Nach Sünkel ist aber nicht nur die Vermittlungs-, sondern auch die Aneignungsabsicht „nicht 
konstitutiv“ für Erziehung (Sünkel 2013, S. 78).
Zum anderen distanziert sich Sünkel von funktionalen Erziehungsbegriffen, weil eine sichere 
Zuordnung von Ursache und Wirkung in der Regel nicht möglich ist und wenn, dann nur im 
Nachhinein (siehe unten: pädagogische Kausalität). „Die Erziehung will aus sich selbst heraus 
verstanden werden, nicht aus ihrem prae (dem Willen) noch aus ihrem post (dem Resultat)“ 
(Sünkel 2013, S. 75).
Sowohl Vermittlungs- als auch Aneignungstätigkeit können jeweils protopädische, pädeutische 
oder Zwischenformen besitzen: 
Protopädisch ist die Vermittlungs- oder resp. und die Aneignungstätigkeit, wenn sie sich nicht 
klar von der reinen Ausführung der disponierten Tätigkeit unterscheiden lässt, also nicht-dis-

23	 Ob es sich bei Pädagogik um eine Profession handelt, soll an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Vgl. dazu 
im Kontext von Erwachsenenbildung z.B. Nittel 2000, zur pädagogischen Professionalität vgl. z.B. Otto/
Rauschenbach/Vogel 2002, Combe/Helsper 2017.



|  43Aufgaben des Familienkerns

kret und implizit ist. Sünkel nennt vier protopädische Großstrukturen: Mimetische (vgl. dazu 
z.B. Wulf 2005, Gebauer/Wulf 1998a, b), systemische (z.B. Muttersprache) und symbolische 
(z.B. z.T. bzgl. Religion) Aneignung sowie Vermittlung durch Erwartung und Sanktion im Sin-
ne von Konditionierung. Weitere Großstrukturen sind möglich.
Pädeutisch sind die genannten Tätigkeiten, wenn sie von anderen unterscheidbar, d.h. diskret 
und explizit sind. Bei pädeutischer Vermittlung und Aneignung in sprachlicher Form spricht 
Sünkel von Unterricht – unabhängig davon, ob sie in professionellem Rahmen stattfindet oder 
nicht, d.h. auch in der Familie kann unterrichtet werden, beispielsweise wenn die Mutter dem 
Sohn im Gespräch erklärt, wie man einen Fahrradreifen flickt.
Pädeutische und protopädische Formen von Vermittlung und Aneignung können sich ergänzen 
oder widersprechen. Sie existieren nicht nur in Reinform, sondern gehen fließend ineinander 
über oder erscheinen als „Zwischenformen, wenn z.B. eine der zwei Teiltätigkeiten der Erzie-
hung protopädische und die andere pädeutische Form besitzt […] oder wenn eine davon oder 
beide mit der anderen Tätigkeit, deren Disposition vermittelt und angeeignet werden soll, auf 
engste Weise parallel laufen“ (Sünkel 2008, S. 25).
Die beiden Erziehungsformen mögen zwar an die Differenzierung zwischen intentionalen und 
funktionalen erinnern, es gibt jedoch einen bedeutenden Unterschied: Um sie zu analysieren 
gilt es nicht, auf Absichten oder Konsequenzen zu fokussieren, sondern v.a. auf die Teiltätigkei-
ten von Erziehung selbst (vgl. Sünkel 2013), also auf erziehungsbezogene symbolische Äuße-
rungen (vgl. Kapitel 5.2.2).

Sünkel (2013) geht davon aus, dass die menschliche Gattungsexistenz durch drei Grundmerk-
male gekennzeichnet ist: Der Mensch ist sterblich (Mortalität), kann nur in Gesellschaft leben 
(Sozialität) und benötigt in gewissem, aber nicht notwendigerweise herrschaftsstabilisieren-
dem und Gesellschaft lediglich reproduzierendem Maße – hier ist ein kritischer Blick nötig 
(siehe unten)  – Kontinuität von Kultur24  – deren Teil auch Erziehung, Moral und Familie 
selbst sind – über die Zeit, d.h. nicht nur von materiellen Kulturgütern, sondern v.a. von nicht 
genetisch verankerten, von Menschen geschaffenen Kenntnissen, Fertigkeiten und Motiven 
(Kulturalität). Solches inkorporierte Kapital „vergeht und stirbt, wie sein Träger stirbt, sein 
Gedächtnis, seine […] Fähigkeiten usw. verliert“ (Bourdieu 1983, S. 187). Erziehung im Sinne 
einer Vermittlung und Aneignung des genannten Gegenstands ist auf Grund der Mortalität 
des Menschen nötig, um Kontinuität herzustellen (Aufgabe von Erziehung). Kontinuität 
meint dabei nicht einfach Reproduktion, sondern das Prinzip, dass Neues in Altem wurzelt: 
„Tätigkeit des Menschen […] bringt neben anderen auch solche Resultate hervor, die ihrer-
seits zu Bedingungen der Möglichkeit veränderter, und zwar durch die neuen Voraussetzun-
gen veränderter Tätigkeit werden“ (Sünkel 2013, S. 21). Papenkort (2011) kritisiert hier die 
einseitige Fokussierung auf die gesellschaftliche Ebene. Neben die kulturelle (Re-, De-)Kons-
truktion einer Gesellschaft rückt auf der individuellen Ebene nicht einfach, wie er vorschlägt, 
die „Enkulturation des Individuums“, sondern die Balancierung von ‚I‘ und ‚Me‘ auf der Basis 
einer Perspektiverweiterung bis hin zur Universalgemeinschaft (vgl. Papenkort 2011, GIG; 
ausführlicher dazu Kapitel 5.2.2 und 6.1).

24	 Es gibt eine Vielfalt an Kulturen, die begrenzt ist u.a. durch die „Bindung an die ‚naturalen‘ Tätigkeitsvoraussetzungen, 
wie sie einerseits in der natürlichen Umwelt der Lebensverhältnisse, andererseits in der genetischen Ausstattung des 
[…] Menschen gegeben sind“ (Sünkel 2013, S. 25).



44  | Familie

Vor dem Hintergrund der Herstellung einer Kontinuität von Kultur über die Zeit wird Er-
ziehung als bi-subjektive Tätigkeit konzipiert, mit der Idee, dass der erwachsenen Generation 
die Aufgabe der Vermittlung, der heranwachsenden die der Aneignung[…]“ (Sünkel 2013, 
S. 34) zukommt. Allerdings weicht Sünkel die generationenbezogene Ko-aktivität auf, wo-
durch der Generationenaspekt zum hinreichenden, nicht mehr zum notwendigen Kriterium 
der Definition von Erziehung wird: So holt er den Fall der Umkehrung der Subjektpositionen 
in den Phänomenbereich der Erziehung, d.h. auch die Vermittlung einer nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition durch eine heranwachsende Person in Kombination mit der damit in 
Zusammenhang stehenden Aneignung durch einen Erwachsenen fällt unter den Begriff der 
Erziehung (vgl. Sünkel 2013, S. 36). Auch Erziehungsprozesse unter Gleichaltrigen, etwa 
Geschwistern oder Eltern, werden angedacht (vgl. ebd. S. 170). Weiterhin eröffnet Sünkel 
als Sonderfall unter dem Begriff der Selbsterziehung  – entgegen Brezinkas (1975a) Kritik 
an einem solchen  – die Möglichkeit der Vereinigung der Bisubjektivität in einer Person  – 
etwa im Fall der Befreiung von einer Sucht –, wobei hier gemeint ist, dass dieselbe Person 
in sich die beiden Positionen sowohl des Vermittlers als auch des oftmals Widerstand leis-
tenden Aneignenden einnimmt (vgl. Sünkel 2013, S. 32). Angesichts der Abweichungen 
von der natürlichen Generationenfolge schlägt Papenkort (2011) alternativ eine abstrakte 
Abfolge vor, von Schon-Wissenden und Nicht-Wissenden, die ebenfalls der Mortalität un-
terliegen – er argumentiert, dass im konkreten Fall nicht notwendigerweise Erwachsene vor 
Heranwachsenden sterben. Hinzuzufügen ist, dass es bei der Herstellung von Kontinuität 
nicht um den Einzelfall, sondern die gesamte kulturelle Gemeinschaft geht. Die Idee einer 
abstrakten Abfolge scheint zwar sinnvoll, die Begrifflichkeiten dürfen sich allerdings nicht 
auf das Wissen beschränken, da Erziehung auch auf den Ebenen des Wollens und Könnens 
vollzogen wird. Daher erscheint die Sünkels Werk inhärente Begrifflichkeit des ‚Besitzenden‘ 
respektive ‚Nochnichtbesitzenden‘ des Erziehungsgegenstands sinnvoller, also der jeweiligen 
nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition (siehe unten) – bzw. eines Teilaspekts davon oder gra-
duell, denn nicht immer ist die Disposition in Gänze beim Vermittelnden bereits während 
seiner Vermittlungstätigkeit komplett vorhanden –, die im Erziehungsprozess mit der Maß-
gabe verbunden sind, diesen Unterschied zu verringern resp. aufzulösen (vgl. Sünkel 2013, 
S. 173). Klar wird hier, dass es nach Sünkel keine festgeschriebenen Subjekte von Erziehung 
gibt, obgleich die Vermittlung durch Erwachsene und die Aneignung durch Heranwachsende 
im Mittelpunkt steht. Jeder Mensch kann – auch unabhängig von einem staatlich sanktio-
nierten Erziehungsauftrag (vgl. Familienbegriff Kapitel 5.1) – vermittelnde oder aneignende 
Person sein. Diese Positionen werden situativ eingenommen, obgleich in der Familie mit den 
Rollen der Erziehungsberechtigten und der minderjährigen Kinder nicht nur auf der Ebene 
der Gesellschaft ein erwarteter Regelfall bzgl. der Positionierung verbunden ist (vgl. dazu 
Absatz ‚Beziehungen in der Familienerziehung‘ in diesem Kapitel).
Erziehung darf nicht auf die einzelnen Subjekte und deren Beziehung zueinander (vgl. ebd.) 
reduziert werden, sondern bedarf einer Inhaltsebene. Sünkel spricht vom Dritten Faktor, dem 
Gegenstand von Erziehung, den er als nichtgenetische Tätigkeitsdispositionen, bestehend aus 
kulturbezogenem Wissen, Wollen und Können, fasst. Eine künstliche Trennung dieser Elemen-
te des Wissens, Wollens und Könnens, um etwa zu einer Differenzierung von Erziehung und 
Bildung zu gelangen (vgl. Papenkort 2011) – eine solche Differenzierung nimmt Sünkel in sei-
nem Werk nicht vor –, scheint angesichts der Verflechtung der Elemente nur bedingt als schwer-
punktmäßig aufscheinende Momente, etwa in der empirischen Analyse, sinnvoll (vgl. ausführ-
lich dazu Kapitel 6). Die Elemente sind nicht als einzelne zu betrachten, sondern vielmehr im 



|  45Aufgaben des Familienkerns

Zusammenschluss als Strukturen, die mehr als die Summe der einzelnen Elemente – also ein-
zelne Kenntnisse, Fertigkeiten und Motive – darstellen (vgl. Sünkel 2013, S. 47). Der Begriff 
‚nichtgenetische Tätigkeitsdisposition‘25 meint das nicht über die Gene vererbbare „Ensemble 
der (ermöglichenden und begrenzenden) Voraussetzungen“, „die ein Subjekt ‚in sich‘ besitzen 
und ‚für sich‘ zur Verfügung haben muss, um eine Tätigkeit sachgerecht und erfolgreich auszu-
führen. […] Die Tätigkeit kann also ohne diese ihre Voraussetzungen, ohne ihre Disposition, 
nicht existieren“ (Sünkel 2013, S. 42). Voraussetzung im Sinne einer z.T., ganz oder nicht vor-
handenen Möglichkeit meint bei Sünkel also keine deterministische26 Handlungstheorie, wie 
sie bei Brezinka angekreidet wird (vgl. Retter 1997, S. 194), sondern einen Handlungsrahmen. 
Der Begriff der ‚Tätigkeitsvoraussetzungen‘ ist gegenüber dem der ‚Handlungsbereitschaft‘, wie 
ihn Brezinka (1975a, z.B. S. 80) verwendet, klarer auf alle drei Aspekte, das Wissen, Wollen 
und Können bezogen und kann nicht nur verengt auf das Wollen verstanden werden. Somit 
geht Sünkel über eine etwa von Wigger an Brezinkas Begrifflichkeit kritisierte, „tautologische 
Verdoppelung des beobachtbaren Verhaltens in das beobachtbare Verhalten selbst und eine ir-
gendwie geartete subjektive Bereitschaft zu seinem Vollzug“ hinaus (Wigger 1983, S. 117).
Der Forderung nach einer ‚Theorie der psychischen Disposition‘, die mit Blick auf Brezinkas 
Erziehungsbegriff laut wurde (Retter 1997, S. 196), versucht Sünkel übertragen auf seine ‚nicht-
genetischen Tätigkeitsdispositionen‘ in seiner Konzeption annäherungsweise nachzukommen, 
soweit dies auf der abstrakten Ebene, d.h. ohne Bezug auf eine konkrete nichtgenetische Tätig-
keitsdisposition möglich ist:
Nichtgenetische Tätigkeitsdispositionen sind ganz oder teilweise verkörpert in der durch sie 
disponierten oder einer dispositionsfremden Tätigkeit, in Geräten (Disposition zu Verwen-
dung, Herstellung und Reparatur), in ‚selbstlehrenden Gegenständen´, in sich selbst in Gestalt 
eines Textes27 oder lassen sich als spontane Tätigkeitsdispositionen auf den Ebenen der Emotio-
nen, Kognitionen und der Aneignungsdisposition „aus dem Subjekt heraus entwickeln“ (Sünkel 
2013, S. 59). 

25	 Sünkel grenzt sich von Brezinkas Begriff der ‚psychischen Disposition‘ weiterhin ab, da der Terminus „psychisch“ 
zu pauschal verwendet werde. So stünde etwa bei der Disposition des Radfahrens Sensumotorik, beim Lösen 
quadratischer Gleichungen Logik im Mittelpunkt. Im Rahmen der ‚Leibeserziehung‘ weist Brezinka (1975a, 
S. 83f ) selbst darauf hin, dass er das kontrovers diskutierte Leib-Seele-Problem noch nicht abschließend gelöst hat. 
Ferner würden laut Sünkel Kenntnisse und Fertigkeiten – die Brezinka ebenfalls unter psychische Dispositionen 
subsummiert (vgl. Brezinka 1981, S. 11)  – „ihre psychische Valenz, sofern sie denn überhaupt eine haben, erst 
zusammen mit ihrer Aneignung durch den Zögling erhalten“ (vgl. Sünkel 2013, S. 43). Für den Erziehungsgegenstand 
‚Moral‘ steht zwar nicht die Sensumotorik im Fokus, obgleich beispielsweise auch körperliche Fähigkeiten bei der 
Umsetzung von Problemlösen von Bedeutung sind. Auch die Begrifflichkeit ‚nichtgenetische Tätigkeitsdisposition‘ 
ist weniger missverständlich, was die Beschreibung der Spannbreite des Wissens, Wollens und Könnens angelangt. 
Die Zielverortung des Gegenstands in einer Person kommt damit jedoch nicht zum Ausdruck und Bedarf 
der von Sünkel vorgenommenen Explikation  – Sünkel spricht, davon, dass das Subjekt diese nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition „‚in sich‘ besitzen und ‚für sich‘ zur Verfügung haben muss, um eine Tätigkeit sachgerecht 
und erfolgreich auszuführen“ (Sünkel 2013, S. 42). Andernfalls könnte theoretisch auch die Verfügbarkeit eines 
Werkzeugs als Tätigkeitsvoraussetzung eine nichtgenetische Tätigkeitsdisposition sein.

26	 Anders als bei Bourdieus Dispositionsbegriff, der ein  – in sein Habituskonzept eingebettetes  – „Erzeugungs- 
und Strukturierungsprinzip von Praxisformen und Repräsentationen“ meint (Mautz 2012, S. 164), bezieht sich 
Sünkels Dispositionsbegriff auch auf bewusste, rationale Tätigkeitsvoraussetzungen und ist nicht gebunden an eine 
„Kohärenz zwischen den gegebenen strukturellen Bedingungen eines Feldes und den objektiven Bedingungen, 
unter denen Dispositionen erworben werden“, so dass Determinismusvorwürfe dieser Art bei Sünkel nicht greifen 
(ebd., S. 165).

27	 „Text ist alles, was auf irgendeine Weise sprachlicher Formulierung zugänglich ist“ (Sünkel 2013, S. 60).



46  | Familie

Sünkel unterscheidet zwei Ebenen von Dispositionssystemen: die gesellschaftliche und die per-
sönliche. Gesellschaften unterscheiden sich voneinander durch ihre Dispositions- und Tätig-
keitssysteme. Sozialisation liegt dann vor, wenn die in sich zusammenhängende innere Ordnung 
der Tätigkeitsdispositionen der Gesellschaft oder ihrer jeweiligen Subsysteme angeeignet wird. 
Sünkel spricht hier nicht von Vermittlung, so dass vermutet werden kann, dass er Sozialisati-
on außerhalb des Erziehungsbegriffs sieht. Eine weitere Interpretationsmöglichkeit wäre, dass 
Sozialisation Vermittlung beinhalten kann, aber nicht muss. In dieser Arbeit dient die erste 
Variante als Abgrenzung zum Erziehungsbegriff. Das Ergebnis von Sozialisation bezeichnet 
Sünkel als ‚Habitus‘28 (vgl. Sünkel 2013, S. 48). Das persönliche Dispositionssystem hat zwei 
Gestalten, eine individuelle und eine transindividuelle. Erstere entwickelt sich mit jeder dauer-
haften Tätigkeitsdispositionsaneignung – unabhängig davon, ob diese vermittelt als Erziehung 
oder unvermittelt erfolgt. Sie stellt die Basis für die individuelle Ausrichtung „der Gesamttä-
tigkeit einer Person“ (Sünkel 2013, S. 49) dar. In seiner transindividuellen Gestalt meint es den 
„Kernbestand gemeinsamer Tätigkeitsdispositionen“ (ebd.) in durch persönliche Beziehungen 
gekennzeichneten Gruppen wie die der Familie, welche sich in reziproker Vermittlung und An-
eignung der Beteiligten entwickeln (vgl. Sünkel 2013; Macha 2011). 
Wie Sünkel feststellt, vollzieht sich die Tätigkeit des Menschen „niemals isoliert von anderen 
Tätigkeiten und von den Tätigkeiten anderer“ (Sünkel 2013, S. 48). Wann liegt also vermittelte 
Aneignung vor? Intentionalität ist kein Kriterium und selbst wenn ein angestrebtes Vermitt-
lungsziel des Erziehenden verfehlt wurde, handelt es sich um Erziehung, sofern das Erzieher-
handeln nicht die Struktur verfehlt (vgl. Sünkel 2013, S. 91). Eine Ausrichtung der Handlung 
ist nach Sünkel für beide Teilhandlungen allerdings unerlässlich. Diese Ausrichtung expliziert 
Sünkel wie folgt: Obgleich er die drei Kernaspekte von Erziehung – den Gegenstand, die ver-
mittelnde sowie die aneignende Person – analog zum didaktischen Dreieck festlegt, sind diese 
nicht in Dreiecksform aufeinander bezogen. Denn während die Tätigkeit des Aneignenden sich 
direkt  – bewusst oder unbewusst  – auf den Dritten Faktor bezieht, zielt die des Vermittlers 
„auf die Tätigkeit des Zöglings bei der Aneignung des Dritten Faktors“ – auch dann, wenn der 
Erziehende keine bewusste oder eine andere Vorstellung von der Ausrichtung seines Handelns 
hat  – und „liegt immer dann vor, wenn jemand andere oder einen anderen handeln macht“ 
(Sünkel 2013, S. 90). Das kombinierte Auftreten dieser Teiltätigkeiten mit ihren Ausrichtungen 
auf den Dritten Faktor resp. dessen Aneignung ist ein wichtiger Gesichtspunkt, der Erziehung 
von anderen Teilbereichen der Interaktion abgrenzt. Somit kann durchaus auch nicht erzogen 
werden29. Hier gilt es allerdings mindestens drei Aspekte anzumerken:

28	 Mit dem Habitusbegriff greift Sünkel einen aktuell v.a. im Rahmen der Rezeption von Pierre Bourdieus Werk in der 
Erziehungswissenschaft mittlerweile gängigen Begriff auf (vgl. z.B. Friebertshäuser u.a. 2006, Büchner/Brake 2006). 
Dieser ist die „Wiederaufnahme des alten aristotelischen Begriffs der Hexis, von der Scholastik in Habitus übersetzt 
[…]“ (Bourdieu 2011, S. 57), wurde in der Soziologie bereits von Autoren wie Max Weber und Emile Durkheim 
verwendet (vgl. Bohn/Hahn 1999) und meint bei Bourdieu ermöglichende sowie gleichzeitig begrenzende „Wahr
nehmungs-, Denk- und Handlungsschemata“, durch die zwischen den gesellschaftlichen Bedingungen und der 
Handlungspraxis vermittelt wird (Bourdieu 1976, S. 229).

29	 Anders als Ecarius (2008, S. 167) die aus den Sätzen, man könne nicht nicht kommunizieren im Sinne 
Watzlawicks u.a. (2007) und Familienerziehung sei ein Teilbereich familialer Interaktion, folgert  – Ecarius 
verwendet Kommunikation und Interaktion vermutlich auf Grund der von ihr (2007, S. 139) kritisierten, 
mangelnden Trennschärfe begriffsgleich –, dass es nicht möglich sei, nicht zu erziehen, wird in der vorliegenden 
Arbeit davon ausgegangen, dass neben der Erziehung auch andere Teilbereiche von Interaktion zum Tragen 
kommen können.



|  47Aufgaben des Familienkerns

Erstens ist die Tätigkeit des Aneignens demnach zwar eine Reaktion auf die Einwirkung30. Aller-
dings wird in der Pädagogik von einem „Technologiedefizit“ des Erziehungssystems gesprochen 
(Luhmann/Schorr 1979 S. 347), was Sünkel (2013) wie folgt beschreibt: Da die pädagogische 
Kausalität kontingent ist – es also keine zwingenden Ursache-Wirkungsbeziehungen, so auch 
keine Rezeptologie in der Erziehung gibt – sowie auch diffus – d.h. Wirkungen können häu-
fig gar nicht oder nur wahrscheinlich auf eine bestimmte Ursache zurückgeführt werden und 
i.d.R. liegen mehrere Ursachen (und Wirkungen) vor –, sind Einwirkungen nur „mögliche Ori-
entierungen der Aneignung“ (Sünkel 2013, S. 101), die neben einer Vielzahl von nicht vom 
Erzieher gesetzten Einwirkungen stehen. Auch die Macht des potentiell Erziehenden ist also 
lediglich eine Chance, welche das Freiheitselement der aneignenden Person beinhaltet (vgl. Ab-
satz Beziehungen). Obgleich Brezinka (1975a) diese Problematik partiell aufgreift, hält er an 
der Fokussierung auf ein technologisches Zweck-Mittel-Schema fest. Erziehung ist nicht nur im 
Rahmen pädagogischer, also kontingenter und diffuser Kausalität zu denken, sondern z.B. auch 
auf der Beziehungsebene (vgl. Retter 1997). Sünkel unterscheidet zwischen dem ‚Erziehungs-
verhältnis‘, welches „[…] das strukturelle Verhältnis der beiden Teiltätigkeiten der Erziehung 
zueinander und das Prinzip ihrer Integration zur Gesamttätigkeit Erziehung“ (Sünkel 2013, 
S. 85) meint, von Beziehungen im Sinne einer „personalen Verbindung zwischen Erzieher und 
Zögling“ in der jeweiligen Erziehungssituation „als eine unter anderen situativen Beziehungen“ 
(Sünkel 2013, S. 86) der Akteure. Dass es sich im Fall von Familienerziehung eben nicht einfach 
um eine Beziehung unter vielen handelt, sondern Beziehungen im Familienkern eine beson-
dere Bedeutung zukommt, wird im nächsten Unterkapitel aufgezeigt. Auch weitere Faktoren 
wie Selbst- und Fremdbilder sind hier von Bedeutung, die in den folgenden Kapiteln näher 
ausgeführt werden. Es geht also nicht um eine passive, quasi-mechanistische Veränderung von 
Dispositionen und eine damit verbundene Determinierung des Zöglingsverhaltens auf der Basis 
von linearen Kausalgesetzten, sondern um ein Zusammenspiel von Vermittlungs- und aktiver 
Aneignungstätigkeit im Rahmen reziproker Interaktionsprozesse (vgl. Koller 2017; Wigger 
1983; Reich 2002).
Damit kommen wir zu Zweitens: Die Zielrichtung der Teiltätigkeiten ist ein notwendiges Kri-
terium von Erziehung nach Sünkel, aber es können auch weitere Zielrichtungen in der Situation 
aufscheinen. Es gilt auch, nicht diese Zielrichtung mit dem Prozess als solchen zu verwechseln: 
Die Teiltätigkeiten selbst sind nicht derart linear miteinander verbunden. Dies wäre eine Kom-
plexitätsreduktion von reziprok, zirkulär, z.T. parallel – nicht einfach linear! – miteinander in 
Beziehung stehenden Interaktionsprozesselementen31 (vgl. Sünkel 2013; Reich 2002).
Drittens gilt es, die strukturelle ‚Gleichwürdigkeit‘32 von Vermittlung und Aneignung, die Sün-
kel (2013) proklamiert, auch in der Analyse von Erziehungsprozessen zu beachten: Sünkel ar-
gumentiert, dass „Vermittlung ohne Aneignung sinnlos sei“; daraus folgert er, dass es „keinerlei 
‚Rangunterschied‘“ dieser Teilprozesse gibt (ebd. S. 31). Dies ist schlüssig, wenn auch Aneig-

30	 „Traditionellerweise ist Erziehung immer mit der Metapher des Einwirkens beschrieben worden, aber die Herkunft 
der Metapher (aus der Textilherstellung) suggeriert eine Technizität, die nicht gegeben ist“ (Oelkers/Lehmann 
1983, S. 123).

31	 Einen Erziehungsbegriff aus einer interaktionistischen Perspektive im Anschluss an Mead konzipiert etwa 
Mollenhauer u.a. (1975). Dieser ist jedoch u.a. auf Grund seiner politisch-normativen Ausrichtung auf 
Herrschaftsfreiheit und gleiche Redechancen empirisch schwierig und in sich widersprüchlich, etwa wenn 
Mollenhauer gleichzeitig die Gleichberechtigung  – nicht zu verwechseln mit Gleichwürdigkeit  – zugleich als 
gegeben unterstellt und als noch nicht gegeben fordert (vgl. Wigger 1983).

32	 Sünkels unhandliche Begrifflichkeit ‚gleicher gesellschaftlicher Dignität‘ wird hier mit Juuls (2011) kompakteren 
Begriff der ‚Gleichwürdigkeit‘ gleichbedeutend in der Definition Sünkels (2013) verwendet.



48  | Familie

nung ohne Vermittlung sinnlos ist. ‚Sinnlos‘ ist hier begrifflich schwierig, denn Aneignung ohne 
Vermittlung macht durchaus Sinn, fällt aber nicht unter Sünkels Erziehungsdefinition, weshalb 
man Sünkels Argumentation im Rahmen dieser teilen kann. Nach Sünkel ist die Erziehungssi-
tuation stets die des Zöglings und seiner „Beziehungen zu den ihn tangierenden und affizieren-
den Gegenständen, Sachverhalten und Personen“ (Sünkel 2013, S. 130), was der strukturellen 
Gleichwürdigkeit von Vermittlung und Aneignung widerspricht und die Aneignung in den 
Vordergrund stellt. Aus einer Perspektive im Anschluss an George Herbert Mead muss der Fo-
kus nicht nur auf den Zögling, sondern auch auf die anderen am Erziehungsprozess beteiligten 
Interaktionspartner, auf deren Perspektiven, die ‚situativen Inkongruenzen‘ und Überlappun-
gen der Akteure gelegt werden (vgl. ebd.; GIG). Es gilt also nicht, die Kritik an Brezinkas Er-
ziehungsbegriff ins Gegenteil zu verkehren und statt der Überbetonung der Sinnkonstruktion 
durch den Erzieher (vgl. Wigger 1983), die der aneignenden Person entgegen zu setzten.
Mit der Terminologie Sünkels wurde hier ein deskriptiv angelegter Erziehungsbegriff gewählt, 
da es im Rahmen der empirischen Studie um die Untersuchung eines Seins – d.h. um Fami-
lienpraktiken im Hinblick auf moralbezogene Regeln – und nicht eines Sollens aus Sicht der 
Autorin geht, obgleich jede Arbeit aus einer Perspektive geschrieben ist. Kommt Sünkel in der 
Ausarbeitung seiner Theorie gänzlich ohne Wertungen aus, beispielsweise wenn er von ‚glei-
cher gesellschaftlicher Dignität‘ der am Prozess beteiligten Personen und der ‚unspezifischen 
Spontaneität des aneignenden Subjekts‘ spricht? Beide Aspekte betrachtet Sünkel als logische 
Struktureigenschaften:
Der Aneignungsprozess setzt die auf einer genetischen Grundlage beruhende Fähigkeit aller Men-
schen voraus, „sich nichtgenetische Tätigkeitsdispositionen anzueignen“, die selbst – wie auch das 
Wissen, Wollen und Können des Vermittelns – eine nichtgenetische, – mit und über andere/n 
Tätigkeitsdispositionen  – anzueignende Tätigkeitsdisposition ist, die von Individuum zu Indi-
viduum variiert. Als solcher ist der Aneignungsprozess im Kern intrasubjektiv und daher erzie-
hungswissenschaftlich nur vermittelt über symbolische Äußerungen fassbar (vgl. Kapitel 5.2.2). 
Zur Beschreibung und Zergliederung des Aneignungsproblems geht Sünkel (2013, S. 99) von „ei-
ner unspezifischen Spontaneität des aneignenden Subjekts“ aus, d.h. entweder bewusst oder un-
bewusst nimmt die aneignende Person wahr, wählt aus, ist zur Aneignung bereit oder auch nicht. 
Dieses Phänomen sei Teil der Struktur von Erziehung. Erziehung scheitert im Fall von Struktur-
verletzung, also u.a., wenn das Erzieherverhalten „die unspezifische Spontaneität des aneignen-
den Subjekts“ – die notwendige Voraussetzung einer jeden Tätigkeitsdisposition sei –, etwa im 
Rahmen von Willensbrechung, beeinträchtigt oder gar zerstört (Sünkel 2013, S. 110). Damit löst 
Sünkel u.a. das laut Wigger (1983, S. 119) von Brezinka zwar bemerkte, aber nicht angegangene 
Problem, Erziehung begrifflich von erwirkten Dispositionsänderungen auf der Basis von Pharma-
ka oder Eingriffen in das Nervensystem mechanischer Art zu unterscheiden. Nicht ganz einfach 
ist das breite Spektrum von psychischem Zwang einzuordnen. Zu bedenken ist, dass Impulse im 
Sinne eines ‚I‘ und der – sofern bewusst, bereits durch das ‚Me‘ gefilterte – Aneignungswille stets 
in der Verstrickung mit Anderen – also Individuen, Gruppen, Institutionen, Gesellschaft, Uni-
versalgemeinschaft – zwar in der Situation, aber auch mit Blick auf eine Zukunft und Vergangen-
heit gedacht werden müssen (vgl. GIG; siehe dazu Kapitel 6.1). Der Wille, die Absicht ist laut 
Sünkel weder auf der Vermittlungs- als auch auf der Aneignungsseite ein notwendiges Kriterium 
von Erziehung (vgl. Sünkel 2013, S. 78, 73f ). Es kann im Rahmen von Erziehung dem Willen ent-
gegengewirkt, Grenzen gezogen werden. Eltern33 „[…] wirken gegen die kindliche Spontaneität, 

33	 Dies gilt auch für andere Personenkonstellationen.



|  49Aufgaben des Familienkerns

und zwar gerade auch dann, wenn sie das Kind als gleichberechtigt und als voll handlungsfähig 
nehmen, also ihm Selbständigkeit zumuten, wo es sie gar nicht will“ (Flitner 2009, S. 100). Dabei 
geht es auch um die Frage nach dem ‚Wie‘, die zu Sünkels Kriterium der ‚gleichen gesellschaftlichen 
Dignität‘ von Vermittelndem und Aneignendem führt. Auch diese Begründung liegt laut Sünkel 
auf der Ebene der Struktur und nicht einer normativen Setzung, da, wie bereits erwähnt, Vermitt-
lung ohne Aneignung sinnlos sei: „Ein Erzieher, der den Zögling nicht gleichrangig als Subjekt res-
pektiert und behandelt, verstößt nicht gegen ein Gebot, sondern verfehlt eine Struktur: er handelt 
‚falsch‘. Zusätzlich gegebene ethische Begründungen wären redundant […]“ (Sünkel 2013, S. 32). 
Allerdings wird diese ‚Gleichwürdigkeit‘ bei Sünkel nicht näher ausgeführt, was die Frage offen 
lässt, wann genau diese verletzt ist. Wann wird eine Person nicht mehr „gleichrangig als Subjekt 
respektiert und behandelt“ resp. was bedeutet es, mit dem Gegenüber gleichrangig als Subjekt um-
zugehen (Sünkel 2013, S. 32)? Dies lässt sich auch nicht mit einer Berufung auf die Menschwürde 
‚einfach‘ auflösen34. Zum einen ist dieser Begriff unterschiedlich definiert worden und selbst im 
juristischen Kontext nicht ganz klar (vgl. Horstmann 1980, S. 1126), obgleich er als oberstes Prin-
zip des Grundgesetzes im Artikel 1, Absatz 1 festgeschrieben ist. Ein möglicher Anhaltspunkt ist 
Kants Selbstzweckformel, in der erklärt wird, dass eine Person niemals nur als Mittel zum Zweck 
missbraucht werden soll (vgl. GMS, S. 61 [BA 67], vgl. auch ebd. [BA 77]). Allerdings können in 
der Gesetzgebung vorgesehen Maßnahmen bei Gesetzesverstößen, etwa Freiheitsentzug und der 
Einsatz von Gewalt, als legitimierte Verletzung der Menschwürde interpretiert werden (vgl. z.B. 
Strafgesetzbuch). Die Menschenwürde scheint also auch hier begrenzt – sie wird beispielsweise 
eingeschränkt, wenn der Akteur sich selbst oder andere gefährdet (vgl. Flitner 2009). Laut §1631 
(2) des Bürgerlichen Gesetzbuches haben Kinder „ein Recht auf gewaltfreie Erziehung. Körper-
liche Bestrafungen, seelische Verletzungen und andere entwürdigende Maßnahmen sind unzuläs-
sig“. Dennoch liegt auch hier kein juristisch eindeutiges Verbot vor; tatsächlich würde auch die 
juristische Ahndung jeder seelischen Verletzung der Kinder durch ihre Erziehungsberechtigten zu 
einer Kriminalisierung letztgenannter führen, wie noch in der empirischen Untersuchung deutlich 
wird. Wann eine seelische Verletzung vorliegt und eine Maßnahme als entwürdigend angesehen 
wird, ist nicht in jedem Fall evident.

„Denn die weniger brutalen Lenkungsmaßnahmen, die subtileren Strafen, frostigen Zurückhaltungen, 
Aufmerksamkeitsentzug, Ironie und ähnliche Spitzfindigkeiten – sie sind vielleicht nur die psycholo-
gisch verfeinerten Methoden für das gleiche brutale Vorhaben, nämlich den Kindern Unangenehmes 
zuzufügen, wenn sie nicht tun, was sie sollen. In ihrer verdeckten Form pädagogischer Nötigung oder 
als psychologischer Druck, sind sie – so sagen die Kritiker – nur raffinierter und damit unlauterer, aber 
nicht von grundsätzlich anderer Qualität als die Lenkung und Bestrafung mit körperlicher Gewalt.“ 
(Flitner 2009, S. 98f )

Zu vermuten ist, dass Sünkel von einem intersubjektiv festellbaren Kriterium ausgeht, also nicht 
situativ zu fragen ist, ob das betroffene Individuum seine Gleichwürdigkeit verletzt sieht. Ein klares 
Kriterium fehlt, das Konzept bleibt schwammig und damit offen für eine empirische Füllung.
Weiterhin ist es in der empirischen Familienforschung wichtig, auch die Seite der ‚Schwarzen 
Pädagogik‘ (vgl. Rutschky 1988) nicht einfach auszublenden – sie existiert und verschwindet 
auch nicht einfach, nur weil sie nicht der Struktur entsprechen mag und man sie deshalb anders 
nennt oder weil sie schlicht nicht sein soll35. Anders als Brezinka (1975a), der die seiner Defini-

34	 Zur Kritik an der Idee der Menschenwürde vgl. z.B. Lohmar 2017, Brandhorst/Weber-Guskar 2017.
35	 Dies hat sich im Laufe der Geschichte geändert  – es gab durchaus Zeiten, in denen etwa Willensbrechung als 

selbstverständlicher Bestandteil von Erziehung betrachtet wurde (vgl. Schmid 2011).



50  | Familie

tion von Erziehung als notwendiges Kriterium inhärente Verbesserungsabsicht des Erziehers re-
lativ an eine gesellschaftliche oder gruppenspezifische Wertordnung – wie möglicherweise auch 
die des NS-Regimes oder des Islamischen Staats – bindet, schränkt Sünkel den Erziehungsbe-
griff durch die Kriterien der ‚Gleichwürdigkeit‘ und der ‚unspezifischen Spontaneität der aneig-
nenden Person‘ ein. Obwohl strukturell argumentiert, bezieht Sünkel damit implizit zeitgleich 
inhaltlich Position, die mit Blick auf Moral besonders interessant erscheint. Mit ihrer fehlenden 
definitorischen Exaktheit sollen die beiden Aspekte als sensibilisierende Konzepte der empi-
rischen Untersuchung im Kontext von Erziehung und moralischen Regeln dienen. Dennoch 
werden, sofern sie in Erscheinung treten, besonders auch solche Praktiken der Vermittlung und 
Aneignung einer nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition in den Blick genommen, die diesen 
Kriterien entgegenstehen und so Erziehung durch das betrachtet, was sie nach Sünkel nicht ist.

Zusammenfassend ist Folgendes festzuhalten: Trotz gewisser Unschärfen – etwa im Hinblick 
auf eine Abgrenzung von Erziehung zu Sozialisation36 und ‚gleiche gesellschaftliche Dignität‘ 
bzw. ‚unspezifische Spontaneität der aneignenden Person‘ – wird das als Oberbegriff der Diszi-
plin ‚Erziehungswissenschaft‘ entworfene Konstrukt auf Grund der vielen für das vorliegende 
Projekt positiven Aspekte, die es in sich vereint, in dieser Arbeit herangezogen:
Sünkels Definition von Erziehung als bisubjektiven Prozess, der die bewusste oder unbewusste 
Aneignung einer nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition mit der bewussten oder unbewussten, 
auf die Aneignung dieser Disposition gerichteten Vermittlung als konstitutive Elemente zusam-
menführt, geht damit ähnlich wie die Erziehungsdefinition Pranges (2012) über Lernen hinaus 
(vgl. Schmid 2016). Durch die Konzeption des Aneignens als notwendige Teiltätigkeit der Er-
ziehung – denn ob der Gegenstand angeeignet wird, ist schließlich nicht garantiert – sowie der 
‚unspezifischen Spontaneität des aneignenden Subjekts‘ zeigt sich auch, dass die Erziehungsthe-
orie Sünkels keinem Machbarkeitsdenken unterliegt, sondern die aktive Konstruktionsleistung 
des Einzelnen herausstellt.
Es ist davon auszugehen, dass etwa Eltern durchaus bewusst Ziele im Hinblick auf die Aneig-
nung von Tätigkeitsdispositionen ihrer Kinder setzen, diese aber nicht in jeder konkreten Situa-
tion, in der im Hinblick auf diese Ziele gehandelt wird, bewusst sind, sondern Handlungen auch 
unbewusst und nebenbei ablaufen. So liegt eine Stärke von Sünkels Erziehungsbegriff darin, 
dass er unabhängig von bewusster Intentionalität konzipiert wurde, und damit sowohl ‚explizi-
te‘ als auch ‚implizite‘ Formen – die besonders im nicht-professionellen pädagogischen Rahmen 
von Familie relevant sind – einschließt als auch eine Analyse pädagogischer Konfliktsituationen 
ermöglicht. Aus einer Perspektive in Anschluss an George Herbert Mead darf nicht vergessen 
werden, dass die Zielrichtung der Teiltätigkeiten von Erziehung bei Sünkel keine Linearität be-
deutet – Erziehung findet in zirkulären Interaktionsprozessen mit – wie Sünkel feststellt – teil-
weise parallel ablaufenden Tätigkeiten statt.
So ist auch Reziprozität eine die Weite betreffender Vorteil des Sünkelschen Erziehungsbegriffs: 
Sünkel fasst auch jene Fälle in den Phänomenbereich Erziehung, in denen sich Kinder in der Ver-
mittler- und Eltern in der Aneignungsposition befinden. Damit wird einer pauschalen Annahme 
von einseitiger Asymmetrie zwischen Eltern und Kindern entgegengewirkt und dem aktuellen 
Forschungsstand bzgl. der Entwicklung vom Befehls- zum Verhandlungshaushalt (vgl. Du Bois-

36	 Sünkel argumentiert, dass zwei Phänomene nur dann vollständig voneinander abgegrenzt werden können, „[…] 
wenn die Bestimmung von beiden Seiten aus, in wechselseitiger Ergänzung, vorgenommen wird“ (Sünkel 1996, 
S. 40). D.h. erst wenn er die Begriffe der Bildung und Sozialisation in gleicher Weise ausgearbeitet hätte wie den der 
Erziehung – was nicht der Fall ist –, wäre eine solche Abgrenzung vollends möglich.



|  51Aufgaben des Familienkerns

Reymond 1994) und Hinweisen auf eine solche in Richtung Partizipationsfamilie (vgl. Macha/
Witzke 2008b) Rechnung getragen. Auch Eltern verhalten sich, so die Annahme, nicht immer 
konform im Hinblick auf von den beteiligten Akteuren als moralisch definierte Regeln. Wie ge-
hen die Kinder damit um – finden hier Vermittlungs- und Aneignungsprozesse statt? Möglicher-
weise können auch Kinder ihre Eltern z.B. durch entsprechend vorbildliches Verhalten erziehen. 
Diese Fragen werden mit Sünkels Definition im Rahmen von Erziehung ermöglicht. Sogar di-
verse Vermittlungs- und Aneignungsprozesse zwischen den Eltern untereinander und unter Ge-
schwistern können gefasst werden, die in dieser Arbeit jedoch nur behandelt werden, sofern für die 
Fragestellung relevant. Obgleich Sünkels strukturelle Begründung von Gleichwürdigkeit in Frage 
gestellt werden kann, wird es in dieser Arbeit im Anschluss an Mead für sinnvoll erachtet, alle Per-
spektiven der beteiligten Akteure in den Blick zu nehmen und die Situation der Erziehung nicht 
wie Sünkel vorrangig als die des Zöglings zu betrachten. Sünkels Konzeption von Erziehung – in 
der angedeuteten, interaktionistischen Lesart – soll somit auf der Ebene der Familie als Teil des 
theoretischen Skeletts für die hier vorliegende Arbeit fungieren.
Forschungspraktisch stellt der Verzicht auf das Kriterium der Intentionalität sicherlich eine Erleich-
terung dar. Schwierigkeiten bleiben, wenn man Sünkels Empfehlung zum Erkennen protopädischer 
Einwirkungsformen, also solcher, welche mit anderen Tätigkeiten verwoben sind, betrachtet:

„Folglich muss man diese ‚anderen‘ Tätigkeiten – seien es Alltagstätigkeiten oder spezielle Aufgaben-
bewältigungen – insgesamt untersuchen und diejenigen herausfiltern, die (a) bisubjektiv strukturiert 
sind und (b) Unterschiede im Entwicklungsgrad einer bestimmten Tätigkeitsdisposition der beiden 
Subjekte erkennen lassen. Bemerkt man dann bei den ausgefilterten Tätigkeiten gewisse dispositionelle 
Veränderungen von Zeitpunkt zu Zeitpunkt, so kann daraus auf Einwirkungen geschlossen werden.“ 
(Sünkel 2013, S. 118) 

Es ist uns zwar, wie im Kontext der ‚unspezifischen Spontaneität der aneignenden Person gezeigt, 
nicht möglich, in das Innere von Menschen hineinzublicken (siehe dazu auch Kapitel 5.2.2), je-
doch sind „[i]nnere Vorgänge […] in hohem Maße sozial bestimmt, vor allem aber befindet sich 
deren gestaltendes Zentrum außen, in der kommunikativen Situation“ (Bergmann/Luckmann 
1999b, S. 19). Es können nicht nur Verhaltensänderungen als solche in der empirischen Forschung 
in den Blick genommen werden, sondern auch symbolische Äußerungen von Einzelelementen des 
Wissens, Wollens und Könnens sowie von Teilschritten der Vermittlung und Aneignung nichtge-
netischer Tätigkeitsdispositionen und entsprechende kommunikative Zusammenhänge. Letzteres 
scheint besonders aus der interaktionistischen Perspektive dieser Arbeit sinnvoll, in der nicht von 
linearen, sondern zirkulären, reziproken Prozessen ausgegangen wird und der sprachlich-geistige 
Horizont Berücksichtigung findet (vgl. Wigger 1983, S. 117). Für diese Arbeit werden auch Ver-
mittlungsversuche ohne Hinweise auf Aneignung als pädagogisch relevant betrachtet, da Erzie-
hung auch dadurch konturiert ist, was sie nicht ist. Weiterhin können Vermittlungsversuche auch 
erst zeitversetzt – unabhängig von einer evtl. intendierten Richtung – relevant werden.

Beziehungen in der Familienerziehung

Erziehung bewegt sich sowohl auf einer Inhalts- als auch auf einer Beziehungsebene (vgl. Reich 
2002). Moral als Erziehungsgegenstand entsteht – vermittelt oder unvermittelt – u.a. in inner-
familiären Interaktionen und damit in Familienbeziehungen, wird in ihnen situativ symbolisch-
geäußert. Beziehungen sind ein Deutungshintergrund für diese symbolischen Äußerungen (vgl. 
Bühler 1999, Watzlawick u.a. 2007). Die Anwendung, Vermittlung und Aneignung dieser nicht-
genetischen Tätigkeitsdisposition in innerfamiliären Interaktionen wirkt auf Beziehungen zurück.



52  | Familie

Wie im Rahmen der Erörterungen zur Erziehungstheorie Sünkels bereits angeklungen, sind Be-
ziehungen als Dimension von Erziehung v.a. mit Blick auf die Institution ‚Familie‘ von großer 
Bedeutung, da die Mitglieder im Familienkern auf eine besondere, i.d.R. enge und private Weise 
miteinander verbunden sind. Intimität gilt als idealtypisches Merkmal solcher Beziehungen. Sie 
ist dabei nicht eingeschränkt auf sexuelle Praktiken zu verstehen, die zwar als übliches Krite-
rium von Paarbeziehungen zwischen den Erziehungsberechtigten im Familienkern angesehen 
werden kann, aber kein notwendiges Merkmal der Beziehungen zwischen Erziehungsberechtig-
ten darstellt; mit Blick auf Eltern-Kind- sowie Geschwisterbeziehungen herrscht ein juristisch 
geahndetes Inzestverbot, welches in der Realität nicht immer eingehalten wird; auch dürfen die 
Augen nicht vor sexueller Gewalt in der Familie verschlossen werden. Intimität kann, muss aber 
nicht das Sexuelle beinhalten, geht darüber hinaus und weist auf eine Nähe und Verbundenheit 
besonderer Qualität hin, die einerseits reziproke Liebe, Zärtlichkeit auch körperlicher Art  – 
außerhalb der Beziehungen zwischen den Erziehungsberechtigten ohne sexuellen Hintergrund, 
wie es sie vermutlich nur im Familienkern gibt (vgl. Claessens 1972) – und Anerkennung be-
inhalten kann, anderseits aber auch mit familienspezifischen Abhängigkeitsverhältnissen und 
Machtkonstellationen eine Rahmung für Erziehung und den Umgang mit moralischen Regeln 
in Familien liefert (vgl. Macha 2011, Schneider 2011).
Der Familienkern kann als privater Rückzugsraum – außerhalb der Öffentlichkeit – fungieren, 
in welchem etwa Aggression, Zärtlichkeit, Herumalbern (z.B. Grimassen schneiden, Geräusche 
machen usw.) erlaubt sein, Verhaltensweisen geübt und Auszeiten vom sozialen und kulturellen 
Druck ermöglicht werden können (vgl. Claessens 1972). Familie bewegt sich jedoch nicht im 
luftleeren Raum und ist keine geschlossene Anstalt (siehe unten). Der Staat wirkt nicht nur 
strukturierend auf sie ein. Als Erziehungsinstitution ist sie, wie bereits erwähnt, angewiesen auf 
die Anerkennung und Legitimation durch Staat und Gesellschaft und daher gezwungen, in ge-
wissem Maße gesellschaftlich anerkannte Werte zu repräsentieren (vgl. Hierdeis 1983).

Der Familienkern ist nicht nur im Familienverband vernetzt, sondern z.T. als Ganzes, z.T. über 
die einzelnen Familienmitglieder mit anderen Menschen und Institutionen außerhalb des Famili-
enfeldes verbunden, wie Kindergarten, Schule, Vereine, die Arbeitsstätte(n) von Familienmitglie-
dern, obgleich solche Beziehungen eine andere, i.d.R. – abgesehen von sehr engen Freunden und 
Verwandten – nicht intime und private Qualität aufweisen. Diese Verbindungen können auch 
indirekt über Dritte bestehen – etwa zwischen dem Kind und der Arbeitsstätte des Vaters. Die ge-
nannten Teilbereiche und Menschen – inklusive der Familienkerne – sind zu einem Gesellschafts-
system verwoben (vgl. Macha 2011; Bronfenbrenner 1981). Gesellschaftsysteme ergeben ein glo-
bales Ganzes, welches nicht nur angesichts der digitalen Vernetzung spürbar ist. Epochaltypische 
Schlüsselprobleme, beispielsweise das der Friedenssicherung, des Umweltschutzes, gesellschaftlich 
hergestellter Ungleichheiten und der damit verbundenen Balance zwischen Individuum und Ge-
sellschaft – wie sie etwa Klafki (1985) herausgearbeitet hat – sind hier nach wie vor von großer 
Bedeutung und aktuell auf allen Ebenen brisant. Der Familienkern, seine einzelnen Mitglieder 
und Familienerziehung stehen in Wechselwirkung mit allen genannten Ebenen, den zugrunde 
liegenden Strukturen, Menschen, Institutionen, Dingen (vgl. Stenger 2015), Funktionen, Tätig-
keiten und emergierenden Problemstellungen in diversen Perspektiven (vgl. GIG). Es ist evident, 
dass die Fokussierung auf die Mikroebene und insbesondere auf Eltern-Kind-Beziehungen daher 
eine Komplexitätsreduktion darstellt, auch wenn darüber hinausgehende Aspekte in dieser Arbeit 
nicht völlig ausgeblendet werden. Eine systematische Ausarbeitung der genannten Verwobenhei-
ten explizit von Familie – und dies auch insbesondere unter dem Fokus von Moral – liegt noch 
nicht vor und kann auch hier nicht geleistet werden. Im Hinblick auf Moral ist in diesem Kon-



|  53Aufgaben des Familienkerns

text das Zusammenspiel der diversen Ebenen und Lebensbereiche interessant, etwa mit Blick auf 
die Frage nach möglichen, etwa auch strukturell bedingten Unterschieden im Umgang mit mo-
ralischen Regeln in Beruf, Schule, Kindergarten, Familie und Freizeit. Nunner-Winkler (2000c) 
mahnt eine an moralischen Prinzipien orientierte, gerechte Sozialordnung öffentlichen Lebens 
an, damit in der Familie entwickelte Moral nicht als lediglich privat gültig missgedeutet wird. Be-
ziehungen nach außen sind ein konstitutiver Bestandteil des Zusammenhalts des Familienkerns 
und der damit verbundenen Konstruktion einer Familienbiographie (vgl. Macha 2011, Macha/
Witzke 2008a; siehe auch Kapitel 5.2.2). Eine balancierte „Diffusion zwischen innen und außen“ 
ist nötig (Keppler-Seel/Knoblauch 1998, S. 71), d.h. ein Gelingen von Familie ist in bestimmtem 
Maße abhängig davon, außerfamiliäre Ereignisse gemeinsam zu interpretieren, zu besprechen und 
sie so annähernd zu teilen (vgl. ebd.). Weiterhin müssen Konflikte, die auf Grund unterschiedli-
cher Ziele oder Interessen, die auf den verschiedenen Ebenen zwischen verschiedenen Personen 
oder auch in ein und derselben Person entstehen können, gelöst werden (vgl. GIG). Auch nach 
außen finden Prozesse der Identitätsbehauptung des Einzelnen und der Familie statt mit einem 
Kampf um Ressourcen, zu denen auch die der Anerkennung zählt (vgl. dazu Kapitel 5.2.2).

Auf der Mikroebene können Familien als intime Beziehungssysteme (vgl. Schneewind 2010) ge-
fasst werden, die zirkulär miteinander verwoben sind (vgl. Reich 2002). Per definitionem gibt es 
im Kern der Familie mindestens eine Beziehungskonstellation: die zwischen Erwachsenem mit 
Erziehungsauftrag und dem Heranwachsenden. Gibt es mehrere Erziehungsberechtigte, stehen 
auch diese in einer Beziehung zueinander sowie auch – etwa im Fall von Geschwistern – die 
Heranwachsenden untereinander. Diese Beziehungen insgesamt und Eltern-Kind-Beziehungen 
insbesondere sollen im Folgenden knapp skizziert werden.
Im Kontext von Moralerziehung besonders von Bedeutung erscheinen nicht zuletzt angesichts 
des Erziehungsauftrags die Beziehungen zwischen Eltern und Kindern. Diese sind im Idealfall 
geprägt von einzigartiger, gegenseitiger, in den Medien oft verherrlichter Liebe, welche in Zu-
sammenhang mit einer gelungenen frühen Bindung steht. Diese Liebe und Anerkennung in 
Eltern-Kind-Beziehungen können von vielfältigen – auch moralbezogenen – Interessenskon-
flikten, die gemeinsam gelöst werden müssen, bedroht werden (vgl. Macha 1997).
Alle Familienbeziehungen entstehen durch und in Interaktionen, bringen so eine gemeinsame Be-
ziehungsgeschichte und Erwartungshaltungen an in der Zukunft liegende Tätigkeiten hervor und 
unterliegen dem zeitlichen Wandel (vgl. Hinde 1993, zitiert nach Gloger-Tippelt 2007). Eltern-
Kind-Beziehung sind aber auf eine besondere Art ständig im Fluss: Da sie zu Beginn von existen-
tieller Abhängigkeit der Kinder von den Eltern geprägt ist, ist ein Wandel über den Zeitverlauf 
besonders im Hinblick auf das Machtverhältnis nötig. Auch wenn Kinder als gleichwürdige, aktive 
Konstrukteure betrachtet werden, obliegt den Eltern anfangs für eine bestimmte Zeitspanne recht-
lich die nicht-reziproke Verantwortung für Ihre Kinder, die mit bestimmten Rechten und Pflich-
ten einher geht (zum Verantwortungsbegriff vgl. Auhagen 1999). Diese stehen in Zusammenhang 
mit ungleich verteilten Ressourcen sozialer, symbolischer, ökonomischer, kultureller – inkl. mo-
ralbezogener (vgl. Kapitel 6.2 und 16) – sowie etwa raum-zeitlicher Natur37 (vgl. Bourdieu 1983, 

37	 Bourdieu unterscheidet diverse Kapitalsorten, wobei Kapital als „Verfügungsmacht über Ressourcen“ (vgl. Krais 
1989) zu verstehen ist. Soziales Kapital meint „die Gesamtheit der aktuellen und potentiellen Ressourcen, die mit 
dem Besitz eines dauerhaften Netzes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen gegenseitigen Kennens 
und Anerkennens verbunden sind“ (Bourdieu 1983, S. 190). Beruhend auf emotionalen und/oder rechtlichen 
Bindungen kann so soziales Kapital soziale Unterstützung auf Grund der Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe, 
wie der Familie, garantieren (vgl. Ziegler 2000). Beziehungsarbeit ist nicht nur zum Aufbau, sondern auch zum Erhalt 
nötig. Ökonomisches Kapital äußert sich in materiellem Reichtum und ist in Geld umtauschbar (vgl. Bourdieu 1983). 



54  | Familie

Brake/Büchner 2003), welche die Grundlage von Macht bilden (vgl. Stalb 2000). „[G]leiche ge-
sellschaftliche Dignität“ (Sünkel 2013, S. 32)38 ist also nicht zu verwechseln mit Gleichheit.
Macht ist eine reziproke, dynamische Eigenschaft – im Hinblick auf mindestens ein Kriteri-
um – asymmetrischer Beziehungen (vgl. Stalb 2000). „Der Herr kann nur Herr sein und da-
mit jemand, der das positive und negative Vermögen der Macht zu nutzen weiß, wenn es einen 
Knecht gibt, der sich in diese Rolle fügt“ ( Junge 2003, S. 11 im Anschluss an Hegel). Jedem 
Akteur wird in Interaktionen ein Machtstatus zugeschrieben, der sich in funktionalen Rollen-
bildern, wie dem des Vaters, verstetigen kann. Macht ist somit in Interaktionen verbunden mit 
Erwartungen an sich selbst und andere (vgl. Kapitel 5.2.2). Sie kann, muss aber nicht strategisch 
oder auch unbewusst in der jeweiligen Situation in der Familie eingesetzt werden und führt 
lediglich mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit zum Ziel (vgl. Baumann 1993).
Nach Baumann (1993) umfasst der Machtbegriff nicht nur, andere dahingehend zu beeinflus-
sen, etwas Bestimmtes zu tun oder zu unterlassen – durch Manipulation der Handlungssitua-
tion in der Weise, dass der Andere keinen nennenswerten Einfluss auf die Zielerreichung des 
machtbesitzenden Akteurs hat (Kontrollmacht) oder das Ersetzen des Handlungsziels des An-
deren mittels glaubwürdiger Inaussichtstellung von Sanktionen (Sanktionsmacht) –, sondern 
auch etwas zu wollen oder nicht zu wollen, so dass sich nicht nur die Ziele, sondern auch die 
Interessen- und Motivlage des Anderen (Motivationsmacht) verändert39.
Macht wird hier also zusammenfassend im Sinne eines Arbeitsbegriffs40 definiert als eine rezi-
proke, dynamische Eigenschaft – im Hinblick auf mindestens ein Kriterium – asymmetrischer 
Beziehungen. Es handelt sich also genau genommen um ein Machtverhältnis (vgl. Foucault 
1994, S. 253). Dieses basiert auf Ressourcen41 und ihrer Ungleichverteilung und meint eine 

Das kulturelle Kapital „consists of a receptivity and knowledge of the fine arts“ (De Graaf/De Graaf, 1988, S. 52) 
und existiert in drei Zuständen: In objektiviertem (z.B. Bücher, Kunstwerke, Instrumente), in inkorporiertem – im 
Sinne von verinnerlichten kulturelle Fähigkeiten, die persönlich durch Bildungsarbeit erworben werden müssen  – 
und in institutionalisiertem, d.h. gesellschaftlich legitimiertem (z.B. Bildungstitel, Schulabschlüsse) Zustand ist diese 
Kapitalform gesellschaftlich legitimiert. In letztgenannter Form ist das kulturelle Kapital eine Form des symbolischen 
Kapitals (vgl. Bourdieu 1983), also die Wahrnehmung und Legitimation der zuvor genannten Kapitalformen, etwa 
im Sinne von Ruf, Ehre und Anerkennung (vgl. Bohn/Hahn 1999, S. 263). Zwischen den Kapitalformen herrscht 
nach Bourdieu das Delegationsprinzip, d.h. theoretisch ist jede Form von Kapital in alle anderen umwandelbar (vgl. 
Bourdieu 1983), wobei Zeit einen beschränkenden Faktor darstellt (vgl. Bohn/Hahn 1999).

38	 Nach Zirfas (1999) sind v.a. zwei Positionen zur Problematik der Asymmetrie in der Pädagogik zu finden. Die 
hier vorliegende Arbeit distanziert sich von der Begründung von Asymmetrie, dass Erziehung lediglich normative 
Anwendung von Moral und Hinführung zu dieser ist und geht stattdessen von moralischer „Symmetrie“ aus. Zu 
den Schwächen der Positionen vgl. ebd.

39	 Letztgenannte Machtform ist für die Erziehungswissenschaft im Allgemeinen und für die Moralerziehung im 
Besonderen interessant, da sie das Wollen nicht nur situativ, sondern als Tätigkeitsdispositionselement und 
damit auch die Identität der potentiell aneignenden Person betrifft. Hier geht es nicht nur um manipulierende 
und indoktrinierende Praktiken, die wie gezeigt laut Sünkel (2013) gegen die Struktur von Erziehung verstoßen, 
sondern auch um Einwirkungsmöglichkeiten auf das Wollen mit überzeugenden Argumenten o.ä. Baumann (1993) 
stellt Zusammenhänge zwischen Sanktions- und Motivationsmacht insofern her, als durch Inaussichtstellen oder 
Anwenden von positiven oder negativen Sanktionen auch die Interessen- und Motivlage verändert werden kann, 
wobei er auch die damit verbundenen Gefahren wie den Verlust des Selbstbewusstseins bei den Machtempfängern 
anspricht. Dieser Zusammenhang ist jedoch häufig nicht gegeben. „Durch Streichen des Taschengeldes 
beispielsweise können Eltern den geplanten Kinobesuch ihres Kindes verhindern, nicht [unbedingt, MW] jedoch 
seine Wertschätzung des Films und den Wunsch, ihn sehen zu wollen“ (Stalb 2000, S. 50).

40	 Eine umfassende, systematische Auseinanersetzung mit diversen Machtbegriffen und -theorien wie etwa Platons, Max 
Webers, Michel Foucaults usw. würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen (vgl. dazu z.B. Ritter u.a. 1980, S. 585–631).

41	 Weiterhin könnte man hier anthropologische Grundlagen diskutieren, z.B. nach Heinrich Popitz (2009, S. 22ff ) 
in der Tradition MaxWebers: körperliche und seelische Verletzlichkeit, Bedürfnisse wie Essen, Trinken, aber auch 
Orientierungsbedürftigkeit.



|  55Aufgaben des Familienkerns

Möglichkeit, handeln und/oder wollen zu machen (vgl. Baumann 1993). Dies kann ein Ver-
mittlungs- und Aneignungshandeln von Wissen, Wollen und Können betreffen im Sinne von 
Erziehung, auch ein Wahrnehmen und Deuten von Situationen. Erziehung ist damit immer ein 
Machtverhältnis. Macht wird im Rahmen der vorliegenden Untersuchung aber insbesondere 
auch dort in den Blick genommen, wo sie entgegen Moralerziehung praktiziert wird.
Im Lauf der Zeit wachsen die Ressourcen der Kinder – z.T. unterstützt durch Vermittlungstätig-
keiten der Eltern – mindestens in einigen Punkten üblicherweise deutlich an, aber auch Eltern 
entwickeln sich in Eltern-Kind-Beziehungen weiter. Ebenso kann es in diesen Beziehungen immer 
wieder Teilbereiche geben, in denen die Kinder über mehr Ressourcen verfügen, beispielsweise 
wenn es darum geht eine neue Handy-App zu bedienen. Das heißt das anfänglich asymmetrische 
Verhältnis nähert sich – unterstützt durch Erziehung – mit der Zeit, idealerweise angemessen an 
die Entwicklung der beteiligten Personen, einem symmetrischen und geht in ihm auf. Eine Balance 
zwischen Autonomie und Verbundenheit in Wechselwirkung mit entsprechenden Identitätsent-
wicklungen steht dabei u.a. im Fokus von Familienentwicklung und damit auch von Eltern-Kind-
Beziehungen. Diese können sich auch umkehren, so dass sich mit wachsender Unabhängigkeit der 
Kinder und zunehmender Abhängigkeit im Alter die Kinder Verantwortung für ihre pflegebe-
dürftigen Eltern übernehmen (vgl. z.B. Macha 2011; Trommsdorff 2005).
Eine Orientierung und ein Handeln der Eltern an bzw. gemäß verbindlicher Standards – wie 
moralische Regeln  –, die sie von den Kindern fordern, stellen ein potentielles Moment von 
Symmetrie in der Eltern-Kind-Beziehung dar, welches bereits in den Phasen großer Ressour-
cendifferenzen zum Tragen kommen kann. Weiterhin ist im Idealfall die affektive Ebene von 
gegenseitiger Liebe geprägt (vgl. Döbert/Nunner-Winkler 1983). 
Wie in Eltern-Kind-Beziehungen erzogen und miteinander umgegangen wird, hat sich u.a. mit 
der Erziehungskritik um 1970 gewandelt. Während vor dieser Zeit Eltern ihre Kinder noch zu 
„Gehorsam, Pflichterfüllung, Disziplin, Höflichkeit, Ordnung und Sauberkeit“ erziehen woll-
ten (Matthes 2011, S. 123), stehen heute Höflichkeit und gutes Benehmen mit 88% an erster 
Stelle der Dinge, die Kinder laut einer repräsentativen Befragung des Instituts für Demoskopie 
Allensbach im Elternhaus lernen sollten. Im Hinblick auf das Thema Moral ist u.a. interessant, 
dass Hilfsbereitschaft (79%) und Toleranz (77%) etwas vor der Fähigkeit, sich durchzusetzen 
(71%) und dem Wunsch, seinen Horizont permanent zu erweitern (68%) liegen (vgl. Institut 
für Demoskopie Allensbach 2006). Eine Überbetonung von Individualität im Hinblick auf die-
se Ziele kann den Ergebnissen zufolge nicht mehr wie in den 1990ern konstatiert werden (vgl. 
dazu z.B. Macha 1997; du Bois-Reymond 1994). 
Die bereits 1982 von Abram de Swaan beschriebene Entwicklung vom Befehls- zum Verhand-
lungshaushalt (vgl. du Bois-Reymond 1994) geht von einer „Verschiebung der Machtbalance 
zwischen den Geschlechtern und Generationen“ (ebd., S. 143) aus: Nicht nur Kinder haben im 
Verlauf der mindestens letzten hundert Jahre mehr Einfluss gegenüber ihren Eltern gewonnen, 
sondern die damals – wie das Kind – auf der sozialen Stufe der Schutzbedürftigen angesiedelte, auf 
das Häusliche beschränkte Frau gewann an Macht gegenüber ihrem Partner (vgl. ebd.; Helfferich 
2017). Peergroups entstanden und sowohl Partner- als auch Eltern-Kind-Beziehungen wurden 
intimisiert, was nicht nur emotionale Befriedigung, sondern auch damit einhergehenden Druck 
und emotionale Abhängigkeitsverhältnisse – auch der Eltern von ihren Kindern – heute bedeuten 
kann (vgl. Helfferich 2017).
Die Machtverschiebung zeigt sich im Verhandlungshaushalt auch in der Kommunikations-
kultur: moderne Kinder dürfen ihren Eltern widersprechen. Das Verhandeln als Basis verlangt 
bereits Kindern die möglichst zügige Entwicklung ihrer kognitiven und kommunikativen Fä-



56  | Familie

higkeiten sowie rationales Verhalten ab. Von den Eltern verlangt es das Explizieren und Legi-
timieren ihrer Forderungen gegenüber den Kindern und das Reflektieren ihrer Erzieherrolle. 
Dies alles kostet die Familienmitglieder viel Zeit und Energie. Ehemalige Tabuthemen werden 
besprechbar, Affektausbrüche auf Seiten der Kinder und der Eltern in einem gewissen Rahmen 
zulässig, auch wenn der ruhige, vernünftige Diskurs als Ideal gilt. Die verbale Überfrachtung 
von Kommunikation mit Vernunftargumenten überfordert z.T. die Kinder und führt zu Ab-
wehrreaktionen. Die Definitionsmacht, was angemessenes Kindverhalten ist, liegt nach wie vor 
bei den Eltern (vgl. du Bois-Reymond 1994; Nave-Herz 2015).
Doch wie gehen Eltern mit als unangemessen interpretiertem Kindverhalten um? Obgleich Ge-
walt in der Erziehung seit dem Jahr 2000 gesetzlich für unzulässig erklärt wurde (Bürgerliches 
Gesetzbuch §1631, Abs. 2), sie auf verbale Ablehnung stößt und 90 % der Eltern betonen, dass sie 
keine körperlichen Strafen anwenden, so geben dennoch in mehreren Untersuchungen Eltern und 
Kinder an, von physischer Gewalt Gebrauch gemacht bzw. sie erfahren zu haben (vgl. Nave-Herz 
2015; Micus-Loos/Schütze 2004). Du Bois-Reymond arbeitet fünf Muster von Umgangsweisen 
bei Regelübertritten von Kindern in ihren Haushaltstypen heraus: Während im traditionellen 
Befehlshaushalt feststehende oder impulsiv verteilte Strafen wie Hausarrest, Fernsehverbot oder 
eine ungeplante Ohrfeige auf einen Regelverstoß folgen und keine Diskussion mit den Kindern er-
folgt, wird im modernisierten Befehlshaushalt in Abhängigkeit von der Schwere der Übertretung 
mittels Ermahnung oder Warnung bestraft. „In ernsteren Fällen reden die Eltern mit dem Kind, 
erklären ihm, dass und welche Regeln es übertreten hat und warum das unerwünscht ist (Regel-
reinforcement). Nur in Ausnahmefällen kann das Kind seine Eltern von seiner Meinung, seinem 
Recht überzeugen, es darf aber nicht mit ihnen verhandeln, um eine Regeländerung zu bewirken“ 
(du Bois-Reymond 1994, S. 153). Im regelgeleiteten Verhandlungshaushalt werden die von Eltern 
und Kindern veränderbaren Familienregeln meist gemeinsam beschlossen. Über Regelverstöße 
wird gesprochen, bei guten Argumenten die Regel oder elterliche Erwartungshaltungen angepasst. 
Andernfalls erfolgt eine Ermahnung. Die Eltern bleiben die letzte Instanz. Bei Regelverstößen im 
offenen Verhandlungshaushalt vertreten beide Seiten ihren Standpunkt selbstbewusst. Solche 
Konflikte entstehen im Rahmen der gemeinsam ausgehandelten, weit gesteckten Regeln und 
Grenzen selten. Eltern äußern ggf. Bedenken, lassen Kinder aber mittels Versuch und Irrtum selbst 
die Konsequenzen ihrer Entscheidungen herausfinden. Als ambivalent wird ein weiterer Typus 
bezeichnet, dem auf Grund von Verunsicherung eine konsistente Erziehungshaltung aufzubauen 
nicht möglich ist (vgl. Du Bois-Reymond 1994). Zu ergänzen ist eine weitere Akzentuierung des 
Verhandlungshaushalts, die von Macha und Witzke (2008a, b) als partizipativ bezeichnet und aus 
der Studie ‚Familienbiographien‘ herausgearbeitet wurde. Es zeigt sich u.a. bei Eltern die Bereit-
schaft, von ihren Kindern zu lernen, eigenes Verhalten mit den Kindern zu besprechen, es ggf. als 
fehlerhaft einzugestehen und sich z.T. auch Maßregelungen durch die Kinder gefallen zu lassen. 
Ein Mehr an Verantwortung und Erwartungen an das Kind offenbart sich also auch im Hinblick 
auf Regeln: Laut Ergebnissen von Gertrud Nunner-Winkler (2005) geht es in den meisten Fa-
milien nicht mehr einfach darum, vorgegebene Regeln zu kennen sowie wörtlich und pünktlich 
zu befolgen, sondern ein kontextbezogenes Urteilsvermögen wird erwartet. Der Erziehungsge-
genstand ‚Moral‘, d.h. Wissen, Wollen und Können des rationalen und unparteilichen Problem-
lösens im Sinne einer vollen Identität (vgl. Kapitel 6) kommt hier zum Tragen. Der Aufbau und 
die Weiterentwicklung eines eigenen Wertesystems und Verantwortungsübernahme gehören zu 
den Entwicklungsaufgaben v.a., aber nicht nur von Kindern und Jugendlichen in Familien (vgl. 
Baier/Hadjar 2004; Nunner-Winkler u.a. 2006). Angesichts der Verhandelbarkeit von Regeln 
im Verhandlungshaushalt stellt sich die noch zu untersuchende Frage, ob bzw. inwiefern sich 



|  57Aufgaben des Familienkerns

dies auch auf moralische Regeln bezieht und ob der Umgang mit Regelverstößen analog zu 
Familienregeln verläuft (vgl. Kapitel 10).
Konfliktthemen haben sich über die Jahrzehnte zwischen Eltern und Kindern kaum verändert – v.a. 
die Themen der „Kleidung, Hilfe im Haushalt, Geschwisterstreit, Unordentlichkeit (vor allem im 
Hinblick auf das eigene Zimmer), tägliche Rücksichtnahme, Schulleistungen, zu spät nach Hause 
kommen“ sind nach wie vor brisant (Nave-Herz 2015, S. 79). Auch der steigende Medienkonsum 
(z.B. Fernsehen, Spielekonsole, Computer, Handy, Tablet) birgt Konfliktpotential. Insgesamt aber 
kommen laut der aktuellen Shell-Studie 92% der Jugendlichen gut oder bestens mit ihren Eltern 
aus – wobei bei der Verteilung auf die beiden Antwortkategorien die finanzielle Situation der Fa-
milie und der Bildungsgrad der Eltern eine Rolle spielen. Auch die Zahl der Jugendlichen, die ihre 
Kinder in der Zukunft anders erziehen möchten als ihre Eltern dies getan haben, ist von 48% in den 
1980er Jahren auf weniger als ein Viertel gefallen (vgl. Albert u.a. 2015).
Eine weitere bedeutungsvolle Relation in Familien kann die zwischen den rechtlich festgelegten 
Erziehungsberechtigten sein – es gibt aber nicht in jedem Familienkern mehrere Erziehungsbe-
rechtigte. Eine solche Allianz ist nach Sünkel (2013) von Vorteil, da Individuen sich im Hinblick 
auf das Wahrnehmen von Welt sowie ihr Wissen, Wollen und Können – sowohl bzgl. des Erzie-
hungsgegenstands als auch bzgl. der Vermittlung selbst – voneinander unterscheiden und bei der 
Vermittlung eines Dritten Faktors unterschiedlich vorgehen. Jeder Mensch ist nur von einem eben-
falls erzogenen Menschen – also nicht von einem Wesen höherer Art – erzogen (vgl. PÄD, S. 699) 
und diese Erfahrungen gehen in die eigene Vermittlungstätigkeit ein. In der Regel handelt es sich 
um Erziehungsberechtigte, die aus unterschiedlichen Herkunftsfamilien stammen und daher auf 
vielfältige, direkt oder indirekt erlebte Familientraditionen und -praktiken sowie möglicherweise 
unterschiedliche Leitbilder (siehe Kapitel 5.2.2) rekurrieren. Auch das soziale Milieu spielt hier 
eine Rolle. Die divergierenden Erfahrungen ermöglichen auf der einen Seite, gemeinsam das Beste 
aus einer Vielfalt an Praktiken und Traditionen auszuwählen – oder nach weiteren Alternativen 
zu suchen –, sie bergen allerdings auch immer Konfliktpotential (vgl. Ecarius 2010). Wie Erzie-
hungspartner miteinander umgehen spiegelt sich meist – in Abhängigkeit von der Dauer und der 
Intensität der Interaktionen zwischen Erziehungsberechtigten und Kind(ern) – in der „dispositio-
nellen Verfasstheit der Zöglinge“ (Sünkel 2013, S. 160). Hierarchische Umgangsformen zwischen 
den Erziehungsberechtigten sind hier von egalitären zu differenzieren: Erstgenannte sind z.B. die 
Beratung eines Ratsuchenden bzgl. seiner Erzieherdisposition oder die durch Überwachung und 
Kontrolle, häufig auch mit Bewertung gekennzeichnete Supervision – etwa wenn ein Elternteil 
überwacht, ob der andere bei einem Regelverstoß des Kindes dieses aus Sicht des Supervisors pas-
send maßregelt. Egalitär ist eine Zusammenarbeit der Erziehungsberechtigten mit Blick auf die 
gleiche Einwirkungsausrichtung. Die Art der Vermittlungstätigkeit kann dabei einheitlich oder 
verschiedenartig sein – die Vermittlungstätigkeiten beider sollten jedoch als Ganzes stimmig und 
konsequent im Hinblick auf ihre Ausrichtung sein, um weder Situation noch Zögling zu „zerrei-
ßen“ (vgl. Sünkel 2013, S. 162).
Auch Beziehungen zwischen Kindern des jeweiligen Familienkerns sind nicht zu vernachläs-
sigen. Sie sind nach wie vor statistische Normalität und können u.a. auf der Basis soziostruk-
tureller Merkmale wie Geburtenfolge, Geschlechterkonstellation, Rollenasymmetrie und Al-
tersunterschied sowie psychologischer Merkmale wie emotionale Nähe und Rivalitäten (vgl. 
Gloger-Tippelt 2007) analysiert werden. Weitere Merkmale wie die leibliche Verwandtschaft 
mit einem oder zwei Elternteilen und mit dem jeweils anderen Kind können z.B. speziell in 
Stief-, Patchwork- oder Adoptionsfamilien von Bedeutung sein. Aus pädagogischer Sicht ist be-
sonders interessant, wie Kinder in der Familie miteinander umgehen, v.a. wie sie füreinander er-



58  | Familie

ziehend im Sinne Sünkels (2013) tätig werden oder Einfluss auf die Erziehungstätigkeit anderer 
Familienmitglieder nehmen. Auch die Beziehung der Kinder zum Dritten Faktor ist relevant.
Außerdem können die drei genannten Beziehungskonstellationen – Eltern-Kind, Eltern-Eltern, 
Kind-Kind  – unterschiedlich miteinander kombiniert werden, z.B. als Eltern-(Kind-Kind)-, 
Kind-(Eltern-Eltern)-, (Eltern-Eltern)-(Kind-Kind)-Beziehungen usw. (vgl. Sünkel 2013). Wie 
bereits Georg Simmel feststellte, wird erst dann ein ‚Wir‘ – und in Abgrenzung davon ein ‚Ihr‘ – 
ermöglicht, wenn eine dritte Person hinzutritt (vgl. Claessens 1972). Neben der Individualebe-
ne eines ‚Ich‘ und ‚Du‘ erscheint dann also auch eine Kollektivebene innerhalb des Familien-
kerns. Es „[…] bilden sich mit der Entstehung von Untergruppen Majoritätsverhältnisse, die 
gegen die zahlenmäßig unterlegene Untergruppe ausgenützt werden können“ (Claessens 1972, 
S. 67), aber nicht müssen. In einem Familienkern mit vier Personen ergeben sich damit 25 mög-
liche Beziehungskonstellationen, bei sechs Personen bereits 301. Familienkerne sind jedoch 
nicht nur durch die Quantität ihrer Beziehungskonstellationen komplex, sondern auch durch 
die Überlagerung zum einen diverser Rollen in diesen Beziehungen – beispielsweise kann ein 
Vater gleichzeitig der Gruppe der älteren, der stärkeren und der männlichen Mitglieder des Fa-
milienkerns angehören –, zum anderen überlappen sich hier die Ebenen der Spontaneität (z.B. 
Sympathie, anerkennende Liebe, emotionales Aufeinanderangewiesensein), der Dominanz und 
der Sachorientierung (z.B. bzgl. Erziehung) (vgl. Claessens 1972).
Da für Beziehungen Zeit sowie emotionale Kraft nötig ist, können Menschen nur wenige in-
tensive, von dauerhafter Liebe geprägte Beziehungen eingehen. In Familienkernen mit bis zu 
sechs Personen besteht „zumindest rein quantitativ die Chance, daß (sic!) die Beziehungen aller 
Mitglieder zueinander realisiert werden, sehr intensiv und bestehen bleiben können.“ (Claessens 
1972, S. 62). Es wäre zwar weltfremd anzunehmen, dass alle Beziehungen in Familienkernen 
eng und von Liebe geprägt sind, allerdings handelt es sich um zentrale Aspekte vom modernen 
Verständnis von Familien-, aber auch von Paarbeziehungen ohne Kinder (vgl. Schneider 2011). 
Liebe, Anerkennung sowie emotionale Unterstützung gelten als idealtypische Merkmale von 
Familienbeziehungen und auch -erziehung in der Erziehungswissenschaft (vgl. Macha 2011). 
Emotionale Abhängigkeitsverhältnisse dürfen hier nicht übersehen werden.
Folgendes lässt sich also festhalten: Auch wenn es sich bei Familie um keine totale Institution im 
Sinne Goffmans (1973) handelt42, so ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Kinder in den 
ersten Jahren nach der Geburt den Angehörigen der älteren Generation des Familienkerns, bzw. 
den Erziehungsberechtigten völlig ausgeliefert sind, lediglich eingeschränkt durch juristische 
Regelungen, deren Verletzung in der Privatheit der Familie jedoch nicht unbedingt bemerkt 
wird. Neben dieser effektiven Abhängigkeit des Kindes von den Erziehungsberechtigten – wel-
che selbst nach Angleichung der asymmetrischen Ressourcenverteilung resp. nach einem mög-
lichen Austritt aus der Familie Teil der Erfahrung bleibt – zeigt sich auch umgekehrt für den 
Erziehungsberechtigten ein Abhängigkeitsverhältnis zum Kind, da er im Rahmen des Pflege- 
und Erziehungsauftrags an es gebunden ist und sein Ansehen mit dem Erfolg dieses ‚Projekts‘ 
in Zusammenhang steht (vgl. Claessens 1972). Diese für Beziehungen im Familienkern emoti-

42	 Dies liegt u.a. daran, dass er totale Institutionen als Organisationen auffasst (vgl. z.B. Davies 1989), zu denen 
Familien nicht gehören, da die Vermittlungstätigkeit in der Familie i.d.R. „nicht in systematischer, formalisierter 
und langfristig geplanter Form“ erfolgt (Hausner 2013, S. 14; vgl. Eichler 2008). Das Hauptmerkmal totaler 
Institutionen, nämlich die Verbindung der Lebensbereiche Schlafen, Freizeit und Arbeiten „unter ein und derselben 
Autorität“ (Goffman 1973, S. 17) und der damit in Zusammenhang stehenden Einschränkung des „sozialen 
Verkehrs mit der Außenwelt“ mindestens der ‚Insassen‘ (ebd., S. 15f ), kann durchaus in der Familie v.a. mit Blick 
auf die Kinder erfüllt sein und in Kombination mit weiteren Merkmalen wie einem minutiös geplanten Tagesablauf 
(vgl. ebd.) je nach Ausmaß einen totalitären Charakter annehmen.



|  59Aufgaben des Familienkerns

onal und machtstrukturell spezifische, über einen weiten Zeitenraum dynamisch bestehende, 
zwanghafte enge Verbundenheit in einem privaten Rahmen ist es, die vermuten lässt, dass diese 
Beziehungen auch im Kontext von Moralerziehung im Familienkern von Bedeutung sind.

Raum und Zeit

Weitere Dimensionen von Erziehung sind u.a., neben der Ebene des Gegenstands und der der 
Beziehungen, auch Raum und Zeit. Sünkel war es zeitlebens leider nicht mehr möglich diese 
auszuarbeiten.
Eine solche Ausarbeitung der Dimension ‚Raum‘ wird auch hier nicht vorgenommen, da bisher 
keine passende Konzeption für die erziehungswissenschaftliche Familienforschung vorliegt  – 
obgleich ein Anschluss an Martina Löws (2015) Raumsoziologie hier für vielversprechend er-
achtet wird – und da ‚Raum‘ im Rahmen der Fragestellung der empirischen Untersuchung nur 
eine marginale Rolle im Rahmen anderer theoretischer Konzepte einnimmt. Ein Aufscheinen 
der Thematik wird etwa mit Blick auf das ‚Spacing‘ – also „das Platzieren von sozialen Gütern 
und Menschen in Relation zu anderen Gütern und Menschen in Relation zu anderen Gütern 
und Menschen bzw. das Positionieren primär symbolischer Markierungen, um Ensembles von 
Gütern und Menschen als solche kenntlich zu machen“ (Löw 2015, S. 230) erwartet, z.B. bei 
der Sitzordnung im Rahmen gemeinsamer Mahlzeiten in der Familie o.ä. mit teilweise macht-
strukturellen Indikationen (vgl. z.B. Wulf/Althans 2001). Auch die raumzeitliche Kopräsenz 
der Familienmitglieder wird für Moralerziehung auf persönlicher und transindividueller Ebene 
als relevant vermutet. Hier soll es genügen, Raum – verstanden als „relationale (An)Ordnung 
von Lebewesen und […] Gütern an Orten.“ (Löw 2015, S. 271) – im Kontext anderer sensibili-
sierender Konzepte in die Auswertung einzubeziehen.
Ähnlich soll hier mit dem Faktor ‚Zeit‘ verfahren werden, der von großer Bedeutung ist, u.a. 
weil er Moralerziehung und Identitätsentwicklung in der Familie und Beziehungen strukturiert 
und z.T. Voraussetzung dieser Aspekte und damit mit allen theoretischen Konzepten der Un-
tersuchung verwoben ist. Zeit ist nicht nur auf der Ebene des einzelnen Individuums und der 
Familie relevant; sie steht in Wechselwirkung mit allen Systemebenen im Sinne Bronfenbren-
ners (1981). Bronfenbrenner und Morris (1998) heben mit Elder (z.B. 1999) die Bedeutung 
von zeitgeschichtlichen Perioden an Orten hervor:

„The life of individuals is embedded in and shaped by the historical times and events they experience 
over their life time“ (ebd., S. 1020, Herv. im Text).

Solche Perioden sind nicht einfach ein gesetzter Rahmen, es kommt auch nicht nur darauf an, 
wie dieser Rahmen wahrgenommen und damit umgegangen wird. Darüber hinaus bestehen 
Wechselwirkungen insoweit, dass der sozio-historische Kontext auch von den Akteuren auf 
den diversen Systemebenen von Individuum, Familie, Gesellschaft usw. hergestellt und gestal-
tet wird. Der Zeitpunkt, wann eine Wechselwirkung in Erscheinung tritt, ist ungewiss. In Zeit 
und Raum ändern sich die Gelegenheitsstrukturen für Tätigkeiten und Entwicklungen auf allen 
Ebenen (vgl. Bronfenbrenner/Morris 1998).
Familie und ihre Mitglieder sind also nicht starr, sondern entwickeln sich in der Zeit. So durch-
wandern die Generationen Kindheit und Jugendalter, während der sie erzogen werden, gehen 
über ins Erwachsenenalter, in dem sie – etwa im Falle der Geburt oder Adoption eines Kin-
des – selbst zu Erziehungsberechtigten werden (vgl. Macha 2011; Ecarius 2008) und im Alter 
dann eventuell am Familienleben der Kinder, Enkel und Urenkel erziehend partizipieren dür-
fen. Dieser Prozess ist meist durchsetzt mit dem Wechsel in andere, nicht-familiale Lebens- und 



60  | Familie

Haushaltsformen (z.B. Leben als Single, in Paarbeziehung ohne Kind). Also nicht nur im Hin-
blick auf die Zeitspanne des Familienkerns, sondern über das gesamte Leben hinweg entstehen 
auf Grund der mit der Zeit fortschreitenden Entwicklung der Individuen und Veränderungen 
in ihrem Leben immer wieder neue Aufgaben resp. Problemstellungen, die es zu bewältigen 
gilt, etwa der Schuleintritt, der Berufseinstieg oder eine Scheidung (vgl. Macha 2011). Erzie-
hung kann in diesem Kontext auch verstanden werden als Vermittlung und Aneignung nicht-
genetischer Tätigkeitsdispositionen, mittels derer diese emergierenden Probleme gelöst werden 
können, wobei das Wissen, Wollen und Können des rationalen, unparteilichen Problemlösens 
im Sinne einer vollen Identität – hier als Erziehungsgegenstand ‚Moral‘ verstanden (vgl. dazu 
Kapitel 6) – selbst eine solche nichtgenetische Tätigkeitsdisposition darstellt. Zur Aneignung 
und Vermittlung dieser Dispositionen sowie für ihre Anwendung ist jedoch wiederum Zeit 
nötig, d.h. Zeit wird zur Ressource, die aber auch passend genutzt werden muss, um wirksam 
zu werden (vgl. Bourdieu 1983; Brake/Büchner 2003; umfassende Einblicke rund um Zeit in 
Familie und Familienpolitik finden sich in Heitkötter/Jurczyk u.a. 2009 und BMFSFJ 2015). 
Gemeinsame familiäre Ereignisse können, müssen aber nicht bei allen Familienmitgliedern zeit-
gleich eine konkrete Problemstellung aufscheinen lassen. Die diversen Zeitebenen können via 
symbolischer Kommunikation zu überbrücken versucht werden (vgl. PS; siehe auch Kapitel 2).
Der zeitliche Faktor schwingt also in diversen Dimensionen der Fragestellung – wie Moralerzie-
hung und Identitätsentwicklung mit ihren Subdimensionen Beziehungen, Macht – mit und soll 
daher im Rahmen dieser Konzeptionen berücksichtigt werden, sofern er bedeutsam aufscheint.

5.2.2	 Identitätsentwicklung in der Familie

Eine weitere bedeutende Aufgabe der Familie besteht neben und in Wechselwirkung mit der 
Erziehung in der Identitätsentwicklung. Während Erziehung selbst ein Teilbereich von Inter-
aktion ist, entwickelt sich Identität wie auch Moral in Interaktionen und damit z.T. auch in 
Erziehungsprozessen in der Familie. Im Folgenden soll zunächst die Entwicklung von Identität 
nach George Herbert Mead kurz auf der Ebene des Individuums in der Familie angerissen wer-
den, welche Mead analog zur Moralentwicklung konzipiert (vgl. dazu Kapitel 6.1). Daraufhin 
folgt ein dem Datenmaterial der empirischen Untersuchung geschuldeter Exkurs: Im Material 
zeigte sich sehr deutlich die Bedeutung von Anerkennung im Kontext Moralerziehung in der 
Familie, obgleich Anerkennung zuvor nicht Teil des theoretischen Skeletts der Untersuchung 
war. Deshalb soll im Anschluss an die Subjektebene von Identitätsentwicklung theoretisch auf 
Identitätsbehauptung mittels Anerkennung in Abgrenzung zum Gefühl der Überlegenheit ein-
gegangen werden. Anerkennung steht in Zusammenhang mit Bildern von und Erwartungen 
an sich selbst und andere, die wiederum in der konkreten Situation auch auf ein ‚Drittes‘ (vgl. 
Ecarius 2010), einen Gegenstand wie Moral als nichtgenetische Tätigkeitsdisposition oder als 
Tätigkeit als solche, bezogen sind. Solche Leit-, Selbst- und Fremdbilder werden mit Mead (vgl. 
z.B. GIG) und Reich (2002) als essentiell für Identitäts- und damit auch für Moralentwicklung 
und Interaktion inkl. Erziehung betrachtet und daher mit Blick auf den Familienkern skizziert. 
Als letzter Punkt zur Identitätsentwicklung wird diese auf der Ebene des Familiensystems im 
Sinne eines ‚Doing Family‘ erörtert.

Identitätsentwicklung der einzelnen Familienmitglieder im Familienkern

Identität ist nicht von Geburt an vorhanden, sondern – nicht nur auf der Ebene des Familiensys-
tems, sondern auch auf der des einzelnen Subjekts – ein gesellschaftlicher, interaktiver Prozess 
(vgl. GIG). Das Subjekt wird dabei einerseits als aktiver Konstrukteur seiner Identität verstan-



|  61Aufgaben des Familienkerns

den, bewegt sich jedoch in strukturellen Rahmungen und entwirft und bearbeitet seine Identi-
tätskonstruktion stetig in Wechselwirkung mit anderen (vgl. Macha 2011). 
Da Interaktion im frühen Kindesalter in der Regel in weiten Teilen in der Familie stattfindet, 
nimmt Identitätsentwicklung hier meist ihren Ausgang und stellt auch über die Zeitspanne hin-
weg – nicht nur für Kinder, sondern auch für Erwachsene – einen identitätsstiftenden Ort dar. 
Mead konzipiert Identität als ein ‚Self ‘43, welches gekennzeichnet ist durch einen individuellen 
Inhalt (‚I‘) sowie durch eine Struktur (‚Me‘), die auf einzigartige Weise den gesellschaftlichen 
Prozess spiegelt (vgl. GIG, S. 253, Fußnote S. 276).

„In dem Moment, in dem das Kind die Fähigkeit entwickelt, Bedeutungen und Sinn zu erfassen, mit 
denen andere – [zunächst v.a., MW] die ältere Generation – seinen Handlungen Sinn verleihen, eröff-
net sich für das Kind die Möglichkeit, aus der Perspektive der Anderen ein „Me“ […] zu entwerfen, in 
der Art und Weise, wie die anderen Interaktionspartner es verstehen, ihm Deutungen zuschreiben […]“ 
(Ecarius 2010, S. 19)

Das ‚Me‘ meint die Identität bzw. deren Teil, der sich der Einzelne bewusst werden kann (GIG, 
S. 218), denn das ‚I‘ ist immer nur in vergangener Form in unserer Erfahrung präsent und sobald 
man über das vergangene ‚I‘ nachdenkt und es bewusst macht, ist es schon Teil des ‚Me‘ (vgl. GIG, 
S. 217). So ist es nach Jörissen (2010, S. 101) eher das ‚Me‘, das als soziale Identität bezeichnet wer-
den könnte, denn es ist die „vom Individuum selbst […] konstruierte Antwort auf die […] Frage, 
wer es ist […]“, wohingegen das ‚Self ‘ stets Teil des sozialen Prozesses und damit nicht vom Hand-
lungskontext abgrenzbar ist. Die Funktion des ‚Me‘ ist die der Kontrolle des Verhaltens, um für die 
jeweilige Gemeinschaft vorteilhaft zu handeln und Mitglied dieser Gemeinschaft sein zu können 
(vgl. GIG S. 254, 241); dies bezieht sich auch auf die Ebene der Familie, obgleich Mead stets die 
der Universalgemeinschaft anvisiert (vgl. dazu Kapitel 6). Das ‚Me‘ beinhaltet u.a. Regeln auf den 
Ebenen der konkreten Beziehungen, Konventionen und Moral (vgl. Keller 1996) sowie von Ge-
wohnheiten, über die alle anderen Mitglieder der jeweiligen Gemeinschaft(en) verfügen, deren 
Mitglied der Einzelne ist (GIG, S. 241). Diese Regeln und Gewohnheiten werden – obgleich oft 
nicht bewusst – in Interaktionen generiert und können in affirmativer, modifizierender oder ab-
lehnender Weise nicht nur handlungs-, sondern auch identitätsrelevant in der konkreten Situation 
unter einer konkreten Problemstellung werden. Weiterhin liegen auch im ‚Me‘ die Erwartungen, 
die mit dem Blick des Dritten sowie den Leit-, Selbst- und Fremdbildern (siehe Unterkapitel ‚Bil-
der im Familienkern‘) in der jeweiligen Situation verbunden sind. 
Das ‚I‘ hingegen enthält neue, auch von dem jeweiligen Akteur ungeahnte, unkontrollierbare 
Elemente und ermöglicht Innovation (vgl. GIG, S. 221, 248f ). Es ist impulsiv und laut Mead – 
wie alle Impulse – im Laufe der Zeit durch das Interagieren in Gesellschaft(en) beeinflusst (vgl. 
GIG, S. 273f, 387, 379ff ). Das ‚I‘ ermöglicht es, „[d]as eigene „Me“ und damit die familialen 
Interaktionsmuster zu bezweifeln oder zu bekämpfen“ (Ecarius 2010, S. 22); es handelt sich 
dabei um einen „(selbst-) verständliche[n] Prozess der Identitätsbildung“, der sich u.a. im Rah-
men „kindliche[r] und jugendtypische[r] Impulsivität und Kreativität“ ausdrückt (ebd., S. 22) 
und nötig ist, um eine Balance zwischen dem „Einssein“ mit der Familie oder anderen Gemein-
schaften und der „individuelle[n] Selbstbehauptung“ zu erreichen (ebd., S. 23). Aber auch bei 
Erwachsenen kann das ‚Me‘ in seiner Kontrollfunktion versagen. Ein Beispiel dafür sind Eltern, 

43	 Aus Gründen der Lesbarkeit und im Anschluss an Jörissen (2000) werden die Begriffe ‚Me‘ und ‚I‘ nicht übersetzt, 
sondern beibehalten. Die Begriffe ‚Self ‘ und ‚Identität‘ werden sinngleich verwendet, auch wenn für Mead kein 
unmittelbares Selbstverhältnis existiert und das Individuum stets nur vermittelt über Andere „sich gewinnt“ 
( Jörissen 2000, S. 59).



62  | Familie

die in einer Situation, in der sie nervlich sehr angespannt sind, ihr Kind unreflektiert schlagen, 
obwohl sie auf der bewussten Ebene anerkennen, dass dies ein Verhalten ist, welches ihrem ‚Me‘ 
entsprechend, nicht zur Option steht. Da das Verhalten nicht mit der bewussten Identität der 
Eltern vereinbar ist, kommt es zu einem Identitätskonflikt, der Reflexion auslöst (vgl. dazu Ka-
pitel 6.1) und Identitätsentwicklung erst ermöglicht. So ist es auch nicht der Interaktionsmodus 
der „vorsymbolische[n] Gestenkonversation“, in der den sie äußernden Personen die Gesten un-
bewusst sind (vgl. Jörissen 2000), auf die Meads Theorie fokussiert, sondern die symbolvermit-
telte Interaktion vor allem durch vokale Gesten, die für alle Mitglieder der Familie den gleichen 
Sinn44 haben (vgl. GIG, S. 86f ). 
Auf Grund eines Konflikts wird die Reaktion verzögert. Das Individuum nimmt dann im Mead-
schen Idealfall die Haltung der anderen gegenüber sich selbst, untereinander und gegenüber den 
organisierten gesellschaftlichen Tätigkeiten ein. In einem zweiten Stadium verallgemeinert das je-
weilige Familienmitglied diese einzelnen Haltungen zu einer Gruppenhaltung – idealerweise nicht 
nur auf der Ebene der Familie, sondern auch auf der der Gemeinschaft –, die Mead als die Hal-
tung des verallgemeinerten Anderen bezeichnet, und nimmt sie als Ganzes in sein Denken herein. 
Das ‚Self ‘ im vollen Sinne entwickelt sich nur, wenn alle Aspekte erfüllt sind (vgl. GIG, S. 196f, 
200–204). Die Perspektivenübernahme üben Kinder im Rollenspiel (z.B. Räuber und Gendarm) 
und Wettspiel (z.B. Mannschaftsspiele wie Baseball). Das ‚I‘ ist „[…] die Antwort des Einzelnen auf 
die Haltung der anderen ihm gegenüber, wenn er eine Haltung ihnen gegenüber einnimmt. Nun 
sind zwar die von ihm ihnen gegenüber eingenommenen Haltungen in seiner eigenen Erfahrung 
präsent, doch wird seine Reaktion ein neues Element enthalten“ (GIG, S. 221). Die Antwort des 
Einzelnen verändert diese organisierte Haltung und damit das ‚Me‘. Diese Modifikation scheint 
erst, wenn sie vergangen ist, in unserer Erfahrung durch Erinnerung auf (vgl. GIG, S. 240). Auch 
die Haltungen der anderen sind im Fluss; etwa ändern sich mit der Zeit – wie dargestellt – inter-
aktiv die Erwartungen, die die Eltern an das Kind herantragen (vgl. Ecarius 2010). D.h. es handelt 
sich um eine reziproke45 Entwicklung, in der einzigartige Perspektiven der Akteure vermittelt über 
signifikante Symbole wechselseitig miteinander verbunden sind (vgl. GIG; PS). Moralbezogene 
Interaktion ist in besonderem Maße identitätsrelevant, wie Bergmann und Luckmann erläutern:

„Weil bei moralischer Kommunikation die Stellung, Reputation einer Person innerhalb eines sozialen 
Lebenszusammenhangs auf dem Spiel steht, sind die Handelnden in der Regel nicht einfach distanziert 
an dem Geschehen beteiligt, sondern fühlen sich in der Gesamtheit ihrer Person betroffen. Das erklärt, 
weshalb moralische Akte in den meisten Fällen eine starke affektive Komponente aufweisen. Unab-
hängig davon, ob sie zum Ziel von Moralisierung durch andere wurden, zeigen Handelnde Scham und 
Schuld, wenn sie selbst Regeln des sittlichen Verhaltens verletzt haben, von deren Gültigkeit sie über-
zeugt sind. Mit dem Ausdruck der Empörung, Entrüstung und Ressentiment sowie mit den formalen 
Darstellungsmitteln der Wiederholung, der Ausschmückung und der Übertreibung geben Handelnde 
zu erkennen, daß [sic!] sie sich durch einen Interaktionspartner in ihren normativen Erwartungen im 
Hinblick auf Regeln des sittlichen Verhaltens verletzt fühlen.“ (Bergmann/Luckmann 1999b, S. 30)

44	 „Die vokale Geste wird zum signifikanten Symbol [...], wenn sie auf das sie ausführende Individuum die gleiche 
Wirkung ausübt wie auf das Individuum, an das sie gerichtet ist oder das ausdrücklich auf sie reagiert und somit 
einen Hinweis auf die Identität des Individuums enthält, das die Geste ausführt“ (GIG, S. 85). Wie eine solche 
gemeinsame „Reihe möglicher Reaktionen“ (GIG, S. 111) entstehen kann, erklärt Mead nicht. Einen Vorschlag 
unterbreitet z.B. Benjamin Jörissen, der diese Frage mit der Annahme mimetischer Prozesse der Nachahmung von 
Bewegungen und Gesten zu lösen versucht (vgl. Jörissen 2000). Dieser soll hier jedoch nicht erörtert werden.

45	 „Der Begriff „Reziprozität der Perspektiven“ findet sich erstmals bei Theodor Litt (1926). […] Gemeint ist damit, 
dass der Einzelne sich in die Rolle des anderen hineinversetzen kann, seinen Standpunkt einnehmen kann: Der 
Einzelne übernimmt in Gedanken die Rolle, die Perspektive des anderen (sic!)“ (Stegbauer 2002, S. 119).



|  63Aufgaben des Familienkerns

Weiterhin spalten wir uns im Gespräch mit anderen „[…] in die verschiedensten Identitäten auf 
[…]. Mit dem einen diskutieren wir Politik, mit einem anderen Religion. Es gibt die verschie-
densten Identitäten, die den verschiedensten gesellschaftlichen Reaktionen entsprechen“ (GIG, 
S. 184f ), z.B. eine Person als Vater, Ingenieur, Hobby-Fußballtrainer, Bruder, Sohn, Nachbar. 
Mead macht die Einheit und Struktur der „kompletten Identität“ von der Spiegelung des „voll-
ständigen gesellschaftlichen Prozesses“ abhängig (vgl. GIG, S. 186). Es muss zwischen den 
verschiedenen Teilidentitäten Kohärenz geschaffen werden (vgl. Jörissen 2000; Geulen 1989; 
Keupp 2002). Eine solche Kohärenz sowie eine Balance zwischen der individuellen und den 
gemeinschaftlichen Ebenen von Identität mit ihren jeweiligen Regeln, Werten und Normen zu 
unterstützen, ist Aufgabe der Familie.

Identitätsbehauptung im Rahmen von Anerkennung und Überlegenheitsgefühl

Nach Mead entwickelt sich das ‚Self ‘ „stets im Kontrast zum anderen“ (GIG, S. 239). Er sieht 
die Eigenheiten der Person als besonders wertvoll an; diese können aber nur zur Identitätsent-
wicklung beitragen, wenn es möglich ist, sie mit anderen zu teilen (GIG, S. 373f ). Weil die Iden-
tität gesellschaftlicher Natur ist, „muss [sie, MW] von anderen anerkannt werden, um jene Wer-
te zugeschrieben zu bekommen, die wir ihr gerne zugeschrieben sehen möchten“ (GIG, S. 248). 
Der Andere ist notwendig: Balzer und Ricken (2010) argumentieren mit Jessica Benjamin, dass 
im Falle einer angenommenen, vollständigen Kontrolle über den Anderen – so dass man alles 
bekommt, was man möchte – der Andere lediglich eine Ausdehnung des eigenen Selbst wäre 
und folglich uns nicht als Anderer anerkennen könnte. Es geht „[…] darum, das eigene Selbst zu 
behaupten und den und die Anderen als selbständige Personen anzuerkennen (und anerkennen 
zu müssen, um das eigene Selbst behaupten zu können)“ (Balzer/Ricken 2010, S. 65). So erklärt 
Axel Honneth unter Rückgriff auf Donald W. Winnicott, dass Liebe in Primärbeziehungen erst 
zu Anerkennung werden kann, wenn die Symbiose zwischen Mutter und Kind zerbricht und 
eine „prekäre Balance zwischen Selbständigkeit und Bindung“ hergestellt werden kann (Hon-
neth 1994, S. 154) und damit Hegels Idee des „Selbstsein[s, MW] in einem Fremden“ gelingt 
(Hegel zitiert nach Honneth 1994, S. 154). Erst durch das Einnehmen der Haltung der anderen 
kann Identität konstruiert werden (vgl. GIG).
Diese Konstruktion einer Identität wird laut Mead durch die Herstellung eines Gefühls von 
Überlegenheit respektive von Anerkennung permanent zu verwirklichen versucht (vgl. GIG). 
In Interaktionen wird immer wieder das Verhältnis zwischen Selbstanerkennung und Anerken-
nung des Anderen ausgehandelt und neujustiert (vgl. Ecarius 2010). Im Gegensatz zum Über-
legenheitsgefühl, das sich immer „auf etwas, durch das wir uns gegenüber anderen Menschen 
vorteilhaft unterscheiden“ (GIG, S. 249), stützt, ist Anerkennung ein dreistelliger Relationen-
begriff und bedeutet,

etwas oder jemanden 
werteneutral zu billigen/zu akzeptieren oder wertpositiv wertzuschätzen/zu würdigen
als etwas/jemanden oder in seiner Funktion als etwas/jemanden (vgl. Balzer/Ricken 2010, S. 39f ).

Anders als das Überlegenheitsgefühl benötigt Anerkennung keine unterlegene Person.
Mead unterscheidet zwei Arten, wie dieses für die Identitätsbehauptung notwendige Gefühl der 
Überlegenheit respektive Anerkennung hergestellt werden kann:
Überlegenheit wird hergestellt, indem man sich in Abgrenzung zu einer unterlegenen Person 
oder Gruppe überlegen fühlt, etwa durch den Spaß an Rückschlägen, besonders jener anderen, 
die in engem Kontakt zu unserer Identität stehen. Ist beispielsweise eine andere Person gestürzt, 



64  | Familie

flammt nach Mead i.d.R. im ‚I‘ ein Lachen auf. Dem ‚I‘ macht die Situation Spaß, der nicht bös-
willig sein muss. Meist wird das Lachen vom ‚Me‘ unterdrückt und man hilft der gestürzten Per-
son auf die Beine (vgl. GIG, S. 251). Weiterhin kann ein Überlegenheitsgefühl etwa auf Folgen-
dem basieren: Sprach- und Modegewohnheiten, wirtschaftlichen oder gesellschaftlichen Status, 
besonderen Fähigkeiten (z.B. ein gutes Erinnerungsvermögen) oder Eigenschaften, die Mead als 
„tiefe und solide Grundlagen“, als „Basis für den Selbstrespekt“ bezeichnet (GIG, S. 248), wie 
sein Wort zu halten und seine Verpflichtungen zu erfüllen (vgl. GIG). Mit letzterem wird hier 
ein Zusammenhang zwischen dem Handeln nach von der betreffenden Person als moralisch 
anerkannten Prinzipien (vgl. Kapitel 6) und dem Selbstrespekt angedeutet. Es geht dabei um 
Kohärenz, d.h. um ein Gefühl der Stimmigkeit, der Einheit der Person (vgl. Macha 2011). Etwa 
das Erfüllen von moralischen Verpflichtungen kann auch auf der Ebene der Anerkennung ohne 
die Erhebung über andere zum Tragen kommen und identitätsstiftend wirken:
So kann sich unter günstigen Voraussetzungen eine Haltung ‚gerechter‘ Anerkennung der Fä-
higkeiten der Person auf ihren Gebieten entwickeln – dies betrifft folglich den wertpositiven 
Aspekt der oben genannten Definition von Anerkennung. Avisiert wird dann nicht mehr die 
Überlegenheit über andere, sondern das Ausfüllen ihrer Funktion im Vergleich zu anderen (vgl. 
GIG, S. 332). Es besteht der Wunsch, dass alle Beteiligten ihre Funktion erfüllen. Wenn ein 
Stürmer im Fußball seine Funktion im Spiel gut ausfüllt und ein gutes Spiel liefert, der Torwart 
jedoch nicht, fühlt der Stürmer sich möglicherweise dem Torwart überlegen, bedauert das i.d.R. 
jedoch. „Man fühlt die eigene Identität nicht in der Überlegenheit gegenüber einem anderen, 
sondern in der gegenseitigen Beziehung, die für die Erfüllung mehr oder weniger gemeinsamer 
Funktionen notwendig ist“ (GIG, S. 364). Nach Mead handelt es sich hier um eine wirkungs-
vollere und höhere Form des Selbstwertgefühls als das auf Unterlegenheit mindestens einer an-
deren Person basierende (vgl. GIG, S. 365). 
Familie fußt Mead zufolge mit ihren Eltern-Kind-, Geschwister- und Partnerbeziehungen i.d.R. 
weniger auf einer rationalen Grundlage wie die der Funktionen. Ein „Gefühl der eigenen Wich-
tigkeit“ (GIG, S. 364) hängt hier auch vom Wunsch nach Lob oder der Angst vor Strafe ab (vgl. 
GIG, S. 361); „[…] man gelangt zu diesem Gefühl der Überlegenheit durch die Identifikation 
seiner selbst mit einer überlegenen Person oder Gruppe“ (GIG, S. 364). Aber auch die ratio-
nale Herstellung von Anerkennung in Familien ist denkbar, etwa wenn jedes Familienmitglied 
bei der Vorbereitung für ein Familienfest mithilft, z.B. der kleine Sohn hilft beim Backen und 
Dekorieren, die große Tochter beim Aufstellen der Bierbänke, die Mutter erledigt die Einkäufe 
und der Vater putzt. Jeder kann und soll in seinem Bereich gut sein, damit das gemeinsame Ziel, 
ein schönes Fest, erreicht werden kann. Interessant im Kontext von Moralerziehung sind Funk-
tionszuschreibungen zur jeweiligen Rolle der Familienmitglieder, also die Frage, welche Funkti-
onen aus Sicht der Familien mit der Rolle des Vaters, der Mutter und des Kindes, beispielsweise 
bzgl. Regeleinforderung, verbunden sind, um Anerkennung zu erhalten.
Ein Überlegenheitsgefühl wird überflüssig in Situationen, „in denen sich die einzelne Identität 
für ihr Weiterbestehen von den einzelnen Mitgliedern der jeweiligen gesellschaftlichen Gruppe 
abhängig fühlt […]. In jenen gesellschaftlichen Situationen aber, in denen sie ihre gesellschaftli-
chen Beziehungen zu anderen Identitäten nicht in ein gemeinsames einheitliches Muster inte-
grieren kann [...], entwickelt sich zeitweilig […] eine Haltung der Feindseligkeit, der „latenten 
Opposition“ gegenüber der organisierten Gesellschaft oder Gemeinschaft, deren Mitglied sie 
ist“ (GIG, S. 354f ). Dies kann auch in der Familie der Fall sein.
Honneth (1994) hebt Meads Verengung des Anerkennungsbegriffs auf den Funktionsaspekt 
auf. So spricht er auf der Ebene der Familie von der Anerkennung des Bedürfnisses nach emo-



|  65Aufgaben des Familienkerns

tionaler Akzeptanz und Zuwendung der einzelnen Person (vgl. auch Macha 2011; Schäfer/
Thompson 2010). Dieses Bedürfnis ist für die ganzheitliche Entwicklung – insbesondere, aber 
nicht nur der Identitätsentwicklung – der Eltern und v.a. der Kinder von großer Bedeutung. In 
der Familie ist es nach Honneth in gewissem Maß nötig, den affektiven Rahmen zu verlassen, 
rational zu diskutieren und die so gewonnenen Einsichten wieder in affektive Einstellungen zu-
rückwandern zu lassen (Honneth 1995). Neben der Sphäre von Primärbeziehungen tritt die des 
Rechts mit der Anerkennung der Person als Träger von Rechten – eine Dimension mit beson-
derer Bedeutung mit Blick auf Moral, da hier auch das Prinzip der Gleichwürdigkeit angelegt ist 
und moralische Regeln zum Gegenstand werden – sowie die Sphäre der Wertegemeinschaften 
mit der Anerkennung der Person als wertvoll für etwas Drittes (vgl. Honneth 1994). 
Die Logiken von Anerkennung und Überlegenheit sind ambivalent: Sie sind bejahend und ab-
lehnend. Formen der Anerkennung stehen Missachtungsformen wie etwa Vernachlässigung, Be-
leidigung, Entwürdigung und Misshandlung gegenüber (vgl. Balzer/Ricken 2010). Auch unsere 
„Mängel im Vergleich mit anderen“ gehen in die Identität ein (GIG, S. 248f ). Darüber hinaus 
stützen Anerkennung und Überlegenheit nicht nur die Selbst- und Weltverhältnisse, sondern 
bringen sie hervor und verändern sie. Derartige Ambivalenzen zeigen sich auch im pädagogischen 
Handeln, das zugleich ermöglichend und regulierend, bestätigend und negierend, belohnend und 
bestrafend, Handeln sowohl mit und für als auch gegen andere ist. Jeweils beide Pole sind wichtig 
und haben ihre Berechtigung (vgl. Balzer/Ricken 2010). Aber auch im Hinblick auf Anerkennung 
einer Person durch sich selbst oder durch Andere treten Ambivalenzen auf. In diesem Rahmen 
kommen Selbst- und Fremdbilder zum Tragen als Bild von einer Person als über- oder unterlegen – 
grundsätzlich oder bereichsspezifisch – oder von einer Person, die z.B. als liebenswert, gleichwür-
dig, fair, usw. anerkannt wird oder als abstoßend, unmündig, ungerecht etc. missachtet wird.

Bilder im Familienkern

Besonders in moralbezogenen Interaktionen – auch in Familien – wird häufig nicht nur das 
Verhalten einer Person bewertet, sondern auch die Person selbst (vgl. Bergmann/Luckmann 
1999b). Diese Bewertungen können sich als Teil von Selbst- und Fremdbildern verstetigen und 
eine Grundlage etwa für Identität, Familienbeziehungen und -praktiken bilden, die wiederum 
von diesen Aspekten beeinflusst wird. Obgleich hier die Mikroebene der Familie im Fokus der 
Untersuchung steht, ist zu bedenken, dass die Bilder von sich selbst und dem signifikanten An-
deren, die einer Interaktion zugrunde liegen und über das ‚Me‘ wirksam werden, i.d.R. mit Leit-
bildern diverser Kollektivebenen in der Praxis vermengt auftreten, also etwa auf den Ebenen des 
Familienkerns, des gesamten Familienverbands, aber auch außerfamiliärer Bereiche wie Freun-
deskreis, Arbeitsstätte und nicht zuletzt der Gesellschaft. Es könnte heuristisch systematisiert 
werden, dass Selbst- und Fremdbilder sich auf das Sein, Leitbilder auf das Sollen beziehen. Das 
bedeutet nicht, dass etwa in Fremdbildern perspektivenunabhängig ein Bild vom Gegenüber 
gezeichnet wird, sondern dass sie Vorstellungen vom bzw. Zuschreibungen zum Anderen, wie 
er aus der Perspektive des Akteurs ist und damit verbundene Erwartungen beinhalten, nicht 
davon, wie er sein soll. In der Praxis ist diese Trennung auf Grund der Verwobenheit der For-
men von Bildern im Familienkern, wie bereits angemerkt, schwierig; theoretisch sind jedoch 
beide Formen relevant. Die symbolischen Äußerungen über diese Bilder sind identitätsrelevant, 
denn sie wirken potentiell auf das ‚Me‘, können die Situationsdefinition (vgl. Thomas 1928, 
1965) und Erwartungen in der Situation auch mit Blick auf moralische Regeln beeinflussen und 
stehen in Zusammenhang mit einer möglichen Selbstbindung an moralische Regeln. Deshalb 
sollen nun solche Bilder in den Blick genommen werden.



66  | Familie

Selbst- und Fremdbilder
Selbst- und Fremdbilder bewegen sich, folgt man Reich (2002, 1998) – der u.a. Lacan mit Sart-
re, Levinas und Mead zusammenzubringen versucht –, auf drei Ebenen: Als vorsprachliche, sich 
stets im Fluss befindliche Vorstellungen oder Konzeptionen von uns selbst bzw. anderen liegen 
sie im imaginären Bereich. Sie sind eine Art intuitives oder implizites Wissen, zu dem wir kei-
nen direkten Zugang haben. „Es ist die Tücke des Imaginären, daß (sic!) es für uns erst verfügbar 
wird, wenn wir eine symbolische Form dafür finden“ (Reich 2002, S. 129). Erst wenn wir die 
imaginierten Selbst- und Fremdbilder in Symbole fassen, werden sie bewusst und ermöglichen 
Denken und Verständigung (vgl. GIG, Reich 2002). Reich spricht wie Lacan von einer dritten 
Ebene, dem ‚Realen‘, grenzt sich allerdings auch von Lacan ab:

„Wann immer die Realität als eindeutig und – auch optisch – klar strukturiert und offensichtlich er-
scheint, ist in ihr zugleich das eingeschlossen, was dem Beobachter entgeht. Dieses Entgangene nennen 
wir das Reale. Es erscheint in der Realität, und wir bemerken es, wenn uns der Bruch zwischen dem 
Erwarteten und Unerwartetem beobachtbar wird. Dies ist ein Grundsatz, den ich mit Lacan teile. An-
ders als er möchte ich jedoch den Akzent dann so setzen: Beobachter tendieren dazu, die Wirklichkeit, 
wie sie für sie ist, zu erfassen und sich dies ordnend – symbolisch – festzuhalten. Entdecken sie nun das, 
was sie nicht antizipiert hatten, dann suchen sie sofort wieder, es in die Ausschließungsbedingungen 
ihrer Perspektiven, ihres Fokus, ihrer Konstruktion von Wirklichkeit aufzunehmen. Beobachter ten-
dieren mit anderen Worten zur Schärfe ihrer Beobachtungen und Aussagen hierüber. Die Ereignisse 
jedoch, die sie beobachten, können je nach dem Grad zugelassener Komplexität des Beobachtens – also 
Auflösung sehr reduktiver Ausschließungsbedingungen – gar nicht auf Dauer scharf gehalten werden. 
Ereignisse sind singulär, unendlich in ihren Beobachtungsvorräten, schwierig und problematisch in den 
interaktiv vermittelten Bildern und Vorstellungen über sie. Ein Beobachter wird also niemals in ihnen 
das Reale im Sinne eben der Antizipation dessen, was immer noch kommen mag, leisten können. Wenn 
wir also davon sprechen, daß wir uns unsere Wirklichkeit erfinden, sie konstruieren, dann konstruieren 
wir zwar eine symbolische Realität, sei es eine materielle oder geistige, aber erreichen in solchen symbo-
lischen Konstruktionen doch nie das Reale.“ (Reich 2002, S. 108)

Reich meint also mit dem ‚Realen‘ keine sozial konstruierte, imaginäre und symbolische Wirklich-
keit oder Realität, sondern alles, was wir in seiner Grenzfunktion sinnlich wahrnehmen als äußere 
Eingriffe in unsere imaginären und symbolischen Konstrukte. Wir können es im Nachhinein den-
ken, darüber sprechen, aber es nicht fassen (vgl. Reich 2000, S. 90). Dieser Sachverhalt weist laut 
Reich (2002, S. 105) darauf hin, „dass es mehr in unserem Leben gibt als dieses Denken“, und zeigt 
sich uns als ungeahnte – nach Mead im Rahmen von Emergenz entstehende, neue – Ereignisse, 
die Probleme resp. Perturbationen in der Perspektive des Akteurs inhärieren (vgl. PS), d.h. diese 
Ereignisse stören unser Vorstellen, unser Denken, unsere Handlungsvollzüge.
Reich schreibt: „Dies aber sind bereits seine Gedanken über uns, also seine Imaginationen, seine 
Vorstellungen über das, was in uns vorgehen könnte“ (Reich 2002, S. 88, Herv. MW). Gedan-
ken sind Mead – und wie gezeigt eigentlich auch Reich – zufolge nicht vorsprachlich-imaginär, 
sondern symbolisch. Deshalb soll hier Reichs Systematisierung weiter differenziert werden – es 
handelt sich dann um drei Andere46 auf Seiten des Akteurs: den imaginären, wie der Akteur ihn 
sich vorsprachlich vorstellt, den symbolisch-gedachten, wie der Akteur in Gedanken sein Bild 
von ihm bzw. Teile davon in Sprache fasst  – etwa auf der Basis von Perspektivenübernahme 
des verallgemeinerten Anderen –, und den symbolisch-geäußerten Anderen, wie der Akteur in 
Interaktionen über den anderen – bewusst oder unbewusst – sein Bild vom anderen zum Aus-

46	 Die Differenzierung zwischen Reichs (2002) großem und kleinem Anderen soll hier im Hinblick auf die Schreibweise 
nicht zur Anwendung kommen.



|  67Aufgaben des Familienkerns

druck bringt. Diese Facetten von Fremdbildern stehen in Wechselwirkungen mit dem, wie sich 
der Akteur in Interaktionen symbolisch äußert und wie wiederum andere im Hinblick auf den 
anderen dies tun. Sie sind also ständig im Fluss. Analog bewegt sich auch das Bild des Akteurs 
von sich selbst auf diesen Ebenen. 
Wechselwirkungen von eigenem Imaginärem, Symbolisch-Gedachtem und Symbolisch-Geäußer-
tem sowie wahrgenommenen Ereignissen sind nötig: Zum einen ist es sinnvoll, Inneres zu reflek-
tieren und zu äußern, Rückmeldung darauf zu erhalten und so nicht davon „ertränkt zu werden“ 
(Reich 2002, S. 98; vgl. dazu auch PS, S. 77). Zum anderen wird so eine Chance eröffnet, Einfluss 
auf das Innenleben anderer zu nehmen (vgl. Reich 2002) und damit auch auf Erziehung. 
Die Ebenen sind zwar reziprok miteinander verwoben, stellen nach Reich jedoch auch selbst 
Grenzen dar: Während das ungeahnte Ereignis (‚Reales‘) im Sinne einer Perturbation eine Kon-
struktionsgrenze meint, handelt es sich in den anderen Fällen um Grenzen der Zugänglichkeit zu 
Menschen: Die imaginäre Achse – die um das Symbolisch-Gedachte zu erweitern ist – zeigt sich 
insofern, als Kommunikation mit Anderen stets vermittelt über Selbst- und Fremdbilder erfolgt: 
Wir interagieren nicht nur auf der Basis eines Bildes von uns selbst (Selbstbild) und davon, wie 
wir uns vorstellen, dass der Andere uns sieht (Blick des Dritten), sondern auch auf der Grundlage 
unseres Bildes vom Anderen (Fremdbild). Diese Bilder in Kombination mit den Beziehungsdefi-
nitionen in den Perspektiven der einzelnen Akteure stehen in Verbindung zu bestimmten Erwar-
tungen und Rollen, die in der Interaktion zum Tragen kommen können (vgl. Reich 2002).
Eine weitere Grenze der – oder von der andere Seite betrachtet: ein Hilfsmittel zur ansatz-
weisen Herstellung von – Zugänglichkeit zum Anderen sind die Symbolsysteme der Verstän-
digungsgemeinschaften. Sobald wir über unser Imaginäres nachdenken oder wir uns darüber 
äußern, befinden wir uns im symbolischen Bereich. Die Möglichkeiten, Inneres auszudrü-
cken, sind also weitgehend begrenzt auf Sprache, Gestik, Mimik etc47.  – ein Problem, das 
bereits Platon erkannte (vgl. Ueding/Steinbrink 2005). Dies bezeichnet Reich (2002) als 
Sprachmauer. So kann auch keine Kommunikation in ihrer Gänze symbolisch beschrieben 
werden. Nicht zu vergessen ist, dass aus diversen Gründen nicht alles Symbolisch-Gedachte 
auch symbolisch geäußert wird, außerdem Symbolisch-Geäußertes nicht notwendigerweise 
dem Symbolisch-Gedachten entspricht und beides stets unter einer konkreten Problemstel-
lung in einer Gegenwart reflektiert wird.
Mit Mead kann noch die Bedeutung der Körperlichkeit im Hinblick auf Selbst- und Fremd-
bilder ergänzt werden. Menschen als physische Objekte48, als Körper, sind uns im Rahmen 
von Kontakterfahrung49 bzw. dessen Antizipation aus unserer Perspektive im Prinzip situa-

47	 Auch das Arrangieren von Gegenständen und Personen in Raum und Zeit (vgl. Löw 2015, Goffman 2017) spielt 
hier eine Rolle. Weder unsere Imaginationen noch die von anderen sind uns unmittelbar zugänglich.

48	 Physische Objekte sind solche, die nicht auf Gesten reagieren und deren Merkmale dem Anderen oder sich selbst 
aufgezeigt werden können, die lediglich in ihrer Beziehung zum Akteur existieren – Eigenschaften wie glatt, braun, 
rund, warm und weich etwa sind sinnliche Erfahrungen eines Akteurs. Physische Objekte können in ihrer Funktion 
für den Akteur in der konkreten Situation wahrgenommen werden wie die Hand eines Familienmitglieds zum 
Halten einer Leiter, der Körper des Anderen zur eigenen sexuellen Befriedigung (vgl. GIG, S. 230, 293, 382).

49	 Kriterium für die intersubjektive Realität von Wahrnehmung physischer Objekte ist Distanzerfahrung im Sinne von 
Aussicht auf Kontakterfahrung, d.h. wenn wir ein solches Objekt in der Entfernung sehen, antizipieren wir auf der 
Basis von bereits mit Objekten gemachten Erfahrungen die möglichen Kontakte bzw. eine Auswahl davon, wenn wir 
die Distanz zu diesem Objekt überwinden. Im Fokus einer solchen Realitätsprüfung – nicht von Erziehung – bei Mead 
stehen die Möglichkeiten, das Objekt für die eigenen Ziele und Zwecke zu manipulieren bzw. einzusetzen (vgl. GIG). 
Das physische Objekt „existiert tatsächlich, wenn wir Kontakt mit ihm haben oder haben könnten. Andernfalls ist es 
eine Halluzination“ (PS, S. 132). Ihre volle Realität kann im Handlungsvollzug experimentell geprüft werden (vgl. PS, 
S. 227), auch wenn dies – etwa aus Gründen der körperlichen Unversehrtheit – nicht in jedem Fall ratsam ist.



68  | Familie

tiv zugänglich (vgl. PS). Besonders Anerkennung resp. Missachtung mit Blick auf Körperei-
genschaften des jeweiligen Familienmitglieds kann in Selbst- und Fremdbildern zum Tragen 
kommen.
Es besteht möglicherweise ein Zusammenhang zwischen vom Akteur als kategorisch gültig be-
fundenen Regeln und Selbst- und Fremdbildern: Diese Regeln bergen identitätsstiftendes Po-
tential, denn in Übereinstimmung mit sich selbst zu handeln, kann auch bedeuten, dies gemäß 
der von uns selbst als allgemeingültig eingestuften Regeln – sofern es laut dem Akteur solche 
gibt  – zu tun. Blasi (1993) stellt anhand diverser Interviewstudien  – mit Bezug auf Erikson 
(1968), jedoch ausschließlich unter Berücksichtigung des „auf Erfahrung beruhenden Aspekt[s] 
der Identität“ (Blasi 1993, S. 122), und Loevinger (1967) – fest, dass es kein notwendiges Kri-
terium ist, sich in einem bestimmten Modus der Identitätsentwicklung zu befinden, um „Moral 
als für das eigene Selbst-Empfinden zentral zu erachten“ (Blasi 1993, S. 141). Die Erreichung 
eines höheren Identitätsmodus sei umgekehrt auch ohne Zentrierung auf moralische Standards 
möglich. Er hält es – wie Mead (vgl. GIG, PS) – für wahrscheinlich, dass Identität in konkreten 
Situationen konstruiert wird. Handeln kann dabei nicht einfach ausschließlich darauf reduziert 
betrachtet werden, das eigene Selbstverständnis und die eigene Selbstachtung – welche nicht 
unbedingt bewusst und explizit an moralische Regeln gekoppelt und um diese zentriert sein 
müssen – zu schützen. Neben Handlungskonsequenzen spielen soziale Beziehungen, dabei etwa 
der Blick des Dritten und Erwartungen, so die These, eine Rolle (vgl. ebd.). 
Es wird in dieser Arbeit jedoch angenommen, dass in innerfamiliären Interaktionen Bilder über 
das moralbezogene Wissen, Wollen, Können und Handeln einer Person sowie darüber, wie 
diese als Person mit Blick auf Moral ist, symbolisch geäußert werden. Fragen wie „Bin ich ein 
guter oder schlechter Mensch?“, „Kann ich die Situation nach moralischen Kriterien beurteilen, 
entsprechend handeln und anderen vermitteln, was richtig und falsch ist?“ können in der Er-
ziehung wirksam werden. Der Schritt von der Beurteilung einer Handlung einer Person auf der 
Basis eigener moralischer Standards als schlecht, hin zur Bewertung dieser Person als einen bö-
sen Menschen, ist – glücklicherweise – kein notwendiger (vgl. Bergmann/Luckmann 1999b). 
Allerdings sollen mögliche Wechselwirkungen in den Blick genommen werden.
Es bleibt also festzuhalten: Identität – auch moralbezogene – wird stets in Nähe und Distanz 
zu anderen konstruiert. Familienmitglieder können dabei nicht nur Verhalten anerkennend bis 
missachtend oder relational als überlegen bis unterlegen bewerten und sich in den Bewertun-
gen gegenseitig beeinflussen; auch auf der Ebene der Person als solche finden solche Bewer-
tungen – u.a. auf der Basis moralischer Regeln – mit Blick auf Selbst- und Fremdbilder, den 
Blick des Dritten in wechselseitigem, symbolischen Austausch miteinander statt. In Familien 
entwickeln sowohl Eltern als auch Kinder imaginäre und symbolische Vorstellungen über sich 
selbst (Selbstbild), indem sie sich in Interaktion zum Objekt werden und „[…] die Haltungen 
anderer Individuen gegenüber sich selbst innerhalb einer gesellschaftlichen Umwelt oder eines 
Erfahrungs- und Verhaltenskontextes“ (GIG, S. 180) einnehmen, in den die Beteiligten einge-
bunden sind (Blick des Dritten). Weiterhin bringt das jeweilige Familienmitglied in Interakti-
onen stets symbolisch vermittelt Teile seiner imaginären und symbolisch-gedachten Eindrücke 
über sein Gegenüber (Fremdbilder) und sich selbst bewusst oder unbewusst zum Ausdruck. Im 
Rahmen der fortwährenden Entwicklung der Selbst- und Fremdbilder in Interaktionen werden 
diese stets aufs Neue geprüft, belassen oder modifiziert. Selbst- und Fremdbilder sind eng mit 
Leitbildern verwoben: sie können sich in ablehnender oder zustimmender Weise auch auf  – 
imaginierte und symbolische – gesellschaftliche Leitbilder beziehen, etwa im Hinblick auf Fa-
milie, Macht, Geschlecht und Moral. 



|  69Aufgaben des Familienkerns

Leitbilder
Bei Leitbildern geht es also um ein Sollen mit handlungsleitendem Potential, welches Komplexi-
tät reduziert und so als wertvolle Entscheidungshilfe fungieren kann, aber auch ein Vorurteilen 
bedeutet. „Leitbilder bündeln kollektiv geteilte bildhafte Vorstellungen von etwas Erstrebens-
wertem, sozial Erwünschtem und gesellschaftlich weit Verbreitetem  – und daher auch grund-
sätzlich Erreichbarem“ (Henry-Huthmacher 2014, S. 13). Sie durchziehen gesetzliche Regelun-
gen, Strukturen öffentlicher Kinderbetreuung, Arbeitsplatzpolitik der Unternehmen und ihrer 
Führungskräfte, Produkte von Unterhaltungs- und Informationsmedien wie Zeitungen, Filme, 
Fernsehserien, Bücher, Radiosendungen und vieles mehr. Sie liegen aber immer auch in der Pers-
pektive des Einzelnen, variieren in gewissem Maße individuell, nach Milieu, Kultur, Generation. 
Aber auch Wunschbilder „aus Idealisierungen der eigenen Herkunftsfamilie“ oder Abgrenzungen 
zu dieser können einfließen (Cyprian 2003, S. 11). Leitbilder werden durch steigende Mobilität, 
Kommunikation und Mediennutzung auf nationaler und internationaler Ebene beschleunigt ver-
breitet. Insofern sind sie Teil einer sozialen, kulturellen Identität mit interkulturellen Einflüssen 
und damit auch – auf einem Kontinuum von ablehnend bis zustimmend – der Identität der ein-
zelnen Individuen. Es können auch in Familien Leitbilder – etwa der Eltern untereinander oder 
im Rahmen des Abnabelungsprozesses von Jugendlichen  – aufeinanderprallen und Aushand-
lungsprozesse bzgl. der Ausgestaltung von Familie und zugehöriger Aspekte erfordern. Leitbilder 
sind zwar im Kern stabil, entwickeln sich i.d.R. nur an der Oberfläche weiter und werden an den 
Lebenslauf angepasst. Familienleitbilder beinhalten beispielsweise Vorstellungen über die ideale 
Familiengröße, die Aufgabenverteilung in der Familie und darüber, wie eine „gute Mutter“, ein 
„guter Vater“, aber auch ein „gutes Kind“ sein resp. sich verhalten soll (vgl. Henry-Huthmacher 
2014). Das Wort „gut“ bezieht sich in diesem Kontext zwar auf die jeweilige Rolle und diesbezüg-
liche Erwartungen, kann aber auch moralbezogene Elemente enthalten.

Bilder von Kindern, Vätern, Müttern und Geschlechtern
Folgt man den Autoren des Familienleitbildsurvey, Schneider, Diabaté u.a. (2015), so sind Kin-
derbilder in Deutschland von Protektionismus gekennzeichnet. In einer ersten Variante seien 
Kinder „von Natur aus schwach, verletzlich, unmündig und daher in hohem Maße schutzbe-
dürftig“ (Henry-Huthmacher 2014, S. 16) sowie abhängig und nicht produktiv. In einer zweiten 
Variante sei Kindheit eine schützenswerte, eigenständige Lebensphase. Hier ist eine Überhö-
hung, Verklärung und Romantisierung von Kindern und Kindheit zu verzeichnen – „Robust-
heit, Egoismus, Eigenständigkeit und Leistungsfähigkeit werden ihnen weithin abgesprochen“ 
(ebd.). Ein Bösartiges, welches es mit aller Kraft zu heilen gilt, wird also in der Regel nicht mehr 
mit Blick auf Kinder vorgestellt (vgl. dazu Ricken 2007, S. 32). Kinder haben dem Leitbild in 
zweiter Variante zufolge Rechte, sollen aber von Pflichten verschont bleiben und dürfen nicht 
bevormundet werden (vgl. Henry-Huthmacher 2014). 
Die beiden Kinderbildvarianten gehen mit einer zunehmenden Pädagogisierung von Elternbil-
dern und damit verbundenen Pflichten einher: von Eltern, v.a. von Müttern, wird ganzheitliches 
Kümmern, optimale Förderung und deshalb das Verbringen von möglichst viel qualitativ hoch-
wertiger Zeit mit den Kindern erwartet (vgl. Henry-Huthmacher 2014). Diese Erwartungen 
bringen gefühlte Verunsicherung und Überforderung mit sich und kollidieren mit dem aktuell 
dominierenden Beziehungsideal der Gleichberechtigung. Bei letzterem handelt es sich allerdings 
nur um eine „rhetorische Modernisierung“ (vgl. Wetterer 2003), u.a., da z.T. parallel auf Seiten der 
Männer die Idee der „legitimen Autorität des Mannes“ sowie auf Seiten von Frauen ein Wunsch 
„nach ‚entscheidungsfreudigen und -fähigen Partnern‘“ bestehen geblieben ist (Schneider 2011, 
S. 140) und i.d.R. dem auf dem Mythos Mutterliebe gegründeten Leitbild der „verantworteten 



70  | Familie

Elternschaft“ Vorrang gewährt wird. Somit betrifft die „altruistische Du-Bezogenheit der Mütter-
lichkeit“ (Herwartz-Emden 1995, S. 34) nicht mehr den – eventuell vorhandenen – männlichen 
Partner, sondern ist beschränkt auf das Kind. Die Zusammenführung der eigenen hohen Leis-
tungsorientierung der Eltern mit dem Pflichtbewusstsein einer ‚perfekten‘ Erziehung der Kinder 
ist besonders in Westdeutschland für Mütter auf Grund der dort stark vorherrschenden ‚Ideologie 
der guten Mutter‘ schwierig, nach der Mütter u.a. jederzeit für das Kind verfügbar sein sollen. 
Kinderbetreuung wird als Aufbewahrungsstätte zur Ermöglichung der Erwerbsbeteiligung von 
Müttern und „Gefährdung einer optimalen kindlichen Entwicklung“ betrachtet – nicht wie in di-
versen anderen europäischen Ländern – z.B. Dänemark – als Frühförderung (Henry-Huthmacher 
2014, S. 17). Unterstützt durch die Änderung der gesetzlichen Rahmung – dem auf der Basis des 
seit Ende 2008 geltenden Kinderförderungsgesetzes im August 2013 in Kraft getretene Rechtsan-
spruch auf einen öffentlich geförderten Betreuungsplatz für ein- und zweijährige Kinder – zeich-
net sich aktuell ein Wandel ab: Zwischen 2010 und 2014 ist nicht nur die Betreuungsquote von 
Einjährigen von 22% auf 34%, bei Zweijährigen von 43% auf 59% gestiegen. Noch größer ist laut 
Zahlen des DJI-Survey AID:A 2015 der Wunsch nach einem öffentlich geförderten Betreuungs-
platz: Für den genannten Zeitraum ist mit Blick auf Einjährige ein Anstieg dieses Wunsches bei 
Eltern mit Kindern unter einem Jahr von 37% auf 50% und von 73% auf 80% für Zweijährige 
zu verzeichnen (Alt u.a. 2015). Allerdings bedeuten diese Zahlen nicht notwendigerweise eine 
Gleichsetzung von Kinderbetreuung mit Frühförderung, sondern vielleicht auch einfach die Ak-
zeptanz der Fremdbetreuung der Kinder zum Zweck der mütterlichen Erwerbsbeteiligung. Dies 
bleibt – außerhalb dieser Arbeit – zu prüfen.
Sowohl Mutter als auch Vater sind Konstrukte, die per definitionem nur auf Grund einer Be-
ziehung zu mindestens einem Kind bestehen. Mit der Trennung von Arbeitsplatz und Haushalt 
ging das Zeigen von Welt durch die Väter weitgehend verloren (Friebertshäuser u.a. 2007). In 
den 1950ern situiert Talcott Parsons (1973, org. 1954) die Funktion des Vaters für die Familie 
außerhalb dieser, nämlich in ihrer Repräsentanz nach außen und in der Sicherung des Haus-
haltseinkommens. Nach innen hingegen ist die Mutter zuständig, also für die emotionale und 
soziale Kohäsion sowie die Hausarbeit (vgl. Macha 2011, Lück 2015).
Tendenziell sind diese Unterschiede auch heute noch präsent  – in den alten Bundesländern 
stärker ausgeprägt als in den neuen (vgl. Lück 2015). Allerdings ist mit der Entdeckung der 
mittlerweile viel beforschten, sich aktiv an der Kindererziehung beteiligenden „neuen Väter“ in 
den 1980ern (vgl. z.B. Schneider 1989; Nave-Herz 1988) ein Wandel des Vaterleitbildes bzw. 
ein Konkurrenzmodell zu vermuten, der sich nach Beck und Beck-Gernsheim (1990) als sym-
bolisch geäußerte Aufgeschlossenheit bei weitgehend gleichbleibendem Verhalten zeigt. Ob die 
Reform der Elternzeit von 2007 etwas daran geändert hat, ist nach Lück (2015) noch nicht ab-
schließend erforscht. Der Forschungsstand ist hier nicht einheitlich und variiert u.a. auf Grund 
differenter Analysekriterien wie etwa Kommunikationsstil oder Aufgabenverteilung zwischen 
den Geschlechtern in der und für die Familie (Helfferich 2009; Meuser 2009).
Lück stellt mit Wippermann (2013) fest, dass die Zustimmungswerte zum leistungsorientier-
ten Familienernährer ergänzt, aber nicht ersetzt werden durch liebevolle Fürsorge für Kinder. 
Dem Familienleitbildsurvey zufolge gibt es eine große Kluft zwischen individuellen und wahr-
genommenen Vaterbildern auf der Gesellschaftsebene: Während nur 6,7% der Befragten auf 
der individuellen Ebene eine ausschließliche Orientierung am Leitbild des Familienernährers 
angeben, sind es auf der gesellschaftlichen 51,1%. Auf der individuellen Ebene dominant ist 
die ausschließliche Orientierung am neuen Vater mit 51,9%, gefolgt von der Vereinbarung 
von Ernährer und neuem Vater (27,3%). In der Gesellschaft nehmen nur 7,2% der Befragten 



|  71Aufgaben des Familienkerns

ausschließlich das Bild des neuen Vaters als Leitbild wahr, das vereinbarende Leitbild 30,5%. 
Zurückgewiesen werden beide Leitbilder auf der individuellen Ebene von 14,1%, auf der gesell-
schaftlichen von 11,2% der Befragten. Festgehalten werden kann also, dass das Ernährermodell 
in Reinform zwar persönlich negativ bewertet wird, aber weiterhin in den Köpfen spukt (vgl. 
Lück 2015; siehe dazu auch Witzke 2012). Typologien zu Vaterschaftskonzepten bewegen sich 
i.d.R. auf einem Kontinuum zwischen dem „traditionellen Ernährer“ und dem „familienzent-
rierten Vater“ (vgl. z.B. Matzner 2004). Interessanterweise stellt Lück (2015) dem Leitbild des 
Familienernährers das des aktiven Vaters gegenüber – der zwar mit-, aber nicht hauptverant-
wortlich für Kindererziehung und -betreuung ist  – und betitelt beides als „Reinformen“, die 
durch Mischformen facettiert werden oder aber es werden beide Leitbilder abgelehnt (ebd. 
S. 235). Eine Familienzentrierung des Vaters gibt es hier als Leitbild offenbar nicht.
Frauenbilder in Deutschland haben sich seit den 1945ern erweitert: mittlerweile ist eine Frau 
nicht mehr notwendigerweise an eine Rolle als Ehefrau und Mutter als einzige Möglichkeit auf 
ein erfülltes Leben gebunden. Dennoch gilt die Familie weiterhin als „Quelle von Glück und 
Lebenszufriedenheit“ (Henry-Huthmacher 2014, S. 14).
Mutterleitbilder sind in der empirischen Sozialforschung in Deutschland eher selten untersucht 
worden – Ausnahmen sind z.B. Herwartz-Emden (1995), Merkle/Wippermann (2008), Schüt-
ze (2010) und Schneider, Diabatè u.a. (2015). Die Mutter selbst mit ihrem Befinden und ihrer 
Entwicklung wird in der Regel – wenn überhaupt – nur im Hinblick auf Work-Life-Balance be-
forscht. Im Fokus steht die Ausrichtung der Mutter auf das Kind (vgl. Beck 1986, Friebertshäuser 
u.a. 2007). Mutterbilder in Deutschland wie das des „Muttertiers“, der „Familienmanagerin“ oder 
das Negativbeispiel der „Rabenmutter“ – ganz anders als beispielsweise das französische Antibild 
der Gluckenmutter („mère poule“) – stehen in Zusammenhang mit dem v.a. in Westdeutschland, 
Österreich und Südeuropa verbreitete „Mythos Mutterliebe“ (Schütze 1986), dem zufolge die 
Mutter biologisch bedingt die einzig ideale Betreuungsperson für das Kind sei – etwa da sie die 
stärkste emotionale Bindung zu ihm habe, sich am stärksten für es – durchaus in Richtung einer 
altruistischen Imbalance mit Blick auf Moral interpretierbar (vgl. Kapitel 6.1) – aufopfere und am 
besten wisse, was das Richtige für es sei (zur historischen Herleitung dieses Mythos‘ vgl. Vinken 
2011). Deshalb obliege im Sinne einer „verantworteten Elternschaft“ der Mutter die Hauptverant-
wortung für die Kinderbetreuung, dem Vater folglich die des Hauptverdieners (vgl. Henry-Huth-
macher 2014; Schneider, Diabaté u.a. 2015). Dies findet Bestätigung im Familienleitbildsurvey: 
Dem Item, dass Mütter nachmittags beim Lernen helfen sollten, stimmten 86,5% der Befragten 
mit großer Homogenität bzgl. Geschlecht, Bildungsstand usw. zu. Weitgehend abgelehnt wird 
jedoch das Item, dass Mütter überhaupt nicht erwerbstätig sein sollen und ca. zwei Drittel der 
Befragten meinen, dass die Allgemeinheit die Erwerbstätigkeit von Müttern befürwortet (vgl. 
Diabaté 2015). „Das allgemeine Mutterleitbild ist stärker kindorientiert und am Ideal der teilzeit- 
oder nicht arbeitenden Mutter ausgerichtet als die persönlichen Mutterleitbilder, welche eher aus-
gleichend zwischen Berufs- und Kindorientierung ausgerichtet sind. Es wird demnach ein gewisser 
Druck in der Öffentlichkeit wahrgenommen, als Mutter zuhause zu bleiben und keinem Beruf 
nachzugehen“ (ebd. S. 223). Diabaté interpretiert diese Differenz zwischen individuellen und als 
gesellschaftlich gültig wahrgenommenen Mutterleitbildern als Hinweis auf eine möglicherweise 
schnellere Entwicklung der Leitbilder auf der Ebene des Individuums und eine Trägheit auf gesell-
schaftlicher Ebene u.a. durch fixierte institutionelle Rahmenbedingungen (vgl. ebd.). Allerdings 
ist auch zu bedenken, dass im Rahmen der Telefonbefragung der Faktor soziale Erwünschtheit 
durchaus eine Rolle gespielt haben könnte.



72  | Familie

Betrachtet man Diabatés Typisierung von Mutterbildern in bipolaren Reinformen, berufsori-
entiert und kindorientiert, sowie in Mischformen, moderates Mutterbild – d.h. extrem hohe 
Ansprüche werden sowohl im Hinblick auf die Verantwortung für Erwerbs- als auch Familien-
arbeit abgelehnt – und vereinbarkeitsorientiertes Mutterbild – d.h. auf beiden Gebieten werden 
extrem hohe Ansprüche an Mütter gestellt –, ist festzustellen, dass auch hier eine Fokussierung 
auf Work-Life-Balance vorliegt und darüber hinausführende Aspekte vernachlässigt bzw. außer 
Acht gelassen werden. Lediglich der Aspekt des Förderns ist  – allerdings beschränkt auf die 
Unterstützung beim vermutlich schulischen Lernen – berücksichtigt.
Auch wenn nicht jeder Familienkern zwei Geschlechter – weder auf der Eltern-, noch auf der Kin-
debene ist dies ein notwendiges Definitionskriterium – umfasst, so sind Geschlechterleitbilder im 
Familienkern präsent und auch im Hinblick auf das Thema Moral bedeutend. Zu berücksichtigen 
ist, dass Geschlecht nicht nur eine biologische Seite („sex“) hat, sondern auch die Ebenen der sozi-
alen Zuordnung im Alltag („sex-category“) und der intersubjektiven Validierung durch situations-
adäquates Verhalten („gender“) umfasst (vgl. Gildemeister 2010). Der Begriff des „Doing Gender“ 
beschreibt die Tatsache, dass Geschlecht „nicht nur passiv erfahren, sondern auch aktiv verarbeitet 
und mitgestaltet wird“ (Fahrenwald 2012, S. 22) – dies ist Teil der Identitätsentwicklung (siehe 
Kapitel 5.2.2). Mütter und Väter – obgleich sie keine homogenen Gruppen sind – leben in der 
Regel das gesellschaftliche System der Zweigeschlechtlichkeit, wenn vielleicht auch unbewusst, in 
Familien und tragen es so an ihre Kinder heran. Verbale Äußerungen über geschlechtsbezogene 
Normen und Werte sind dabei deutlich weniger wirksam bzgl. der Ausbildung einer geschlecht-
stypischen Identität als das Vorleben dieser (vgl. Macha/Witzke 2008a).
Nicht nur zwischen den Generationen, sondern auch zwischen den Geschlechtern sind Res-
sourcen im Sinne von Bourdieus Kapitalsorten in innerfamiliären Interaktionen von Bedeu-
tung (Büchner/Brake 2006; Macha/Witzke 2008b). Schließlich sind ein bereichsspezifischer 
Vorsprung im Wissen und Können (z.B. Kommunikationsfähigkeit, Multi-Tasking-Fähigkeit, 
handwerkliches Können), soziale Beziehungen innerhalb und außerhalb der Familie, das Ver-
dienen (des größten Teils) des Familieneinkommens, körperliche Kraft, die Anerkennung einer 
Person z.B. als Autorität oder als prinzipiell fair handelnde Person und vieles mehr relevant. 
Ein Zusammenhang zwischen Moral und Geschlecht wurde nicht erst mit der von Carol Gilligan 
ausgelösten Diskussion um eine weibliche Moral hergestellt. Etwa Kant, Nietzsche, Lichtenberg 
und Schopenhauer beschreiben Frauen als liebende Gefühlswesen, die nicht gerecht – im Sinne 
von prinzipienorientiert – handeln können (vgl. Nunner-Winkler 1991a). Auch heute existiert 
das Klischee der Gefühlsbetontheit von Frauen fort, wie eine Befragung mittels 2–3-stündiger 
Interviews mit 203 Jugendlichen zeigt. Hier bewegen wir uns im Bereich der Vorstellung vom 
Sein, nicht mehr vom Sollen. Weiterhin werden Frauen vorwiegend positive Eigenschaften wie 
soziale Kompetenz – die im Zusammenhang zum Mythos Mutterliebe und zu Parsons Theorie 
der Funktionsverteilung zwischen Mann und Frau (siehe unten) steht – zugeschrieben, wohinge-
gen als typische Eigenschaften von Männern v.a. negative angegeben werden, wie Aggressivität. 
79% der Befragten meinen, dass es solche Geschlechterdifferenzen gibt (vgl. Nunner-Winkler 
u.a. 2006; zum Mann als unmoralisches Geschlecht vgl. Kucklick 2008). Die Ergebnisse der bei-
den Studien weisen darauf hin, dass das in unserer Gesellschaft seit Beginn des 18. Jahrhunderts 
vorherrschende Vaterbild, wie es Drinck (2005, S. 215) beschreibt, in weiten Teilen nach wie vor 
in den Köpfen – wenn auch z.T. in ablehnender Weise – wirksam ist:

„Seit Jahrtausenden wird sein Bild tradiert. Er ist die Verkörperung von Gott, von den Besitzver
hältnissen und vom Normensystem der Gesellschaft. Er ist die Verkörperung des Patriarchalismus. Als 
Oberhaupt vermittelt er der Familie die Welt. Er ist, wie Jung die Vater-Imago beschreibt, eine ambiva-



|  73Aufgaben des Familienkerns

lente Erscheinung: Einerseits böse, lässt er andere fürchten, ist jähzornig, ungerecht, misstrauisch, ver-
nichtend, streng, eisern und kalt. Andererseits hat seine Dominanz und Autorität aber auch eine gute 
Seite: Weltgewandt, stark, erfolgreich, voller Potenz und Gewalt bietet er seiner Familie Schutz und 
Sicherheit. Der Vater gilt immer als politisches Leitbild. In der Öffentlichkeit hat er eine moralische 
Vorbildfunktion und für die Kinder ist er die wichtigste Identifikationsfigur.“

In empirischen Studien konnte weiterhin ein Zusammenhang zwischen den Geschlechterrol-
lenklischees resp. geschlechtsspezifischen Leitbildern und der moralischen Motivation aufgezeigt 
werden: Der Anteil hoch geschlechtsidentifizierter Jungen mit niedriger moralischer Motivati-
on ist in der genannten Studie von Nunner-Winkler u.a. (2006, 2009) besonders hoch. Bei den 
Mädchen ist das Ergebnis hier – im Gegensatz zur LOGIK-Studie – nicht äquivalent, was von 
Nunner-Winkler u.a. darauf zurückgeführt wird, dass es sich bei den Frauen zugeschriebenen, 
moralförderlichen Eigenschaften  – wie Rücksichtnahme und interpersonelle Sensibilität  – um 
Kompetenzen handelt, die nicht notwendigerweise moralisch angemessen genutzt werden (vgl. 
Nunner-Winkler u.a. 2006; Nunner-Winkler 2009). Ein geschlechtsspezifischer, signifikanter 
Unterschied bei der Identifizierung mit Werten bestätigt sich auch in der Studie von Stein (2013) 
mit Gymnasiasten: während Jungen sich höchstsignifikant stärker mit dem Wert ‚Leistung‘ im 
Sinne von eigenem Erfolg und sozialer Aufmerksamkeit identifizieren, ist dies bei Mädchen im 
Hinblick auf ‚Mildtätigkeit‘ – konzipiert als Loyalität und Hilfsbereitschaft – der Fall.
Dass Kinder ab einem Alter von circa sechs bis sieben Jahren anhand von Alltagsbeobachtun-
gen geschlechtsbezogene Leitbilder bzw. Geschlechterrollenerwartungen aneignen, zeigt bei-
spielsweise eine Studie von Slaby und Frey (1975), in der Kindern zunächst Videos vorgeführt 
wurden, in denen Männer vorwiegend Pfirsiche auswählten, Frauen fast ausschließlich Birnen. 
Kinder ahmten dieses Verhalten im Anschluss entsprechend ihres eigenen Prototyps nach (vgl. 
Nunner-Winkler u.a. 2006).
Es zeigt sich also, dass in Leitbildern Geschlechter konträr mit Blick auf ihre unterstellte Ge-
wichtung der eigenen Interessen und der Anderer stereotypisiert werden und diese Leitbilder – 
obgleich modifizier- und ablehnbar – i.d.R. angeeignet werden.

Doing Family

Nachdem nun Identitätsentwicklung v.a. auf der Ebene des einzelnen Subjekts mit besonderer 
Berücksichtigung von Anerkennung und Bildern in Familien skizziert wurde, darf nun auch die 
Systemebene ‚Familie‘ zur Thematik nicht vergessen werden.
Familie ist – auch wenn dies das häufig verwendete Bild der Keimzelle der Gesellschaft impli-
ziert – kein natürliches, biologisches Phänomen, sondern ein soziales Konstrukt, welches – je 
nach Beurteilungskriterien – gelingen, aber auch scheitern kann (vgl. Schneider 2011; BMBFS-
FJ 2015). In Deutschland wird spätestens seit dem siebten Familienbericht von Familie als all-
täglicher, sinnstiftender Herstellungsleistung nach innen und nach außen gesprochen, was als 
„Doing Family“ bezeichnet wird. Sie ist nicht statisch einfach vorhanden, sondern muss sich 
u.a. nach außen mit den Zuschreibungen von Bedeutung, Auf- und Vorgaben u.a. durch die 
Gesellschaft – in der sie sich bewegt und deren Teil sie selbst ist – täglich auseinandersetzen 
(vgl. Kapitel 5.2.1). Nach innen muss das Konstrukt der Familie stetig neu als gemeinschaftli-
ches Ganzes durch ihre Mitglieder hervorgebracht, selbst definiert und inszeniert werden (vgl. 
Macha 1997, 2004a; 2011; Jurczyk/Lange 2002; BMBFSFJ 2005; Schier/Jurczyk 2007; Lange 
2011). Es gilt eine Familienidentität zu entwickeln.
In diesem Kontext tragen v.a. auch ‚Familienbiographien‘ – d.h. narrativ in Interaktionen ge-
meinsam und gleichzeitig in Abgrenzung voneinander generierte, stetig im Fluss befindliche 



74  | Familie

„Patchworks des Erlebens und Erinnerns“ (Macha 2011, S. 8) – dazu bei, in Familien über ko-
konstruierte Geschichten, Regeln und symbolisch geäußerte Überzeugungen Sinn und inne-
ren Zusammenhalt (Kohärenz) herzustellen (vgl. Macha/Witzke 2008a). In diesem Kontext 
spielen auch soziale Aufführungen und Rituale bei der Invisibilisierung von Differenz  – ins-
besondere der Perspektiven – und Gemeinschaftsstiftung eine bedeutende Rolle (vgl. Jörissen 
2007). Kinder lernen in Ritualaufführungen „die jeweiligen sozialen Formen des Miteinanders, 
kulturelle und soziale Umgangsformen kennen und werden in die Familientraditionen einge-
führt“ in Form von praktischem Wissen (Friebertshäuser 2004, S. 36). Die für die Familie als 
Institution notwendige Anerkennung und die reziproke Anerkennung der Mitglieder unterein-
ander kann hier erzeugt werden (vgl. Audehm/Zirfas 2001b; Schäfer 2004), wobei auch rituelle 
Demütigung – nicht nur im Rahmen von Strafritualen – in der Praxis nicht von der Hand zu 
weisen sind. Durch wechselseitige, meist unbewusste mimetische Prozesse der am Ritual Betei-
ligten stimmen diese ihre Wahrnehmungs- und Vorstellungswelten aufeinander ab, so dass ein 
Familienhabitus erzeugt und die familiäre Ordnung – wenn auch vermutlich nie genau gleich – 
reproduziert wird. Beispielsweise definieren die Sitzordnung, zulässige Gesprächsthemen und 
Gefühlsäußerungen bei den gemeinsamen Mahlzeiten das Selbstbild der Familie ständig neu. 
Dennoch wird dabei kein vollständiger imaginärer Konsens der Einzelnen über die Mehrdeu-
tigkeit der Symbolik des jeweiligen Rituals erzielt (vgl. Wulf 2003; Wulf/Zirfas 2004; Audehm/
Zirfas 2001b; Ecarius 2003; Gebauer/Wulf 1998a, b; Imber-Black 1998; Friebertshäuser 2004). 
Nicht nur höchst symbolische familiäre Rituale – etwa Weihnachten oder Hochzeiten – struk-
turieren und (re-)konstruieren Familie, sondern v.a. auch zyklisch wiederkehrende, auf den Bio-
rhythmus bezogene wie Essen und Schlafengehen. Von besonderer Bedeutung sind Rituale, wo 
die Familiengemeinschaft in Frage gestellt wird (vgl. Audehm/Zirfas 2001a). Strafrituale sind 
ein Versuch, mit solchen Krisen so umzugehen, dass die Gefährdung der Gemeinschaft durch 
den Regelbruch abgewendet wird (vgl. Wulf 2001). Die Familie greift vergangene Situationen 
etwa rituell oder narrativ auf und stellt Kontinuität her, indem sie dieses Vergangene in Narrati-
onen oder rituellen Aufführungen mit Leben erfüllt. In der Wiederholung werden Werteinstel-
lungen und Gefühle erinnert, bestätigt, neu gestaltet und zum Ausgangspunkt für zukünftige 
Handlungen gemacht. Folglich verweisen rituelle Handlungen und familiäre Kernnarrationen 
auf die Familiengeschichte und fördern bestimmte Erinnerungen; andere geben sie hingegen 
dem Vergessen anheim (vgl. Wulf/Zirfas 2004).
Prozesse des ‚Doing Family‘ sind häufig – wie innerfamiliäre Interaktionen allgemein – nicht 
rational kalkuliert, sondern ungeplant und beiläufig und weisen über die eigentliche Tätigkeit 
hinaus. Sie sind z.T. emotional, körpergebunden und vermischt mit anderen Tätigkeiten – bei-
spielsweise Zuhören während des Bügelns von Wäsche. Eine notwendige Ressource zum Her-
stellen von Familie ist gemeinsame Zeit, die qualitativ hochwertig gefüllt werden muss, etwa mit 
gegenseitiger Aufmerksamkeit (vgl. BMFSFJ 2015; Heitkötter u.a.2009; Schier/Jurczyk 2007). 
Ein Mangel an raumzeitlicher Kopräsenz kann zwar partiell medial (z.B. via (Video-)Telefonie, 
Briefe, SMS, E-Mails) überbrückt werden, mindestens Aspekte der Körperlichkeit bleiben hier 
jedoch auf der Strecke.

Exkurs: Zur Dramaturgie von Moralerziehung in der Familienaufführung

Im Rahmen der Auswertung des MoKKiE-Projekts zeigt sich, im Sinne einer von Kelle und 
Kluge (2010, S. 32) geforderten „theoretischen Sensibilität“ für Forscher und Forscherinnen, 
eine Dimension für innerfamiliäre Moralerziehung als basal, die in der erziehungswissenschaft-
lichen Familienforschung bisher vernachlässigt wird: die dramaturgische Dimension im Sinne 



|  75Aufgaben des Familienkerns

Goffmans (2017). Daher sollen hier kurz die zum Verständnis nötigen Grundlagen zu dieser 
Thematik zusammengefasst werden:
Das Aufführen von Rollen, damit verbundene Erwartungen und Zurschreibungen stehen in 
Wechselwirkung mit der Identität des jeweiligen Akteurs. Eine Dramaturgie von Moralerzie-
hung in der Familie ist einerseits nicht mit Schauspielerei gleich zu setzten, insofern es sich um 
das echte Leben, echte Gefühle usw. im Gegensatz zur Theaterbühne handelt, andererseits wer-
den aber z.B. soziale Rollen nicht immer in Übereinstimmung mit der Person des Darstellers 
authentisch umgesetzt. Nach Goffman (2017, S. 221) stellt jede Person, sobald sie vor einer an-
deren erscheint, – bewusst oder nicht – „eine Situation dar, und eine Konzeption seiner Selbst 
ist wichtiger Bestandteil dieser Darstellung“. Die Rolle, die die Person im Schauspiel einnimmt, 
kann mit den Eigenschaften des Darstellers divergieren, aber auch übereinstimmen. Das heißt 
eine Inszenierung von Moralerziehung in der Familienaufführung bedeutet nicht automatisch, 
dass hier eine Rolle gespielt wird, die der moralischen Identität des Darstellers entgegen steht. 
Der Akteur kann seine Rolle „aufrichtig“ spielen, wenn er selbst an den Eindruck glaubt, die 
seine eigene Vorstellung hervorruft oder „zynisch“, wenn er nicht von der eigenen Rolle über-
zeugt ist und sein Publikum nicht ernsthaft davon zu überzeugen versucht. Laufbahnen kön-
nen „mehrfach zwischen Aufrichtigkeit und Zynismus schwanken“, es sind Zwischenpositionen 
möglich (ebd., S. 22). Goffman unterscheidet zwischen einer Vorderbühne, auf der die Auffüh-
rung stattfindet, und einer Hinterbühne, „wo das, was man unterdrückt hat, in Erscheinung 
tritt“ (ebd. S. 104) – dies wird dann als legitim betrachtet, da so die Aufführung nicht gestört 
wird (ausführlicher zur Thematik vgl. etwa Kapitel 15).



6	 Moral als Erziehungsgegenstand

Um sich mit Moralerziehung im Familienkern befassen zu können, muss zuvor geklärt werden, 
was unter ‚Moral‘ verstanden werden soll. Die wissenschaftliche Literatur bietet eine Vielzahl 
unterschiedlicher Definitionsmöglichkeiten von Moral im Allgemeinen, verbunden mit jeweils 
verschiedenen Theoriehintergründen (vgl. Kapitel 3). Eine allgemein anerkannte Definition des 
Konstrukts ‚Moral‘ gibt es nicht. Aus welcher Perspektive soll also eine Annäherung erfolgen?
Als Ausgangspunkt wird hier die Konzeption von Moral bei George Herbert Mead herangezo-
gen, auf die sich auch beispielsweise Lawrence Kohlberg neben anderen Einflüssen stützte (vgl. 
Joas 2012, S. 133; Kohlberg 1974, S. 101f ). Diese lässt sich in keine der drei Kategorien von 
Moraldefinitionen Höffes (2009, S. 10f ) – eudamonistisch, teleologisch und deontologisch – 
in Gänze einordnen und zeichnet sich besonders durch die Balance von Individuum und Ge-
sellschaft aus. Dieser spezifische Blick auf den Erziehungs- und Untersuchungsgegenstand ‚Mo-
ral‘ soll im Folgenden in Andeutung seiner konzeptionellen Komplexität transparent gemacht 
werden. Aus der Meadschen Moralkonzeption wird dann in Zusammenführung mit Sünkel ein 
Moralbegriff für die folgende empirische Untersuchung synthetisiert und eine Fokussierung 
vorgenommen. Nach dieser Klärung von Moral als Untersuchungsgegenstand der Arbeit folgt 
eine Skizzierung dessen, was hier unter der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ im 
Familienkern verstanden wird.

6.1	 George Herbert Meads Konzeption von Moral

Als Sohn eines Geistlichen geboren und im Rahmen seiner Ausbildungszeit mit damals neu-
en naturwissenschaftlichen Inhalten wie Darwins Evolutionstheorie konfrontiert, stellte sich 
Mead die auch heute noch aktuelle Frage, ob es objektive Werte und Erkenntnis angesichts der 
Pluralität von Perspektiven geben kann (vgl. Joas 2012). So schreibt Mead in einem Aufsatz von 
1927, 

„[…] daß (sic!) keine Generation bisher so unsicher darüber war, welches die gemeinsame Perspektive 
der nächsten sein würde. Es war uns niemals so unklar, welches die Werte sind, die die Nationalöko-
nomie zu definieren versucht, welches die politischen Rechte und Pflichten der Bürger, welches die 
Gemeinschaftswerte der Freundschaft, der Liebe, der Elternschaft, der Unterhaltung, der Schönheit, der 
gesellschaftlichen Solidarität in all ihren unzähligen Formen, oder welches die Werte sind, die für die 
Beziehungen der Menschen mit der höchsten Gemeinschaft oder mit Gott gelten“ (PS, S. 219). 

„[A]ls Zerstörer theologischer Dogmatik wie als Inkarnation des Postulats moralischer Frei-
heit“ ( Joas 2012, S. 23) nimmt Immanuel Kant eine bedeutende Rolle in Meads Denken ein. 
Mead möchte „eine ethische Theorie auf gesellschaftlicher Grundlage erstellen“, mit der „der 
kategorische Imperativ Kants gesellschaftlich (social) ausgedrückt, formuliert oder interpretiert 
werden“ kann. Ziel war es also, sein „gesellschaftliches (social) Äquivalent“ zu entwickeln (GIG, 
S. 429), welches nicht auf isolierten Überlegungen einzelner Personen basiert, sondern in das 
gesellschaftliche Leben eingebettet ist (vgl. Kenngott 2012).
Meads Konstruktion einer Ethik gestaltet sich analog zu seiner Identitätstheorie. Er geht da-
von aus, dass der Inhalt der Identität, das ‚I‘, selbstsüchtig ist, die Struktur der Identität, das 
‚Me‘, selbstlos (vgl. dazu auch Kapitel 5.2.2). Diese selbstlose, gesellschaftliche Seite der Identi-
tät kontrolliert die individuelle, selbstsüchtige zum Großteil (vgl. GIG, Fußnotentext S. 276). 



|  77George Herbert Meads Konzeption von Moral

Allerdings kommt es zu Konflikten sowohl innerhalb der verschiedenen Phasen oder Aspekten 
derselben Identität als auch zwischen verschiedenen Identitäten, da alle Individuen sowohl ko-
operative als auch gesellschaftlich antagonistische Verhaltenstendenzen in sich tragen (vgl. GIG, 
S. 353, 355f ).

„Der „soziale“ Aspekt […] aller Mitglieder der menschlichen Gesellschaft als Kollektiv […] bildet zu-
sammen mit den damit verbundenen Gefühlen der Kooperation und gesellschaftlichen Abhängigkeit 
bei allen Mitgliedern die Grundlage für die Entwicklung und das Bestehen ethischer Ideale in dieser 
Gesellschaft. Der „asoziale“ Aspekt der […] Identitäten aller einzelnen Mitglieder als Kollektiv […] ist 
zusammen mit den damit verbundenen Gefühlen der Individualität, der Überlegenheit50 über andere 
Identitäten und der gesellschaftlichen Unabhängigkeit für das Auftreten ethischer Probleme in dieser 
Gesellschaft verantwortlich. Diese beiden grundlegenden Aspekte jeder einzelnen Identität sind natür-
lich gleichermaßen oder gleichzeitig für die Entwicklung ethischer Ideale und das Auftreten ethischer 
Probleme in der Erfahrung des Einzelnen im Gegensatz zur Erfahrung der menschlichen Gesellschaft 
als Ganzer verantwortlich, die offenkundig nichts anderes ist als die Summe der gesellschaftlichen Er-
fahrungen aller ihrer Mitglieder“ (GIG, S. 370).

Moralische Reflexion findet Mead zufolge nur dann statt, wenn in einer gesellschaftlichen Si-
tuation ein Problem in Form von widerstreitenden Interessen oder Werten auftritt, auf das sich 
der Akteur nicht sofort einstellen kann, so dass die Handlung verzögert und ein Denkprozess in 
Gang gesetzt wird (vgl. GIG, S. 368f, 438f ). Solche Probleme entstehen „zwischen verschiede-
nen Aspekten oder Phasen derselben Identität (Konflikte, die dort zu Persönlichkeitsspaltun-
gen führen, wo sie extrem oder gefährlich genug sind, um psychopathologisch zu werden) wie 
auch zwischen verschiedenen Identitäten“ (GIG, S. 355f ).
Eine Möglichkeit wäre es, mit für allgemeingültig befundenen Werten, die sich in der Vergan-
genheit bewährt haben, eine antizipierte Handlung als richtig oder falsch zu bewerten und ent-
sprechend zu handeln. Dies ist laut Mead jedoch fast durchweg unangemessen: Zum einen hat 
das Individuum nicht für jede Situation einen bereits verfügbaren Standard wie etwa Ehrlich-
keit. In diesem Kontext betont Mead die Bedeutung des Schöpferischen (vgl. GIG, S. 431f ). 
Zum anderen seien Werte – wenigstens in ihren Ausdeutungen –, Interessen und die Identität 
durch Interaktion ständig im Wandel (vgl. Cook 1985, S. 140).
Dies ist aus Meads zeitgeschichtlichem Kontext zu verstehen: Das von „der Kirche“ proklamier-
te Ziel der Schöpfung – nämlich vermeintlich absolute, nicht messbare Werte einzuhalten und 
damit moralisch gut zu sein und so eine Aussicht auf einen Platz im Himmel in der Zukunft zu 
erhalten – ist für ihn soziale Dressur, denn eine kritische Prüfung der Werte in der konkreten 
Situation, der Gegenwart, ist hier nicht vorgesehen. „Jeder kann [demnach, MW] gut sein, ob-
wohl nur wenige klug sein können“ (GA I, S. 391), stellt Mead fest. Er verlegt die moralische 
Ordnung in die Gegenwart und hebt auf Darwin ab, wenn er bemerkt, dass gesellschaftlicher 
Fortschritt durch unmittelbare Anpassung der Gesellschaft an ihre Umwelt im Rahmen eines 
konkreten Problems vollzogen wird (vgl. ebd.).
Werte mit inkommensurablem Charakter befindet Mead folglich für problematisch, also jene 
Ideale, welche nicht mit anderen Werten in der Situation verglichen werden, da der Akteur auf 
Grund einer tiefen emotionalen Hochschätzung dieser Werte nicht bereit ist, diese zu verwer-
fen, in der Hoffnung dass sie die Verwirklichung einer angestrebten Lebensform unterstützen, 
auch wenn sie sich in einer konkreten Situation als nicht passend erwiesen haben. Diese Wer-
te werden von Mead als „Kultwerte“ bezeichnet. Sie seien zwar ein kostbarer Teil des sozialen 

50	 Vgl. dazu Kapitel 5.2.2.



78  | Moral als Erziehungsgegenstand

Erbes, jedoch nur zulässig, wenn die angestrebte, idealisierte soziale Ordnung nicht realisiert 
werden kann. Sobald eine Realisierung möglich ist, müsse der funktionale Wert den idealen in 
unserem Verhalten überlagern. Mittels seiner Methode moralischer Untersuchung (siehe un-
ten) sollen Kultwerte soweit wie möglich durch funktionale ersetzt werden (GA I; Cook 1985).

„Es gibt keine absoluten Werte, sondern nur Werte, die wir wegen der Unvollkommenheit unserer ge-
sellschaftlichen Organisation noch nicht abschließend beurteilen können. Angesichts ihrer sollte zu-
nächst eine vollkommenere Organisation (und sei es nur in Gedanken) hergestellt werden, damit eine 
Art grober Beurteilung im Hinblick auf die anderen beteiligten Werte vorstellbar wird. Eine solche 
Beurteilung kann aber nur auf einem Gebiet vorgenommen werden, nämlich innerhalb eines konkreten 
Problems“ (GA 1, 387f ).

Laut Cook unternimmt Mead keinen Versuch, spezifische ethische Prinzipien vorzuschlagen, 
und unterschätzt den Wert solcher Prinzipien (Cook 1985, S. 146f ). Es gibt Mead zufolge kein 
festes Wertesystem, dass die moralische Situation zeitlich oder metaphysisch transzendiert (vgl. 
auch GA 1, S. 366; Joas 2012; Cook 1985), denn „Wahrheit besteht immer nur relativ zu der 
problematischen Situation“ (PS, S. 44). Der Relativismus im Hinblick auf Moral ist jedoch stark 
begrenzt, da Mead diverse Kriterien einführt, wann eine Handlung als moralisch gelten soll:
Als formalen Rahmen schlägt er eine Methode der reflexiven Analyse moralischer Konflikt-
situationen vor: Das Individuum soll sich rational und unparteiisch mit allen individuellen, 
gruppenspezifischen und gesamtgesellschaftlichen, widerstreitenden Interessen bzw. Werten 
der Situation auseinandersetzen und einen entsprechenden Handlungsplan aufstellen, der allen 
diesen Rechnung trägt (vgl. GIG, S. 439).
Rationalität konstruiert Mead im Sinne von Augustinus‘ rationabilis, also als das, „was mit 
Vernunft getan [factum] oder gesagt ist“ (Hoffmann 1992, S. 52), d.h. Rationalität wird damit 
in Hinblick auf ein konkretes Verhalten definiert. Basis ist die Perspektivenübernahme: Ver-
nunft tritt auf, wenn ein zu lösendes Problem in der Erfahrung eines Individuums aufscheint, 
das Verhalten verzögert wird und das Individuum die Haltungen der anderen Betroffenen, 
die in eine organisierte Tätigkeit eingeschaltet sind, auf verschiedenen Abstraktionsebenen – 
Einzelperson(en), Gruppe, Verallgemeinerter Anderer – in seine eigene Reaktion hereinnimmt 
und so die zu antizipierende eigene Handlung lenkt und bewusst zweckorientiert51 kontrollie-
ren kann. Es geht also darum, zunächst auf der Ebene der Einzelinteressen die eigene Perspek-
tive und die aller anderen in irgendeiner Weise betroffenen Personen jeweils einzunehmen so-
wie diese Perspektiven im Verhältnis „zueinander“ zu betrachten (GIG, S. 201). Dabei müssen 
auch – obgleich nicht explizit von Mead mitgedachte – Interessen und Verpflichtungen, die aus 
Beziehungen resultieren, berücksichtigt werden. Denn alle situationsbezogenen52 Interessen im 
Kontext der Fragestellung sind zu bedenken. Auf einer zweiten Ebene sollen die Einzelinteres-
sen zu einer Gruppenhaltung organisiert und im Idealfall die Perspektive der logischen Univer-
salgemeinschaft eingenommen werden (vgl. GIG).

51	 Intelligentes Handeln ist nach Mead an den Interessen des jeweiligen Akteurs oder einer menschlichen Gemeinschaft 
ausgerichtet und bezieht auch Mittel und Folgen ein. Es handelt sich nicht um eine moralisch-praktische Vernunft 
wie bei Kant, d.h. das Begehrungsvermögen muss keine vermeintlich reinen Grundsätze a priori ohne ein sinnliches 
Gefühl hervorbringen (vgl. GMS). Auch der auf diesen Zweck gerichtete Impuls kann Mead zufolge moralisch sein 
(ausführlicher siehe unten im Haupttext) (vgl. GIG).

52	 Meads am konkreten Verhalten orientierte Begriffsbestimmung von Rationalität umfasst auch abstraktes Denken 
(vgl. GIG). In einem solchen Fall „[…] wird das betreffende Gespräch vom Einzelnen mit dem verallgemeinerten 
Anderen und nicht mit irgendeiner bestimmten Person abgehalten“ (GIG, Fußnotentext S. 198; vgl. PS, S. 95).



|  79George Herbert Meads Konzeption von Moral

Kenngott (2012, S. 242) kritisiert „[…] die Beziehungsneutralität des Universalismus, bei dem 
die Bearbeitung moralischer Probleme in Terms der Unparteilichkeit vorgenommen wird […]“. 
Gerade mit Blick auf Familien, die in besonderem Maße geprägt sind durch intime Beziehun-
gen und Verantwortlichkeiten stellt sich die Frage nach der Berechtigung dieses Einwands. Al-
lerdings schließt Mead weder die Ebene des Einzelnen mit seinen Bedürfnissen (siehe unten), 
noch die der Beziehungen zu anderen aus. Erst wenn alle – nicht nur gesamtgesellschaftliche – 
Interessen, Werte und Bedürfnisse in der Waagschale liegen, soll nach Mead rational und unpar-
teilich auf einer universellen Ebene entschieden und gehandelt und damit eine volle Identität 
entwickelt werden:

„Im zweiten Stadium dagegen wird die Identität des Einzelnen nicht nur durch eine Organisation dieser 
besonderen individuellen Haltungen gebildet, sondern auch durch eine Organisation der gesellschaft-
lichen Haltungen des verallgemeinerten Anderen oder der gesellschaftlichen Gruppe als Ganzer. Diese 
gesellschaftlichen oder Gruppenhaltungen werden in den direkten Erfahrungsbereich des Einzelnen 
gebracht und als Elemente in die Struktur der eigenen Identität ebenso eingefügt wie die Haltungen der 
anderen. Der Einzelne erarbeitet sie sich, indem er die Haltungen bestimmter anderer Individuen im 
Hinblick auf ihre organisierten gesellschaftlichen Auswirkungen und Implikationen weiter organisiert 
und dann verallgemeinert.“ (GIG, S. 200f, Herv. MW)

Perspektivenübernahme – Mead spricht auch von ‚Rollenübernahme‘ – meint hier also weni-
ger den räumlich-visuellen Aspekt, wie ihn etwa Piaget mit seinem ‚Drei-Berge-Versuch‘ un-
tersucht. Auch die Wahrnehmung von Gefühlen anderer Personen steht nicht im Fokus von 
Meads Ethik. Ebenso setzt er den Schwerpunkt – anders als Piaget – weniger auf die Struktur 
im Sinne des unterschiedlichen Verstehens von anderen Menschen durch Personen, sondern in-
haltlich auf die Problemwahrnehmung als „wechselseitige[] Annahmen übereinander“ (Kenn-
gott 2012, S. 35), bei der es nicht nur um ein hermeneutisches Verstehen geht (‚role taking‘), 
sondern um das Zu-Eigen-Machen der – gesellschaftlich teilbaren – Perspektiven anderer (‚role 
enactment‘) auf diversen Abstraktionsebenen mit Blick auf die daraus resultierenden Interes-
sen. In Interaktionen sind beide – formale und materiale Perspektivenübernahme – „zu einem 
kaum durchschaubare[n] Gemisch verbunden“ (Döbert/Nunner-Winkler 1982, S. 324). Eine 
Prozessbeschreibung oder Anleitung zur Perspektivenübernahme selbst liefert Mead leider 
nicht. Studien von Selman (2003) bestätigen Meads Annahme der identitätsstiftenden Bedeu-
tung von Perspektivenübernahme. Weiterhin ist sie zwar als Handwerkszeug nötig, um mora-
lisch handeln zu können, aber für sich genommen kein Garant für moralisches Handeln (vgl. 
Kenngott 2012). 
Mead geht  – wie später auch Habermas  – von der Möglichkeit der rationalen Herstellung 
eines Konsensus über Geltungsansprüche von Regeln, Interessen usw. situationsabhängig im 
herrschaftsfreien Diskurs aller Mitglieder des logischen Universums aus, der wenigstens auf 
der symbolisch-gedachten Ebene auch notwendig ist, um moralisch urteilen und handeln zu 
können (vgl. GIG; Habermas 1983, S. 133). Und dies, obwohl in der Praxis vermutlich we-
der Herrschaftsfreiheit noch das gesamte logische Universums in Gänze erreicht werden. Die 
Gründe dürfen nicht im Einzelnen liegen, sondern müssen intersubjektiv rational überprüfbar 
sein. Hier kommt das zweite Kriterium neben der Rationalität im Rahmen der Methodizität 
ins Spiel:
Unparteilichkeit lehnt Mead vermutlich an Kants dem kategorischem Imperativ inhärenten 
Idee einer „erweiterten Denkungsart“ (KU, S. 390 [B159]) an, seine Standpunkte aus der Pers-
pektive anderer in Auseinandersetzung mit deren Standpunkten unparteiisch zu betrachten, um 
etwas Besseres, Drittes zu generieren. Interessen sollen also unabhängig von der eigenen Rolle 



80  | Moral als Erziehungsgegenstand

geprüft werden. Im Sinne einer intersubjektiven Überprüfung auf Basis von Vernunft handelt es 
sich um Objektivität, aber nicht um Neutralität (vgl. Von der Lühe 2001; Meilhammer 2008).
Über die Kriterien der Rationalität und der Unparteilichkeit hinaus äußert sich Mead jedoch 
nicht, wie die Berücksichtigung aller Interessen konkret aussehen soll. Die im Rahmen von 
Meads Methode der moralischen Untersuchung beschriebene Rekonstruktion der Situation 
mit ihren widerstreitenden Interessen und das auf dieser Basis rational und unparteilich gefäll-
te, moralische Urteil sollen zu einer neuen, erweiterten Identität führen (GA 1, S. 247–249, 
vgl. Cook 1985, S. 137f ). Die Anpassung der eigenen Interessen an das Gemeinwohl ist keine 
Selbstaufopferung, sondern die Lösung einer Identitätskrise mit der Folge der Entwicklung ei-
ner umfassenderen Identität (vgl. GIG S. 437). Es geht also gerade nicht wie bei Piaget darum, 
sich von seinem Selbst zu befreien (vgl. Blasi 1982). Mead verlagert so den etwa von Nietzsche 
und Durkheim kritisierten, äußerlichen Zwangscharakter von Moral im Sinne einer Unterwer-
fung unter ein altbegründetes Gesetz bzw. imperialistische Forderungen nicht einfach wie Kant 
nach innen als Selbstunterwerfung unter vernunftgeprüfte Maximen (vgl. Junge 2003), sondern 
versucht diesen Zwangscharakter durch die Erhebung der Interessen des Gemeinwohls zu einem 
konstitutiven Element des ‚Self ‘ aufzulösen. So bezeichnet Joas treffend egoistisches Verhalten 
im Sinne Meads als eine „Abschnürung des Ichs, das seinen gesellschaftlichen Charakter zu ver-
gessen versucht“ ( Joas 2012, S. 132). 
„Eben diese Zurückweisung einer eigenen potentiell umfassenderen Identität“, also Handeln 
ohne entsprechende Berücksichtigung aller bzw. unter Berücksichtigung nur eines Teils der in 
der Situation konfligierenden Interessen, „betrachtet Mead als das Wesen der Immoralität oder 
Verantwortungslosigkeit“ (Cook 1985, S. 134; vgl. GIG, S. 439f ). 
Ziel der menschlichen Gesellschaft ist die Erreichung einer universalen Gesellschaft, also die 
Ausdehnung der gesellschaftlichen Beziehungen, so dass sich die Menschen idealerweise alle 
miteinander identifizieren können (vgl. GIG, S. 319, 321, 336f, 341, 358f ). Die Möglichkeit 
dieser allumfassenden Identifizierung verschiedener Individuen und Gruppen miteinander im 
Sinne einer vollen Identität sieht Mead auf der Ebene des logischen Universums, also durch die 
Verwendung der gleichen signifikanten Symbole miteinander zu sprechen, in Beziehung zu tre-
ten und die Welt als Ganzes zu sehen (GIG, S. 59, 330). Das logische Universum repräsentiert 
alle rationalen Wesen, zu denen wir Kontakt haben; es ist permanenter Revision unterworfen 
(GIG, S. 316). Mead ist jedoch bewusst, dass es sich bei dieser universalen Identifizierung um 
ein Ziel handelt, das „fast unmöglich“ zu erreichen ist (GIG, S. 376):

„Wenn wir die Menschen derart zusammenführen können, dass sie in das Leben der jeweils anderen 
eintreten können, werden sie zwangsläufig ein gemeinsames Objekt besitzen, das ihr gemeinsames Ver-
halten kontrolliert. Diese Aufgabe jedoch ist gewaltig genug, denn sie erfordert nicht allein den Abbau 
passiver Barrieren, wie räumlicher, zeitlicher und sprachlicher Distanzen, sondern gerade den Abbau 
der verfestigten überkommenen und statusabhängigen Einstellungen, in welche unsere Identität ein-
gebettet ist. Jede Identität ist eine soziale Identität, doch als solche ist sie auf die Gruppe beschränkt, 
deren Rollen sie übernimmt, und sie wird sich niemals selbst aufgeben, bis sie in eine umfassendere 
Gesellschaft eintritt und sich in dieser erhält“ (GA 1, S. 327f; vgl. dazu auch Jörissen 2007, S. 192; zur 
Kritik an Mead als Utopisten bzw. utopielosen Reformisten vgl. Joas 2012, S. 229).

Neben dem Ziel des Gemeinwohls (GIG, S. 436) und der Erweiterung unserer Identitäten hin 
zu einer Universalgemeinschaft mit dem Ideal einer herrschaftsfreien Gesellschaft (GIG, S. 334, 
436, 358f ) stellt die Methode rationaler Lösung von moralischen Konflikt- und Problemlagen 
selbst eine ethische Regel und damit einen festen Punkt auf, auch wenn Mead darauf insistiert, 
dass kein Satz als letztgültig zu betrachten ist. Somit bewegt sich auch Mead mit seiner Ethik 



|  81George Herbert Meads Konzeption von Moral

nicht nur auf einer formalen, sondern – wie er es bei Kant kritisiert hat – auf einer materialen 
Ebene (vgl. Joas 2012).
Entsprechend Meads Kritik am kategorischen Imperativ, dass mit diesem keine Pflichtenkolli-
sionen analysiert werden können (vgl. Joas 2012, S.122), erhebt er mit seiner vorgeschlagenen 
Methode den Anspruch, alle konfligierenden Interessen einer Situation in Rechnung zu stellen. 
Die gute Absicht einer Handlung reicht ihm nicht (vgl. dazu auch Oser/Althof 2001, S. 273), 
sondern man 

„[…] muß (sic!) […] sich für einen Zweck im Hinblick auf die Schritte interessieren, die zur Verwirk-
lichung dieses Zieles notwendig sind. In diesem Sinne ist das Ergebnis in der Handlung gegenwärtig. 
Eine Person, die alle Schritte unternimmt, um ein bestimmtes Ergebnis zu erzielen, sieht das Ergebnis 
in den einzelnen Schritten. Dadurch wird man moralisch oder unmoralisch, dadurch unterscheidet sich 
ein Mensch, der tatsächlich das zu tun gedenkt, was er zu tun behauptet, von jenem Menschen, der es 
einfach nur ‚gut meint‘“ (GIG, S. 434).

Es muss also darauf hingearbeitet werden, dass die Ziele auch dem Gemeinwohl dienlich um-
gesetzt werden. Es geht nicht einfach nur darum, dass das Handeln weiter geht. Mead betrach-
tet die rationale, kritische und unparteiische Beurteilung und Begründung in der Situation mit 
Blick auf eine Universalgemeinschaft als essentiell, und geht somit über bloßes Problemlösen im 
Sinne uneingeschränkter Viabilität hinaus. Dies ist von großer Bedeutung, denn beispielsweise 
Heid weist darauf hin, dass sich dafür, „[w]ie gut Menschen lernen können, Probleme perfekt 
zu lösen, ohne sich für die Beurteilung und diskursive Legitimation der Qualität des damit Be-
zweckten und Bewirkten zu interessieren, […] in der Menschheitsgeschichte – bildhaft und ext-
rem formuliert – eine geradezu endlose ‚Blutspur‘“ (Heid 2001, S. 519) findet.
So ist es nach Mead auch nicht einfach die Gesellschaft, die das Individuum kontrolliert. Ge-
sellschaftliche Kontrolle existiert nur dann, wenn das Bewusstsein eines Individuums sie in der 
jeweiligen Situation errichtet (vgl. GA 1, S. 358f ). Ein Verstoß gegen – situationsgebunden zu 
prüfende – Werte einer Gemeinschaft bedeutet nach Mead entweder, dass man nicht zu dieser 
Gemeinschaft gehört, die diese Werte anerkennt (vgl. GIG, S. 313), oder dass man trotz An-
erkennung der Werte nicht rational gehandelt hat (vgl. GIG, S. 438f ). Das Individuum kann 
sich zur Bewahrung des Selbstrespekts gegen eine Gemeinschaft, der es angehört, stellen und 
dennoch moralisch handeln, wenn es dies im Hinblick auf eine höhere und bessere Gemein-
schaft tut (vgl. GIG, S. 440). Das Individuum ist angehalten, über die Grenzen der konkreten 
Gemeinschaften, in denen es sich bewegt, hinaus zu denken und vorhandene Standards durch 
Perspektivenübernahme selbst zu prüfen, kritisch zu hinterfragen und zur gesellschaftlichen 
Veränderung beizutragen (vgl. Joas 2012, S. 133, 136).
Unsere Motive moralischen Handelns sind nicht rein subjektiv: Mead grenzt sich hier u.a. von 
Kant ab, nach dem im Rahmen der Revolution der Denkungsart der feste Entschluss gefasst wer-
den muss, die Achtung für das anhand des kategorischen Imperativs selbst kreierte Sittengesetz 
zur dominierenden Triebfeder des Handelns zu machen und Neigungen nur dann nachzugeben, 
wenn diese dem Sittengesetz entsprechen (vgl. Henke 1997). Mead kritisiert, dass durch diese 
Fixierung auf Pflichten Neigungen selbst nicht zum Gegenstand der Willensbildung gemacht 
werden können (vgl. Joas 2012, S. 122). Der hedonistische Fehlschluss sowohl Kants als auch 
der Utilitaristen besteht laut Mead „darin, daß (sic!) man aufhört, nach dem eigenen Genuß 
(sic!) zu streben, sobald man anfängt, ihm seine Aufmerksamkeit zuzuwenden“ (Mead Elemen-
tary Ethics S. 135 zitiert nach Joas 2012, S. 123), was Mead auf einen falschen Handlungsbegriff 
zurückführt, „der Motiv und Objekt der Handlung künstlich zerreißt“ ( Joas 2012, S. 123): 



82  | Moral als Erziehungsgegenstand

Während der Endzweck in den Objekten der Handlung zu finden ist, liegen die Beweggründe in 
den auf diese Objekte gerichteten Impulsen (vgl. GIG, S. 434). Letztere sind angeborene Reak-
tionstendenzen, die sich im Lebenslauf ändern und gesellschaftlichen Charakter haben, weil sie 
„[…] gesellschaftliche Situationen und Beziehungen für ihre Befriedigung durch den jeweiligen 
Organismus voraussetzen“ (GIG 273f, vgl. GIG, S. 387, 379ff ). Das Ziel soll den Impuls verstär-
ken und weitere Impulse berücksichtigen (GIG, S. 435). Auf diesem Weg gewinnt das Ziel eine 
allgemeine Form, so dass sowohl dieser Zweck als auch der darauf gerichtete Impuls moralisch 
sein können und beide zusammen rücken (GIG, S. 433). Im Gegensatz zum Utilitarismus ist der 
Beweggrund der moralischen Handlung nicht nur Befriedung unserer Lust, sondern der Impuls 
muss auf den Zweck, also auf das Objekt selbst gerichtet sein (GIG, S. 433, 435). „Nur insoweit 
man das eigene Motiv und das tatsächlich verfolgte Ziel mit dem Gemeinwohl identifizieren 
kann, erreicht man ein moralisches Ziel und somit moralisches Glück. Da die menschliche Na-
tur entscheidend gesellschaftlich geprägt ist, müssen moralische Ziele ihrem Wesen nach eben-
falls gesellschaftlich sein“ (GIG, S. 436). Das Gemeinwohl beinhaltet auch das Wohl des Indi-
viduums, da dieses zur Gemeinschaft gehört. Weder wird das auf dem Gemeinwohl basierende 
Ziel von außen aufoktroyiert, noch kann eine selbstsüchtige Neigung zu moralischem Verhalten 
anleiten. Die Konsequenzen aller in der Situation vorgestellt vorhandenen Antriebe, die „weder 
ein rein rationales, äußeres Ziel, noch eine private Neigung“ sind, müssen laut Mead antizipiert 
und zueinander ins Verhältnis gesetzt und daraus ein Handlungsziel formuliert werden (GA 1, 
S. 362f ). Damit wird das Individuum nicht, wie im Falle einer rigiden Gesinnungsethik, von der 
Verantwortung für die Konsequenzen frei gesprochen und diese Gott, dem Zufall oder einer an-
deren Instanz anheimgestellt (vgl. zur Diskussion einer Verantwortungsethik auch Weber 1992, 
Schluchter 2000, Wieland 1999). Allerdings ist Mead bewusst, dass die Folgen einer Handlung 
nicht mit Gewissheit vorhersehbar sind. Zum einen gibt es „[…] immer noch mehr Wissen, 
das für die Lösung des sich uns stellenden Problems wünschenswert wäre […]“ (PS, S. 261f ). 
Zum anderen wird das Problem immer in einer konkreten, gegenwärtigen Situation betrachtet. 
Wird diese Situation zur Vergangenheit, steht diese einer Gegenwart gegenüber, in der etwas 
neu emergiert und so ein Wandel stattgefunden hat, so dass die Situation unter dem neuen Ge-
sichtspunkt rekonstruiert werden muss (vgl. PS, S. 230ff ).
Festzuhalten ist, dass moralische Prinzipien zwar bei Mead analog zu Kant vom Individuum 
selbst konstruiert werden, diese müssen aber immer in der jeweiligen Situation unter Berück-
sichtigung aller weiterer Interessen, die durch das Einnehmen der Haltungen anderer ermög-
licht wird, rational und unparteiisch geprüft werden. Kant insistiert ganz in der Tradition Sok-
rates‘ darauf, mittels des eigenen Verstandes geprüften und so als allgemeingültig anerkannten 
Prinzipien zu folgen (vgl. GMS), während Mead solche Prinzipien generell für gefährlich hält, 
weil er befürchtet, dass diese Prinzipien ohne permanente, bewusste Prüfung blind angewendet 
würden, was aus seiner Sicht wiederum dem Gedanken der Aufklärung widerspräche. Das be-
wusste Prüfen moralischer Prinzipien in den jeweiligen Situationen ist also als Schutz davor zu 
verstehen, weitere moralische Prinzipien, Interessen und Handlungskonsequenzen, die in der 
Situation zum Tragen kommen könnten, zu übersehen. Selbst wenn eine vollkommene Univer-
salgemeinschaft erreicht werden könnte, also die Identität jedes Einzelnen im Hinblick auf die 
Universalgemeinschaft erweitert wäre, bliebe noch die Situativität, die stets neues Wissen, neue 
Interessen, Werte und Problemstellungen aufscheinen lässt, welche die genannte Prüfung er-
forderlich machen und ein universales, also unabhängig von Zeit und Situation geltendes Wer-
tesystem verunmöglichen. Meads Moraltheorie hat jedoch auch eine materiale Seite, nämlich 
das von Mead vertretene Prinzip des Gemeinwohls, das mittels der Ideale der Universalgemein-



|  83Moral als Untersuchungsgegenstand

schaft, Herrschaftsfreiheit, seiner Methode rationaler Problemlösung und dem darin inhärenten 
Prinzip der Unparteilichkeit avisiert wird (siehe oben). Er hält aber fest, dass sich auch rational 
geprüfte und in der Situation für richtig befundene Prinzipien bzw. Theorien in einer neuen 
Situation, unter einer variierten Problemstellung als falsch erweisen können (vgl. PS, GIG).

6.2	 Moral als Untersuchungsgegenstand

Ziel dieser Arbeit ist es im Rahmen der empirischen Erhebung nicht, zu beschreiben, wie in Fa-
milien moralisch gehandelt werden sollte. Vielmehr steht die Frage nach dem Sein im Fokus, also 
danach, wie Moral und Moralerziehung in Familien gelebt wird. Zur Annäherung an diese Frage 
gilt es, den Begriff der Moral für die Fragestellung den Untersuchungsbereich abzustecken. 
Mit Wolfgang Sünkel wird der Erziehungsgegenstand ‚Moral‘ als nichtgenetische Tätigkeitsdis-
position definiert, die unspezifisch ist, weil sie nicht nur einer einzelnen, konkreten Tätigkeit 
zugeordnet ist (vgl. Sünkel 2013, S. 46). Bei dieser nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition han-
delt es sich – holt man nun Mead ins Boot – um die des rationalen, unparteilichen Problemlö-
sens im Sinne einer vollen Identität – und Lind (2015) folgend – in einem zeitlich angemesse-
nem Rahmen, d.h. dass man in einer angemessenen zeitlichen Geschwindigkeit in der Lage ist, 
zu reagieren und die Disposition anzuwenden, also nicht etwa minutenlang überlegen muss, 
bevor man ein ertrinkendes Kind – je nach Können und Situation – rettet bzw. Hilfe holt. Der 
Aspekt der Rationalität impliziert auf den ersten Blick eine kognitive Verkürzung, die aber da-
durch aufgeweicht wird, dass auch individuelle und beziehungsbezogene, emotionale Interessen 
bei Mead im Prozess der rationalen Abwägung Berücksichtigung finden und in der konkreten 
Situation immer das ‚I‘ als Blackbox bleibt, die aber nachträglich über symbolische Äußerun-
gen zugänglich wird. Es wird angenommen, dass die Disposition ‚Moral‘ auf ihren Ebenen des 
Wissens, Wollens und Könnens – und damit nicht nur auf einer kognitiven Ebene – u.a. in 
Familien sukzessiv angeeignet und angewendet, weiterhin, dass dieser Aneignungsprozess z.T. 
vermittelnd unterstützt, aber auch ihm entgegengewirkt wird. Wie auch bei anderen Dispositi-
onen, etwa der des Klavierspielens, ist es nötig, kontinuierlich, lebenslang an ihr zu arbeiten, da 
Rückschritte möglich sind (vgl. Lind53 2015; vgl. Kapitel 3).
Im Rahmen der auf diesen Gegenstand bzw. dessen Aneignung bezogene Vermittlungs- und 
Aneignungsprozesse finden sowohl reflektierte als auch unbewusste Tätigkeiten in Familien 
statt, wobei letztere im Nachhinein, z.B. im Rahmen der Datenerhebung, bewusst werden kön-
nen – allerdings i.d.R. in einer neuen Gegenwart unter einer neuen Problemstellung (vgl. PS). 
Um familiäre, v.a. erzieherische Praktiken im moralischen Bereich zu untersuchen, werden also 
u.a. Tätigkeiten und symbolische Äußerungen in den Blick genommen, die sich mindestens po-
tentiell indirekt oder direkt auf die Anwendung, Vermittlung und Aneignung der Disposition, 
rational im Sinne einer vollen Identität Probleme zu lösen, beziehen.
Moralischen Prinzipien54 kommt im Rahmen solcher Problemlösungen laut Mead kein 
Letztgültigkeitsanspruch zu. Sie sind immer wieder aufs Neue situativ zu betrachten, wobei 

53	 Lind spricht auch von einer Disposition des Problemlösens, konzipiert die moralische Orientierung, also das 
Wollen, außerhalb von dieser. In dieser Arbeit wird mit Sünkel das Wollen als Element des Gegenstands erachtet.

54	 Ein Prinzip ist eine allgemein gültige Grundregel (vgl. Dudenredaktion 2003), also eine spezifische Form der 
Regel. Im Folgenden werden die beiden Begriffe gleichbedeutend verwendet. Der Grund dafür liegt darin, dass die 
Begriffe in der Literatur miteinander vermischt werden und so bei unterschiedlicher Verwendung Missverständnisse 
entstehen könnten. Es ist davon auszugehen, dass der Regelbegriff den zu befragenden Kindern vertrauter ist, 
weshalb in der Erhebung dieser Verwendung findet.



84  | Moral als Erziehungsgegenstand

auch alle weiteren Interessen in der Situation einbezogen und rational und unparteiisch beur-
teilt werden sollen. Dennoch ist es auf der Ebene des Seins nicht von der Hand zu weisen, dass 
bereits Kinder im Vorschulalter das soziale Miteinander betreffende Prinzipien nennen, denen 
sie Allgemeingültigkeit zuschreiben (vgl. z.B. Turiel 1983); aber auch unter den Erwachsenen 
in der deutschen Gesellschaft konnte ein umfassender gesellschaftlicher Konsens bzgl. bestimm-
ter Regeln festgestellt werden, bei denen sich jeweils über 80% der Bevölkerung keine situative 
Legitimierung vorstellen konnte (vgl. Noelle-Neumann/Köcher 1997; beides ausführlicher im 
Kapitel 3).
Moralische Regeln werden in dieser Arbeit definiert als ein das soziale Miteinander betreffen-
de Grundsätze, die sowohl eigenes als auch fremdes Urteilen, Handeln und zugehörige (unter-
stellte) Motive in moralisch gut bzw. schlecht unterteilen und denen eine kategorische Geltung 
zugeschrieben wird. Es wird also lediglich die Zuschreibung55 von Kategorizität zu bestimmten 
Regeln durch ein Familienmitglied oder die Familie als Ganze angenommen  – eine Diskus-
sion um Letztgültigkeitsansprüche ist damit für diese Arbeit nicht nötig. Kategorizität wird 
hier – allerdings einen gewissen Spielraum für die Befragten eröffnend – auf die Prinzipien der 
Unparteilichkeit und der Universalität gegründet. Diese Kriterien werden in den Erhebungs-
instrumenten – zum besseren Verständnis der befragten Eltern und v.a. Kinder – vereinfacht 
umgesetzt mit dem Wortlaut „Regeln, die für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten sollen“.
Universalität meint hier, dass den Regeln vom jeweiligen Akteur zugeschrieben wird, dass sie 
für alle Menschen überall auf der Welt gelten sollen. Das bedeutet theoretisch auch, dass mo-
ralischen Regeln vom Einzelnen – in Interaktion mit anderen – in ihrer Gültigkeit nicht auf 
bestimmte Personen bzw. Personengruppen oder Kulturen beschränkt (re-)konstruiert werden. 
Meads  – in Anlehnung an Kant gewähltes  – Kriterium der Rationalität im Sinne einer Be-
schränkung auf rationale Wesen eines logischen Universums (vgl. GIG) ist nicht nur mit Blick 
auf geistig Schwerbehinderte schwierig. Wenn man Kinder als nur potentiell vernunftfähig, aber 
noch unmündig einstuft, könnte man argumentieren, dass diese aus der Definition ausgeschlos-
sen sind. Diese Problematik wird auch nicht durch die Definition moralischer Regeln als für 
alle Menschen gültig aufgelöst, da man mit Kant anführen könnte, dass diese durch Erziehung 
erst zum Menschen werden, also noch keine seien (vgl. Wigger 1983). Damit wird die Idee, dass 
allen Menschen dieselben moralischen Rechte und Pflichten zustehen (vgl. Borsche u.a. 2001, 
S. 206) in der Familie möglicherweise eingeschränkt oder ganz in Frage gestellt. Den Befragten 
bleibt hier ein Interpretationsspielraum, der theoretisch soweit gehen könnte, dass bestimm-
te Gruppen, indem man sie von Zuordnung zur Kategorie ‚Mensch‘ ausnimmt, ausgeschlossen 
werden, wie es im Nationalsozialismus beispielsweise mit Juden, Roma und Sinti oder Homo-
sexuellen praktiziert wurde. Dies wird in der Auswertung im Auge behalten, der Fokus aber v.a. 
auf den Stellenwert der Kinder in diesem Kontext gerichtet.
Weiterhin kann – im Sinne des Universalisierbarkeitskriteriums – Sätzen in der Praxis von den 
jeweiligen Akteuren  – auch wenn dies dem Meadschen Ideal entgegensteht  – zugeschrieben 
(!) werden, ohne Bezug auf faktisch historische Meinungen resp. unabhängig von konkreten 
Situationen wahr zu sein. Die Definition von moralischen Regeln als für ausnahmslos alle Situa-
tionen gültig, stellt – wenn Mead folgend neben der Notwendigkeit der permanenten Überprü-
fung moralischer Prinzipien argumentiert wird, dass in konkreten Situationen häufig mehrere 
solcher Regeln kollidieren und daher Ausnahmen bei deren Anwendung im konkreten Fall auf 

55	 Sogar Moraldefinitionen, die von Historizität und Kulturrelativität von Moral ausgehen, sehen die Zuschreibung 
von Kategorizität zu moralischen Prinzipien als konstitutiv: „Der Sollensanspruch der M[oral] ist unabhängig von 
dem veränderlichen Inhalt der Normen und Gebote“ (Prechtl 1999, S. 379).



|  85Moral als Untersuchungsgegenstand

Grund des Vorranges einer anderen moralischen Regel laut Befragtem gemacht werden dür-
fen – nur ein entsprechend eingeschränktes Definitionsmerkmal für den eine moralische Regel 
in der hier vorliegenden Studie dar. Auch diesbezüglich soll offen betrachtet werden, wie in den 
Familien argumentiert wird.
Der Zugang zum Gegenstand Moral über „Regeln, die für alle Menschen auf der ganzen Welt 
gelten sollen“, impliziert das Unparteilichkeitskriterium, demgemäß die universale Geltung un-
abhängig davon konstruiert wird, in welcher der Rollen potentiell Betroffener sich das jeweilige 
Familienmitglied befindet (vgl. GIG; Nunner-Winkler 1991b). 
Diese vom jeweiligen Akteur als kategorisch – d.h. für alle Menschen unabhängig davon, welche 
Rolle der potentiell Betroffene in der Situation einnimmt – geltend definierten Regeln können, 
müssen aber nicht Teil des Lösungsfindungsprozesses bei Interessenskollisionen oder der Inte-
ressenskollision selbst sein, denn nicht für jede Situation interpretieren wir ein solches Prinzip. 
Deshalb handelt es sich lediglich um einen Teilbereich des Phänomens ‚Moral‘, der hier als fo-
kussierender Zugang zum Thema dienen soll.



7	 Zusammenfassende Synthese der theoretischen 
Vorüberlegung

Aus den dargestellten Vorüberlegungen und sensibilisierenden Konzepten ergibt sich ein theo-
retisches Skelett als Basis für die Gewinnung des empirischen Fleisches (vgl. Kelle/Kluge 2010). 
Die einzelnen Knochen sollen hier noch einmal kurz zusammengefügt werden:
Der Familienkern wird mit Blick auf seine konstituierende Aufgabe, Erziehung, in den Blick ge-
nommen und – über das bzgl. Familie per definitionem notwendige Element der vermittelnden 
Tätigkeit der Eltern und der aneignenden der Kinder hinaus – auch mögliche Erziehungstätig-
keiten in umgekehrter Funktion untersucht und dabei der Blick auch auf Sünkels Strukturkrite-
rien von Erziehung, ‚gleiche gesellschaftliche Dignität‘ – hier synonym mit ‚Gleichwürdigkeit‘ 
verwendet (siehe Kapitel 5.2.1) – und ‚unspezifische Spontaneität des aneignenden Subjekts‘, 
gelenkt.
Diese Tätigkeiten, so die Annahme, finden in symbolischer Interaktion auf der Basis von z.T. 
moralisch konnotierten, mindestens potentiell identitätsrelevanten Leit-, Selbst- und Fremdbil-
dern statt. Weiterhin bewegen sich die Erziehungstätigkeiten im Rahmen von Beziehungen, die 
in der Familie durch ihre spezifische Intimität, Privatheit, Emotionalität und zwanghafte, i.d.R. 
enge Verbundenheit gekennzeichnet sind, und diesen zugrunde liegender Macht auf der Ba-
sis der divergierenden, sich in Bewegung befindlichen Ressourcenausstattung ihrer Mitglieder, 
die hier in diversen Formen und Ausprägungen genutzt werden kann, aber nicht muss. Diese 
Ausstattung inhäriert nicht nur den bereits vorhandenen Teil des Erziehungsgegenstands, der 
inklusive seiner Performanz in dieser Arbeit in den Blick genommen wird, also das Wissen, 
Wollen und Können eines im Sinne einer vollen Identität interessensbalancierten, rationalen 
und unparteilichen Problemlösens im Kontext von Regeln, denen Kategorizität zugeschrieben 
wird. Weiteres kulturelles sowie auch soziales, symbolisches, ökonomisches Kapital und v.a. Zeit 
kommen im Kontext von Moralerziehung in den Blick. Letztgenannte Ressource ist Vorausset-
zung für Gelegenheitsräume zur Vermittlung und Aneignung der anderen Ressourcen und für 
ein Doing Family. Die Dimensionen Generation und Geschlecht wirken vermutlich strukturie-
rend im Rahmen der genannten Konzepte.
Dieses theoretische Skelett wird im Rahmen der empirischen Untersuchung  – etwa bei der 
Konstruktion der Erhebungsinstrumente und für eine Annäherung an die Erstellung eines Ka-
tegoriensystems – aufgegriffen, angereichert und angepasst (näheres vgl. Kapitel 8 und 9).



C	 Methodisches Vorgehen in der empirischen 
Untersuchung

8	 Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Im Folgenden soll nun das methodische Vorgehen des MoKKiE-Projekts skizziert werden, wobei 
zunächst die Wahl der Erhebungsmethoden im Zusammenspiel begründet (Kapitel 8.1) und dar-
aufhin ein Kurzüberblick über das Erhebungsverfahren gegeben wird (Kapitel 8.2) um daraufhin 
die Erhebungsinstrumente des leitfadengestützten Interviews (Kapitel 8.3) und des Familienge-
sprächs (Kapitel 8.4) sowie die Abstraktionsebenen, mit denen diese durchzogen sind (Kapitel 8.5), 
methodisch ausführlicher zu erläutern. Daraufhin erfolgt die Darstellung des Samplings sowie des 
Feldzugangs (Kapitel 8.6) und ein Abriss der Datenaufbereitung und -auswertung (Kapitel 8.7).

8.1	 Multiperspektivischer Zugang

Die Wahl der Erhebungsmethoden ist für die Erkenntnisgewinnung essentiell, da „jede Metho-
de den Gegenstand, der mit ihr erforscht […] werden soll, auf spezifische Weise konstituiert“ 
(Flick 2004, S. 17). Es werden im Rahmen dieser Arbeit offene und strukturierende Methoden 
(vgl. Kapitel 8.5) kombiniert und vorwiegend qualitativ ausgewertet. Die verwendeten Me-
thoden dürfen nicht  – wie Kelle (2007) zeigt  – pauschalisierend als Teil inkommensurabler, 
forschungspolitischer Paradigmen verstanden werden, sondern kommen hier kombiniert im 
Rahmen der im Kapitel 2 geschilderten, erkenntnistheoretischen Position des Projekts zur An-
näherung an den Gegenstand zum Einsatz.
Es sollen hier Daten zu wissenschaftlichen Zwecken produziert werden, da ein Zugang zu mora-
lischen Regelverstößen über außerwissenschaftliche Aufzeichnungen wie Tagebücher zwar inter-
essant wäre, aber selbst falls derartige Aufzeichnungen herausgegeben würden, sie i.d.R. nicht von 
allen Mitgliedern des Familienkerns bestehen, also nur ein monoperspektivischer Zugang mög-
lich wäre. Es können sowohl symbolische Äußerungen über innerfamiliäre Interaktion als auch 
solche in Interaktionen erhoben werden. Ersteres soll hier mittels Einzelinterviews geschehen, 
beides im Rahmen der Familiengespräche. Beide sind zwar von der forschenden Person initiiert, 
jedoch nimmt die Forscherin oder der Forscher nur am Interview, nicht am Familiengespräch im 
Sinne körperlicher Anwesenheit selbst teil. Vielmehr geht es beim Familiengespräch im MoK-
KiE-Projekt um gemeinsame Aufgaben, die innerfamiliär bearbeitet resp. gelöst werden sollen, 
obgleich der Rahmen und die Problemstellung das Gespräch in gewissem Maße konstituieren. In 
Interviews findet zwar auch Interaktion statt, nämlich zwischen interviewender und interviewter 
Person, diese ist aber nicht Erhebungsgegenstand als solcher, obgleich sie in der Auswertung be-
dacht werden muss. Hier stehen die Deutungen der befragten Person in der Einzelperspektive im 
Fokus. Das Forschungsdesign bewegt sich also mit leitfadengestützten Einzelinterviews und Fami-
liengesprächen auf einer persönlichen und einer transindividuellen Ebene. Diese Methodenkom-
bination der hier vorliegenden Arbeit ist nicht im Sinne der früheren Arbeiten Denzins (1978) 
zu verstehen, in denen er – wie bereits Webb (1966) – von einer Ergebnisvalidierung durch die 



88  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Triangulation von Methoden ausging (vgl. Kelle 2007), da die beiden Methoden nicht genau das 
gleiche erfassen. Obgleich thematische Vergleichbarkeit zwischen den beiden Forschungsinstru-
menten über die Abstraktionsebenen hinweg (siehe unten) angestrebt wird, handelt es sich bei den 
Leitfadeninterviews um die Annäherung an die subjektive Perspektive Einzelner, die zwar durch 
Interaktion mit dem Forscher beeinflusst ist, aber zumindest räumlich56 frei von den Blicken und 
Ohren der anderen Familienmitglieder. Der einzelne Befragte kann sich ohne Beisein der anderen 
Familienmitglieder freier äußern. Dies ist besonders bei konfliktträchtigen Themen sinnvoll, wie 
es die innerfamiliären, moralbezogenen Regelbrüche sind. Bei Bedarf wurde den Studienteilneh-
mern auch versichert, dass die anderen Familienmitglieder die Interviewtranskripte nicht zu lesen 
bekommen und wiederholt, dass das Material nur anonymisiert veröffentlicht wird. So kommen 
in den Einzelinterviews innerfamiliäre Machtstrukturen weniger zum Tragen als bei Familienge-
sprächen, wodurch eine Annäherung v.a. auch an den Blick der befragten Kinder auf die Thema-
tik gefördert wird (vgl. dazu Witzke/Macha 2010). Bei den Familiengesprächen findet hingegen 
eine Annäherung an gruppendynamische Prozesse in der Familie statt – es wird nicht nur über 
familiäre Interaktion im Kontext von Moralerziehung gesprochen, sondern der Forscher ist via 
Kamera zeitversetzt in der Situation dreier – wenn auch für den Familienalltag möglicherweise 
unüblichen – interaktiver Problemlösungsprozesse über Interaktion in der Familie57 dabei. Die 
Familienmitglieder interagieren mindestens bei der dritten Aufgabenstellung (Abstraktionsebene 
3) im Familiengespräch mit Blick auf ihre eigene, i.d.R. aber nicht immer bereits abgeschlossene 
Interaktion, rekonstruieren diese aus ihren verschiedenen Perspektiven mit Blick auf (antizipierte) 
Erwartungshaltungen im Kontext von Selbst- und Fremdbildern und können dabei auf der tran-
sindividuellen Ebene die Familienbiographie bestätigen, ergänzen oder modifizieren und dabei 
Gemeinschaft stiften oder auch beschädigen. Dass es sich bei der transindividuellen Ebene um eine 
eigene, von den Einzelperspektiven verschiedene handelt, erläutert Mangold wie folgt:

„Eine Zergliederung dieses kollektiven Prozesses der Meinungsäußerung in die Ansichten der einzelnen 
Sprecher ist vielfach unmöglich. Die Gruppenmeinung ist keine ‚Summe‘ von Einzelmeinungen, son-
dern das Produkt kollektiver Interaktionen.“ (Mangold 1960, S. 49)

Es handelt sich bei der Methodenkombination also um eine Verschränkung von Perspektiven, von 
Blicken auf den Forschungsgegenstand, die im Rahmen der Zusammenschau nicht eines, sondern 
der diversen Einzelinterviews der jeweiligen Familie mit den Familiengesprächen potenziert wird. 
Der gewählte, multiperspektivische Zugang kann so mögliche Zusammenhänge, Gemeinsamkei-
ten und Abweichungen erkennbar machen, die im Rahmen eines monoperspektivischen Zugangs 
im Verborgenen bleiben würden, ermöglicht folglich eine reziproke Korrekturfähigkeit der Daten 
und erhöht die „Tragfähigkeit der Deutungsarbeit“ (Brake 2006, S.79; vgl. dazu auch Witzke/
Macha 2010). Es ist allerdings zu bedenken, dass die Analyse aus Blick des Forschers – bzw. der 
Forscher im Rahmen der Kategorisierung – erfolgt, also wiederum aus einer Perspektive Sinn unter 
einer neuen Problemstellung in einer neuen Situation (re-/de-)konstruiert wird (vgl. Kapitel 2).

8.2	 Ein erster Überblick über das Erhebungsverfahren

Im Folgenden wird kurz der zeitliche Ablauf der Erhebung inklusive des Einsatzes der Erhe-
bungsmethoden – leitfadengestützte Interviews, Familiengespräche, Fragebogen – beschrieben. 

56	 Dass der Familienkontext den Familienmitgliedern dennoch mindestens partiell bewusst ist, zeigen Aussagen wie „Das 
ist halt, weil mein Mann eigentlich, da bin ich ja gespannt, was er so sagt […]“ (Int01, 221) (vgl. dazu auch Brake 2006).

57	 Mindestens die Vignetten betreffen sowohl den Bereich der Familie als auch einen Außenbereich (Schule, 
Arbeitsstelle des Vaters).



|  89Ein erster Überblick über das Erhebungsverfahren

Eine graphische Übersicht über die Erhebungsinstrumente – ausdifferenziert nach Abstrakti-
onsebenen im zeitlichen Ablauf – findet sich in Kapitel 8.5, Abb. 1.
Die Datenerhebung fand bei den Befragten zu Hause statt. Dieser ging ein telefonischer Erst-
kontakt voraus, in dem erste Fragen zur Untersuchung geklärt wurden sowie ein Termin verein-
bart und die Adresse der Erhebung genannt wurde.
Den Familienmitgliedern wurden nach einer kurzen Einführung in die Untersuchung und einer 
Information zu den Datenschutzbestimmungen bei Bedarf Fragen dazu beantwortet und die Da-
tenschutzerklärung zur Unterschrift vorgelegt. Daraufhin wurden ihnen – zunächst räumlich ge-
trennt voneinander – anhand von Interviewleitfäden inhaltlich weitgehend dieselben Fragen ge-
stellt bzw. dieselben Erzählanreize gegeben. Lediglich bei den fünf befragten Kindern unter sechs 
Jahren wurde im Rahmen eines gesonderten Leitfadens Fragen weggelassen oder stark vereinfacht. 
Durch die zeitgleiche Durchführung der Interviews mit den teilnehmenden Familienmitgliedern 
bestand keine Möglichkeit, sich über die Inhalte vor Beendigung der Interviews auszutauschen58.
Im Anschluss an die Einzelinterviews, kamen alle befragten Familienmitglieder und Interviewer 
wieder zusammen. Ein Teil der Interviewer verabschiedete sich, es folgte ein Familiengespräch. 
Die Familien wurden mit drei aufklappbaren Kärtchen ausgestattet. Die ersten beiden Kärtchen 
enthielten jeweils eine Vignette mit einer offenen Frage auf der Vorderseite sowie nach hinten 
geklappten Nachfragen (vgl. Kapitel 8.5.2), die dritte Karte die Aufforderung zur Narration des 
zeitlich am kürzesten zurückliegenden innerfamiliären Regelverstoßes und ebenfalls ausklapp-
baren Nachfragen (vgl. Kapitel 8.5.3). Die Familienmitglieder wurden bzgl. des Vorgehens an-
geleitet. Die Gespräche wurden, soweit die Familien einverstanden waren, zusätzlich zur Audio-
Aufzeichnung auf Video59 aufgezeichnet. Nachdem die Geräte eingeschaltet waren, gingen die 
noch anwesenden Forscher ab der zweiten Familie (für die Begründung siehe 7.4.) in ein mit der 
Familie vereinbartes Nachbarzimmer, den Garten o.ä., so dass die Befragten auch tatsächlich für 
sich als Familie das Familiengespräch führen konnten.
Nachdem die Befragten ihr Familiengespräch für beendet sahen, informierten sie die Forscher. 
Diese legten abschließend für die Eltern jeweils einen Fragebogen zur Erhebung sozio-ökono-
mischen Daten der Familie vor.
Diese Daten wurden erst nach den Einzelinterviews und dem Familiengespräch erbeten, damit 
deren Erhebung keine Auswirkungen auf die Interviewsituation haben konnte. Es wäre sonst 
beispielsweise zu befürchten gewesen, dass die Frage nach der beruflichen Tätigkeit einer ar-
beitslosen Person unangenehm sein könnte oder dass die Frage nach dem Einkommen als unan-
gemessen empfunden wird, so dass durch diese Fragen vor dem Interview die Auskunftsbereit-
schaft der befragten Person sinken könnte. 
Statistische Daten der Kinder, etwa ggf. zu Schule oder Beruf der Geschwisterkinder, wurden 
entsprechend den Interviewleitfäden bereits vor dem eigentlichen Interview mündlich erfragt, 
auf Tonband aufgezeichnet und später transkribiert. Dieses einleitende Stellen von Fragen, auf 
die die Kinder problemlos antworten können, sollte sie auch an die Interviewsituation gewöh-
nen und ihnen Sicherheit geben.
Ergänzend dazu wurde ein Forschungstagebuch über den Forschungsprozess geführt, in wel-
chem etwa strategische Entscheidungen, Organisatorisches und Auffälligkeiten im Forschungs-
prozess festgehalten wurden, und am Ende der Einzelinterviews Wahrnehmungen und Auffäl-

58	 Nur in einer Familie musste das Familiengespräch an einem anderen Tag nachgeholt werden, da die Familie keine 
Zeit mehr hatte, so dass nach den Einzelinterviews hier eine undokumentierte Austauschmöglichkeit bestand.

59	 In einer Familie wurde auf Wunsch der Mutter auf eine Video-Aufnahme verzichtet und nur eine Audio-Datei 
aufgenommen.



90  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

ligkeiten der Interviewsituation als Memos von den Interviewern vermerkt. Auch Bemerkungen 
der Befragten und Wahrnehmung des Forschungsteams vor, zwischen und nach den beiden Er-
hebungsmethoden wurden in Memos festgehalten.

8.3	 Leitfadengestützte Einzelinterviews mit erzählgenerierenden Elementen

Für eine spätere Zusammenschau der Perspektiven der einzelnen Familienmitglieder, die mit 
einer großen Datenfülle einhergeht, sowie familienübergreifende Vergleiche fiel die Wahl auf 
teilstrukturierte Interviews. Im Rahmen dieser standen die Deutungen und Bewertungen der 
Befragten im Fokus, worauf auch jeweils bei Interviewbeginn hingewiesen wurde, u.a. damit 
die „Warum“-Nachfragen nicht als indirekte Kritik missverstanden werden oder nach vermeint-
lich ‚richtigen‘ Antworten gesucht wird, die es so nicht gibt (vgl. Helfferich 2005). Auch sollte 
den Befragten Raum für ihre Themen zugestanden werden. Aus diesen Gründen wurde stets 
zunächst offen um subjektive Einschätzungen oder Narrationen gebeten bevor  – falls nicht 
bereits beantwortet – vorgegebene Nachfragen und z.T. klärende Zusatzfragen zu theoretisch 
relevanten Aspekten gestellt wurden (vgl. Helfferich 2005). Am Ende der Interviews wurde wei-
terhin explizit gefragt, ob die befragte Person noch etwas ergänzen möchte, das bisher nicht 
gefragt wurde. Es handelt sich also um eine Mischform aus vorstrukturierender und offener 
Befragungsform (vgl. Friebertshäuser/Langer 2013). 
Auf Grund der zeitlich parallelen Befragung der einzelnen Familienmitglieder kamen mehrere 
Interviewer zum Einsatz, die zuvor mit Blick auf theoretische und methodische Hintergründe 
und Aspekte der Untersuchung, angelehnt an Helfferich (2005), geschult und mit für alle ver-
bindlich festgelegten Regelungen zur Interviewführung vertraut gemacht wurden. Es wurden 
einzelne Probeinterviews geführt und die Leitfäden im Rahmen der ersten vier interviewten 
Familien angepasst60. Von jeder interviewenden Person wurde umgehend mindestens ein Inter-
view transkribiert und u.a. zur Vermeidung von Interviewerfehlern analysiert. Dieses Verfahren 
wurde während der gesamten Erhebungsphase zur Qualitätssicherung beibehalten.
Neben den gleich noch näher auszuführenden drei Abstraktionsebenen beinhalten die Inter-
viewleitfäden der Befragten ab einem Alter von sechs Jahren auch Fragen und Aufgaben zu v.a. 
zeitlichen und sozialen Ressourcen in der Familie. Dabei wurde auch Malen als Erzählanreiz 
verwendet, d.h. es sollten von allen Befragten Bilder unter der Aufgabenstellung angefertigt 
werden, eine familiäre Alltagssituation zu zeichnen, in der die Rollen der Familienmitglieder 
deutlich wird. Um den Studienteilnehmern eventuelle Hemmungen vor dem Zeichnen zu neh-
men, wurde in deren Interviews betont, dass es nicht um ihre künstlerischen Fähigkeiten geht 
und Ihnen die Möglichkeit eröffnet, Strichmännchen zu malen. Falls nicht von selbst erwähnt, 
wurde nach den Rollen61 und Aufgaben der einzelnen Familienmitglieder in der Familie gefragt. 
Ziel war dabei die Gewinnung von symbolischen Äußerungen zu Selbst- und Fremdbildern und 
damit verbundene Erwartungen in Relation zueinander sowie Hinweise auf ein Doing Family 

60	 Nach der Erhebung in der ersten Familie wurde die erste Vignette des Familiengesprächs ausgetauscht, da sie sich als 
zu wenig konfliktträchtig erwies. Einzelne Fragen wurden während der Erhebung der ersten vier Familien präzisiert 
und eine Frage ergänzt.

61	 „Position oder Status bezeichnet dabei einen personenunabhängigen Ort in einem Feld sozialer Beziehungen, die 
von einem Menschen eingenommen werden können. Die soziale Rolle beschreibt die Verhaltenserwartungen der 
Gesellschaft an die Inhaber von Positionen. Mit dem Einnehmen einer Position treffen Rollenerwartungen das 
Individuum mit einer mehr oder weniger großen Verbindlichkeit. Diese Verbindlichkeit liegt in der Macht der 
Gesellschaft begründet, sie mit Sanktionen zu erzwingen: rollenkonformes Verhalten wird belohnt, abweichendes 
Verhalten wird bestraft“ (Stalb 2000, S. 31).



|  91Leitfadengestützte Einzelinterviews mit erzählgenerierenden Elementen

und Aufgaben der einzelnen Akteure in der Familie, wobei letzteres hier nur soweit für die Fra-
gestellung relevant berücksichtigt wird.

Exkurs Interviews mit Kindern

Interviews mit Kindern wird häufig noch auf Grund von „Zweifel[n] an der Verbalisierungs-
fähigkeit oder der biographischen Reflexionskompetenz von Kindern“ mit Skepsis begegnet 
(Krüger/Grunert 2001, S. 130). Es gibt jedoch einige Untersuchungen (z.B. Behnken u.a. 
1991–1994; Büchner/Fuhs 1994; Krüger/Ecarius u.a. 1994; vgl. dazu Krüger/Grunert 2001), 
in denen narrative Interviews und/oder Leitfadeninterviews resp. teilstandardisierte Interviews 
bei Kindern mit Erfolg eingesetzt wurden. Sogar in Bezug auf sechs- bis achtjährige Kinder gibt 
es Studien (zum Beispiel von Petillon 1993), die davon ausgehen, dass diese Kinder „dazu in der 
Lage sind, über ihre Lebenswelt und Sozialerfahrungen Auskunft zu geben“ (Krüger/Grunert 
2001, S. 136). Bereits mit fünf bis sechs Jahren können eigene moralische Erfahrungen ohne 
Hilfe von Erwachsenen ziemlich kohärent dargestellt werden (vgl. McAdams 2010). Heinzel 
(2003) gibt außerdem zu bedenken, dass in der Studie von Büchner und Krüger (1991) die Er-
fahrung gemacht wurde, dass Kinder eher bereit sind, sich interviewen zu lassen als Jugendliche. 
Dennoch gibt es bei Interviews mit Kindern spezifische Grenzen. Deshalb wurde im MoKKiE-
Projekt versucht, die Fragen der Kinder ab sechs Jahren einerseits zwar parallel zu denen der 
Eltern zu konstruieren, damit so die Dynamik der Wechselbeziehungen von Eltern und Kin-
dern deutlich wird und Vergleiche gezogen werden können, diese andererseits aber auch an die 
kindliche Sprache anzupassen. Es wird angenommen, dass situationsorientierte Interviewfor-
men, wie sie auf den Abstraktionsebenen zwei und drei durchgeführt wurden, der kindlichen 
Erschließung von Themenbereichen entgegen kommen (vgl. Heinzel 2013).
Weiterhin wurden zusätzlich zu den Fragen z.T. Hilfestellungen formuliert, für den Fall, dass 
die Aufgabenstellung die befragte Person überfordert. Diese inhaltliche Beeinflussung wurde im 
Rahmen der Auswertung berücksichtig. Beispielsweise konnte bei Bedarf der Begriff „Regel“ vom 
Interviewer expliziert werden als „was man nicht tun darf “ und die abstrakte Frage „Wie viel Zeit 
verbringst du pro Woche ungefähr mit deiner Familie?“ wurde als Hilfestellung „Wie sieht ein 
normaler Tag bei euch aus?“ auf die Ebene des Konkreten geholt und so greifbarer gemacht. Bei 
Bedarf konnten diese Hilfestellungen auch in den Elterninterviews eingesetzt werden. Einfluss-
nahmen etwa durch derartige Hilfestellungen wurden in der Auswertung berücksichtigt.
Außerdem wurde für die Frage nach der Rolle der Familienmitglieder in die Leitfäden Malen 
als Erzählanreiz integriert, das u.a. den Kindern – aber auch den Erwachsenen – das Erzählen 
erleichtern soll und neben der Q-sort-Technik für Abwechslung im Interviewablauf sorgt.
Die Datenerhebung fand bei den Familien zu Hause statt, also in der den Familienmitgliedern ver-
trauten Umgebung. Die Kinder durften die Aufnahmegeräte vor Interviewbeginn spielerisch er-
kunden. Während der Datenerhebung wurde versucht, eine Atmosphäre herzustellen, in der sich 
sowohl die Eltern als auch die Kinder als „Experten ihres eigenen Lebens und als Partner“ (Krü-
ger/Grunert 2001, S. 138) fühlen, nicht nur, weil davon ausgegangen wird, dass dies die Befragten 
motiviert und sie so erzählbereiter sind, sondern auch, weil es den Gegebenheiten der Interviewsi-
tuation entspricht, da auch Kinder als aktive Konstrukteure ‚sinnvollen‘ Handelns und ihrer nicht-
genetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ in Interaktionen betrachtet werden (vgl. Büchner 2002; 
Heinzel 2013). Den Kindern wurden z.T. Pausen zwischen den Aufgabenteilen angeboten.
Bei vier- und fünfjährige Geschwisterkindern wurden die Q-sort-Regeln in plastischer ausfor-
mulierter Version abgefragt, z.B. „Stell dir vor, es gibt eine Familie, da erlaubt der Vater, dass 
man lügen darf. Ist das richtig, wenn man das dann tut?“ und „Warum ist das richtig/falsch?“ 



92  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

(vgl. dazu Turiel 1983). Ebenso werden die Fragen zu den zeitlichen und sozialen Ressourcen 
gestellt, aber auf wenige Nachfragen begrenzt, um die Interviewsituation für die Kinder kurz zu 
halten. Vignetten, erlebte Regelbrüche und Vorbildsituationen (siehe Kapitel 8.5) werden hier 
nicht erhoben, da dies vermutlich eine Überforderung der Kinder dargestellt hätte (zu Inter-
views und Gruppendiskussionen mit Kindern vgl. auch Gerarts 2015).
Zu bedenken ist, dass mit Kinderinterviews hier zwar ein Versuch der Annäherung an die Perspek-
tiven von Kindern unternommen wird, dies aber nicht darüber hinweg täuschen darf, dass es sich 
dabei um „eine Verständigung zwischen ungleichen Partnern“ (Heinzel 2013, S. 710f ) – nämlich 
erwachsenem Forscher und kindlichem Beforschten – handelt, welche auf dem Forschungsinte-
resse eines Erwachsenen basiert und auch in der Auswertung zwar versucht wird, kindliche Sinn- 
und Regelsysteme zu verstehen, aber aus der Perspektive von Erwachsenen (vgl. ebd.).

8.4	 Familiengespräch

Im Falle des MoKKiE-Projekts handelt es sich bei den Familiengesprächen nicht um in der Fa-
milie natürlich zustande gekommene Gespräche wie etwa bei Familienfesten (vgl. z.B. Berg-
mann 1999) oder Tischgesprächen (vgl. Keppler 1995), sondern um fremdinitiierte, also durch 
das Interesse des Forschers bestimmte Gruppendiskussionen (vgl. Loos/Schäffer 2001; Lamnek 
2005; Brake 2006; Witzke/Macha 2010). Die Initiierung erfolgte über die Aufforderung zur 
gemeinsamen Bearbeitung zweier Vignetten, also von fiktiven Fallgeschichten, sowie zu einer 
Narration eines moralischen Regelbruchs in der Familie (siehe Kapitel 8.5), die Vergleichbar-
keit zwischen den Familiengesprächen ermöglichen. Es zeigte sich, dass die Anwesenheit der 
Forscher das Familiengespräch störend beeinflusst, so dass nach der Erhebung in der ersten Fa-
milie die Familienmitglieder im Folgenden lediglich vor dem Gespräch angeleitet wurden und 
dann anhand von Kärtchen das Gespräch in räumlicher Abwesenheit der Forscher vor der Ka-
mera durchführten (vgl. Kapitel 8.2).
Die befragten Mitglieder einer Familie verfügen über einen gemeinsamen Erfahrungshintergrund 
und bestehen auch jenseits der Erhebungssituation, so dass es sich um eine Realgruppe handelt 
(vgl. Loos/Schäffer 2001, S. 43f ), für die das Diskussionsthema ein gemeinsamer relevanter Ge-
genstand sein sollte (vgl. Niessen 1977, S. 64), d.h. es wird angenommen, dass im Familienalltag im 
Kontext von als kategorisch geltend definierten Regeln interagiert wird. Der Austausch zwischen 
den Familienmitgliedern fand in deren gewohnter Umgebung, sprich bei der Familie zu Hause 
statt und sollte am Modell eines „natürlichen“ Gesprächs orientiert sein, insofern nicht nur disku-
tiert, sondern auch erzählt, erinnert und wechselseitig ergänzt wird (Loos/Schäffer 2001, S. 13). 
Im Vergleich zu den meisten anderen Erhebungsmethoden entspricht eine Gruppendiskussion in 
besonderem Maße der Art und Weise wie Meinungen im Alltag sozial ausgehandelt und geäußert 
werden (vgl. Flick 2014; GIG). Auch die Konservierung der Daten sollte möglichst nah an der 
Interaktion selbst erfolgen, also idealerweise ohne Verlust entscheidender Details; weiterhin sollte 
sie umfassende Rückschlüsse auf die ursprüngliche Interaktion zulassen, weshalb die Familienge-
spräche audio-visuell aufgezeichnet wurden (vgl. Deppermann 2008, S. 21f ). 
In den Familiengesprächen zeigen sich sowohl symbolische Äußerungen der Beforschten über als 
auch in Interaktionen. Das heißt in den Familiengesprächen werden Interaktionen sowohl aus der 
Perspektive der Beforschten symbolisch geäußert, als auch Familie in Interaktionen inszeniert (vgl. 
Witzke/Macha 2010). In der diskursiven Situation kommen Familiendynamiken, -zwänge und 
Machtstrukturen zum Vorschein; es werden untereinander Begründungen gefordert, so dass die Fa-
miliengespräche potentiell über die Einzelinterviews hinaus weisen (vgl. Kutscher 2006, S. 190; für 
einen Überblick über Vor- und Nachteile von Gruppendiskussionen vgl. Lamnek 2005, Flick 2002).



|  93Abstraktionsebenen

8.5	 Abstraktionsebenen

Einerseits wurde, wie im Kapitel 3 dargestellt, empirisch ein weitgehender Konsens über Fa-
milien hinaus bzgl. moralischer Regeln belegt. Es ist allerdings davon auszugehen, dass Moral 
als Erziehungsgegenstand in Familien in der Regel nicht auf einer abstrakten Ebene vermittelt 
und angeeignet wird, sondern vielmehr in konkreten Situationen (Keppler-Seel und Knob-
lauch 1998, S. 95). Es gilt also, eine dekontextualisierte Verkürzung (vgl. Bergmann/Luckmann 
1999b, S. 18) zu vermeiden und diverse Abstraktionsebenen gegenüber zu stellen.
Das Untersuchungsdesign lässt sich bildlich auf zwei Achsen aufziehen (vgl. Abb. 1): Zum ei-
nen auf der Achse der Erhebungsinstrumente resp. -methoden, zum anderen auf der der Ab-
straktionsebenen von Moral als nichtgenetische Tätigkeitsdisposition (vgl. Kapitel 6.2) und 
deren Performanz in der Familie sowie der innerfamiliären Ressourcen als weiterer Inhalt. Die 
Anordnung – von oben nach unten und von links nach rechts gelesen – entspricht der zeitlichen 
Abfolge der Erhebung. Im Folgenden sollen nun die drei Abstraktionsebenen skizziert und der 
zeitliche Ablauf kurz kritisch reflektiert werden. 

Abb. 1:	 Erhebungsmethodik (eigene Darstellung)

8.5.1	 Abstraktionsebene 1: Abstrakte Regeln 

Die Abstraktionsebene 1 beschäftigt sich mit Geltungs- und Bedeutungszuschreibung zu Re-
geln im Kontext von Kategorizität und Konventionalität losgelöst von konkreten Situationen. 
Allerdings können im Rahmen der Regelexplikation und -geltungsbegründung durch die Be-
fragten konkrete Bezüge hergestellt werden.



94  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Um den Einstieg in die abstrakte Ebene zu erleichtern, wurde zunächst um ein Beispiel für eine 
Regel in der Familie gebeten, um dann zu den Fragen zu gelangen, welche Regeln aus Sicht der 
befragten Person von allen Menschen auf der Welt eingehalten werden sollen und danach um 
Begründung gebeten. Im Gegensatz etwa zu Stegreiferzählungen werden solche Einstellungs-
fragen „in der Regel als Bitte um eine Antwort aus einer reflektierenden und damit zum Gegen-
stand der Frage distanzierteren Position verstanden“ (Helfferich 2005, S. 93).
Es wurde nicht offen erfragt, ob es aus Sicht der Befragten Regeln gibt, die für alle Menschen 
auf der ganzen Welt gelten, da dies die Gefahr einer bequemen Lösung birgt: Da im Alltag 
eher implizit mit solchen Regeln umgegangen wird, ist möglicherweise etwas Zeit zum Nach-
denken nötig, die Frage zu beantworten. Da in Interviews ein gewisser Druck zur zeitnahen 
Beantwortung der Frage im Raum steht, könnte eine offene Frage vorschnell mit der Angabe 
der Nichtexistenz solcher Regeln vom Tisch gewischt werden, wenn der befragten Person nicht 
unmittelbar eine solche Regel einfällt. Die Frage „Welche Regeln gibt es Ihrer Meinung nach, 
an die sich alle Menschen auf der ganzen Welt halten sollen?“ konnte mit einer Bezweiflung 
der Existenz solcher Regeln beantwortet werden. Das damit einhergehende Widersprechen des 
Interviewers stellt jedoch eine Hürde dar (mehr dazu vgl. Kapitel 9.1).
Weiterhin kam die Q-sort-Technik, die erstmals von Stephenson (1935, 1953) beschrieben 
wurde, zum Einsatz. Es handelt sich dabei um ein Rangordnungsverfahren, bei dem im MoK-
KiE-Projekt acht Karten62 (vgl. Abb. 2), auf die jeweils eine Regel zum sozialen Miteinander 
gedruckt wurde, entlang einer gedachten Skala von „1 = unbedingt für alle Menschen auf der 
ganzen Welt einzuhalten“ bis „8 = Einhaltung unwichtig“ in Relation auf dem Tisch oder Bo-
den gelegt werden (siehe Abb. 3; vgl. auch Müller/Kals 2004). Die Regeln wurden orientiert an 
den Studien von Turiel (1983), Nucci und Lee (1993), Nucci und Turiel (1993) gewählt, wobei 
diese in Sollens-Form formuliert wurden und jeweils vier den genannten Studien zufolge den 
moralischen, d.h. als allgemeingültig eingestuften resp. den konventionellen Regeln, welche nur 
für einen bestimmten Personenkreis gelten, zugehören. 

Abb. 2:	 Q-sort-Kärtchen nach Regeltyp (eigene Darstellung)

62	 Es fand eine bewusste Entscheidung gegen Bilder von Situationen bei Kindern statt, da sonst die Regeldeutung in 
weiten Teilen vorweg genommen werden würde und eben keine vorgegebene konkrete Situation die Antwortbasis 
darstellen sollte. Regeln wurden bei Bedarf vom Interviewer vorgelesen, um das Legen der Reihenfolge in Relation 
der Regeln zueinander zu erleichtern.



|  95Abstraktionsebenen

Abb. 3: 	 Q-sort-Aufgabenstellung am Beispiel des Interviewleitfadens für Eltern (eigene Darstellung)

Bei den im Sinne Turiels moralischen Regeln handelt es sich konkret um folgende Regeln: Man 
soll nicht lügen, nicht stehlen, niemanden verletzen und sich nicht selbstsüchtig verhalten. Letzt-
genannte ist mit Blick auf die Definition von Moral im Kontext einer Balance von Interessen der 
individuellen Ebene und den gemeinschaftlichen Ebenen (vgl. GIG) besonders relevant, aber ge-
rade mit Blick auf Kinder schwierig, da zu erwarten war, dass diese z.T. den Begriff „selbstsüchtig“ 
noch nicht kennen. Deshalb wurde bereits vor der Erhebung für die Interviewer eine Erklärung 
vorgegeben, die allerdings nur bei Bedarf eingesetzt werden sollte. Diese lautet: Selbstsüchtig be-
deutet nur an sich selbst zu denken, nicht an andere. In 28 Fällen wurde eine Erklärung durch den 
Interviewer vorgenommen, was im Rahmen des weiteren Vorgehens Berücksichtigung fand.
Für den Bereich der Konventionen wurden folgende Regeln gewählt: Man soll sich festlich an-
ziehen, wenn man auf eine Hochzeit geht; man soll anderen Menschen zur Begrüßung die Hand 
geben, fremde Erwachsene nicht duzen und Spaghetti nicht mit den Fingern essen.
Die standardisierte Erhebungsform der Q-sort-Methode bringt nicht nur den Vorteil der Auf-
lockerung des inhaltlich anspruchsvollen und oftmals eher langen Interviewablaufs mit sich, 
sondern ermöglicht auch Vergleichbarkeit auf drei Ebenen: zwischen allen Befragten des je-
weiligen Familienkerns bzw. Familienkern-Patchworks, zwischen allen Studienteilnehmern und 
mit anderen Studien (vgl. Nunner-Winkler u.a. 2006).
Für sich genommen könnte die Platzierung der Kärtchen jedoch Meinungslosigkeit und Unver-
ständnis verdecken sowie diverse Fragen offen lassen, etwa ob die Aufgabe verstanden wurde, ob die 
Regel von allen Studienteilnehmern gleich gedeutet wird. Deshalb wurde auch eine Begründung 
der Platzierung erfragt (vgl. Nunner-Winkler u.a. 2006). Die Begründungen und genannten Ex-
plikationen können nicht nur über alle Befragten und Familien hinweg, sondern auch z.T. mit der 
Argumentation auf den anderen beiden Abstraktionsebenen derselben Person verglichen werden.
Die erste Abstraktionsebene dient über die inhaltlichen Aspekte hinaus zur Sensibilisierung für 
Regeln, denen kategorische Gültigkeit zugeschrieben wird, um dann den Zugang zu einem dies-
bezüglichen erlebten Regelbruch (Abstraktionsebene 3) zu erleichtern.

8.5.2	 Abstraktionsebene 2: Vignetten

Auf der zweiten Abstraktionsebene wird anerkannt, dass Moral sozialer Natur ist und situati-
onsspezifisch (de-, re-)konstruiert wird. Hier wurden Vignetten verwendet: Diese sind Fallge-



96  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

schichten über hypothetische Personen in einer vorgegebenen Sachlage, auf die der Befragte 
antworten soll, möglichst alltagsnahe, fiktive Situationen (vgl. Finch 1987), und in der Studie so 
angelegt, dass sie ein gewisses Konfliktpotential mit Blick auf Rollenerwartungen und – je nach 
Situationsdefinition und Bedeutungszuschreibung – moralische Regeln bergen. Exemplarisch 
soll hier eine Vignette aus den Einzelinterviews angeführt werden:

Vignette ‚Party‘
Der zehnjährige Daniel ist auf eine Party seines zwei Jahre älteren Nachbarn eingeladen. 
Der Nachbarsjunge begrüßt ihn, es gibt Popcorn und alle wollen sich zusammen den Vi-
deofilm „Harry Potter und der Feuerkelch“ ansehen. Daniel hat aber seinen Eltern verspre-
chen müssen, dass er diesen Film erst ansieht, wenn er zwölf Jahre alt ist.
Wie schätzen Sie diese Situation ein? (Falls vorgeschlagen wird, die Eltern anzurufen: Was 
sollte Daniel tun, wenn er die Eltern nicht telefonisch erreichen kann?) Falls nicht genannt:
A.	 Was sollte Daniel tun?
B.	 Bitte begründen Sie, weshalb er sich so verhalten sollte.
C.	 Wie fühlt er sich dann?
D.	 Wieso fühlt er sich so?
E.	 Könnte es eine ähnliche Situation auch in Ihrer Familie geben?

Die Vignetten geben Raum dafür, sich in fiktive Personen hinein zu versetzen und sich so selbst 
zum Objekt zu werden. Weiterhin sollen hier auch Eltern beurteilen, wie ein kindlicher Protagonist 
handeln sollte und umgekehrt. Das heißt hier kommen auch Rollenerwartungen zum Ausdruck.
Thematisch bewegen sich die vier Vignetten im Kontext von Versprechen und ungefragtem Ent-
nehmen von Eigentum. Sie wurden jeweils sowohl mit einem kindlichen und einem erwachsenen 
Protagonisten konstruiert. Die befragte Person konnte frei angeben, wie sich der Protagonist der 
Vignette seiner Meinung nach verhalten sollte. Wurde eine integrative Lösung vorgeschlagen zu 
den Modalitäten, die in der fiktiven Situation beschrieben sind, wird dies in der Auswertung er-
fasst. Im Interview wurde daraufhin der Konflikt zugespitzt, so dass diese alternative Argumenta-
tionsebene verlassen werden musste (vgl. dazu auch Oser/Althof 2001, S. 212). Im Anschluss an 
diese freie Stellungnahme folgen sowohl in den Interviews als auch im Familiengespräch, sofern 
die jeweiligen Punkte noch nicht vom Befragten erläutert wurden, Nachfragen. Diese erstrecken 
sich nicht nur über Sollens-Urteile und ihre Begründung, sondern auch auf Gefühle63 und deren 
Begründungen. Auf Grund der im Forschungsstand gezeigten Importanz der Betroffenheit der 
Befragten galt es nicht nur, die Vignetten im MoKKiE-Projekt möglichst lebensnah zu konstruie-
ren. Weiterhin wird der Bedeutung der Lebensrelevanz bei den Vignetten methodisch Rechnung 
getragen durch die Nachfrage „Könnte es bei euch/Ihnen in der Familie eine ähnliche Situation 
geben?“, die wiederum auch als Auslöser für eine Narration einer erlebten Familiensituation fun-
gieren kann und einen Wechsel zur Abstraktionsebene drei vollzieht.
Die zweite Ebene, auf der situatives Problemlösen mit Vergleichbarkeit kombiniert wird, wird 
hier nur bei Bedarf marginal in die Auswertung einbezogen; der Fokus liegt angesichts der hier 
bearbeiteten Fragestellung auf den Abstraktionsebenen 1 und 3.

63	 Gefühle sind ein – wenn auch umstritten ist, ob ein für sich genommen ausreichender – Indikator für moralisches 
Wollen (vgl. Montada 1998). Projektive Emotionszuschreibungen zur Messung moralischer Motivation, wie dies 
etwa Gertrud Nunner-Winkler u.a. (2006) praktizieren, werden etwa von Billmann-Mahecha und Horster (2005) 
kritisiert. Da das Messen moralischer Motivation auf einer Skala nicht Ziel der vorliegenden Arbeit ist, soll hier auf 
eine nähere Erörterung der Diskussion verzichtet werden.



|  97Abstraktionsebenen

8.5.3	 Abstraktionsebene 3: Narrationen

Auf der dritten Abstraktionsebene werden Erzählanreize zu ereigneten Situationen der Fami-
lienmitglieder zu laut befragter Person kategorisch geltenden Regeln gegeben. Beispielsweise 
wird dazu aufgefordert, die letzte Situation zu erzählen, in der ein Familienmitglied eine von der 
befragten Person als für alle Menschen gültig definierte Regel gebrochen hat. Die Lebensrele-
vanz steht auf dieser Ebene nicht in Frage, wobei zu bedenken ist, dass es sich um Daten auf der 
symbolisch-geäußerten Ebene handeln, die i.d.R. in einer neuen Gegenwart unter einer neuen 
Problemstellung aus einer Perspektive erzählt werden (vgl. PS). 
Das von Schütze (1982; 1983) in die Sozialwissenschaften eingeführte, narrative Interview 
soll dazu dienen, eine narrative Identität im Sinne einer Momentaufnahme situativ relevan-
ter Aspekte von Identität her- und darzustellen, indem der Erzählende sich in konkreten In-
teraktionen selbst zum Objekt wird. Die vergangene Erfahrung wird dabei unter einer neuen 
Problemstellung rekonstruiert,  – sofern die vorangegangene Situation abgeschlossen ist  – in 
einer neuen Gegenwart. Als großer Vorteil wird angeführt, dass der Befragte in Narrationen 
in drei Zugzwänge verstrickt wird: Der Gestalterschließungszwang unterstütze das Zu-Ende-
Führen der einmal begonnenen Geschichte, der Detaillierungszwang bewirke, dass alle nöti-
gen Informationen vorhanden sind und der Kondensierungszwang führe dazu, dass diese In-
formationen verdichtet vorhanden sind. Im Erzählfluss können Aspekte hervortreten, die der 
befragten Person selbst zunächst nicht bewusst waren (vgl. Lucius-Höhne/Deppermann 2004). 
Kritisiert wird u.a., dass manche Erfahrungen nicht in Erzählform darstellbar seien sowie dass 
die Zwänge nicht immer wirken, also z.B. Erzählaufforderungen zur Selbstdarstellung v.a. von 
‚neurotischen‘ Interviewten benutzt und Erfahrungen teilweise bewusst, teilweise unbewusst 
verfälscht dargestellt würden, etwa aus Gründen sozialer Erwünschtheit oder der Passung bzgl. 
des eigenen Selbstbilds (vgl. Nunner-Winkler u.a. 2006). Die symbolisch geäußerte Rekonst-
ruktion ist zu unterscheiden von dem, was stattgefunden hat, wie dies damals erlebt wurde, wie 
der Befragte sich in der Erhebungssituation daran und an sein erlebendes Selbst erinnert (vgl. 
Lucius-Höhne/Deppermann 2004). 
Im Rahmen des MoKKiE-Projekts wird nicht mit narrativen Interviews, sondern u.a. mit nar-
rativen Erzählstimuli gearbeitet. Es handelt sich beim narrativen um einen wichtigen, aber nicht 
den einzigen Modus der Erhebung, u.a. da, wie bereits dargelegt, verschiedene Abstraktionsebe-
nen zum Tragen kommen sollten. Für den Einsatz von Narrationsstimuli erlebter Situationen 
spricht neben der Lebensrelevanz – v.a. im Kontext der Familiengespräche –, dass sich laut Oser 
und Althof (2001, S. 252) experimentell zeigen ließ, dass „[…] lebensgeschichtliche Problemlö-
sungsvorgänge im moralischen Bereich signifikant länger diskutiert werden als künstliche Di-
lemmata“. Hinzu kommt, dass nicht nur die Erwachsenen, sondern auch die befragten Kinder 
auf Abstraktionsebene 3 selbst definieren, welche Situationen kategorische Regeln beinhalten 
und somit der berechtigten Kritik Mayalls (2005, S. 139) zumindest partiell entgegen gewirkt 
wird, die besagt, dass die meisten Studien über moralisches Wissen und Handlungsvermögen 
von Kindern mit Methoden arbeiten, in denen Erwachsene das zu Erhebende bestimmen.
Schwerpunkt der Untersuchung sind Vorbildsituationen der Kinder mit Fokus auf die Viertkläss-
ler sowie Situationen von Verstößen gegen moralische Regeln, wobei letzteren mehr Raum gege-
ben wurde. Hintergrund ist, dass bei einem wahrgenommenen Verstoß gegen eine solche Regel, 
vermutlich eine starke Perturbation der wahrnehmenden Person stattfindet, über die – folgt man 
der Meadschen Theorie (vgl. GIG) – reflektiert und auf die – möglicherweise vermittelnd – re-
agiert wurde. Interessant ist dabei auch, ob die Regelbrüche als Grenzüberschreitung, die zum 
Teil der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ des jeweiligen Regelbrechers und seiner 



98  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Interaktionspartner wirksam werden, als negatives Wissen, das uns sagt „was etwas nicht ist […] 
und wie etwas nicht funktioniert […], welche Strategien nicht zur Lösung komplizierter Probleme 
führen […] und auch warum bestimmte Zusammenhänge nicht stimmen“ (Oser 2005, S. 26). Die-
ses Negative birgt nicht nur die Gefahr der Verführung und Zerstörung, sondern kann auch die 
„Möglichkeiten und Notwendigkeiten des Guten“ aufzeigen (Oser 2005, S. 95). Es handelt sich 
also um potentielle Lern- und Erziehungssituationen, die wiederum im Rahmen der Familie als 
Erzählungen erzieherische Wirkung haben können, indem sie als Modelle für gutes und schlechtes 
Handeln dienen resp. man sich mit ihnen kritisch auseinandersetzt (vgl. Gutzwiller-Helfenfinger 
u.a. 2010). Sie können zu Familienthemen gerinnen (Macha/Witzke 2008b). Weiterhin besteht 
die Möglichkeit, dass ein Teil der von den Befragten erzählten Situationen erst im Rahmen der 
Befragung bewusst im Kontext von als kategorisch gültig klassifizierten Regeln reflektiert wird. 
Bzgl. der Vorbildsituationen bleibt zunächst offen, ob solche tendenziell als selbstverständlich 
oder nicht wahrgenommen und auf Grund einer besonderen Vorbildlichkeit reflektiert werden.
Während nur nach Situationen mit den Viertklässlern als Vorbild – bzw. Geschwisterkinder 
nach solchen mit ihnen selbst in der vorbildlichen Position – gefragt wurde, wurde nach der 
Bitte der Narration eines Regelverstoßes mit offener Wahlmöglichkeit der regelbrechenden 
Person, falls noch nicht genannt, jeweils zu einer solchen mit dem Kind, welches eine vierte 
Schulklasse besucht, und einem Elternteil in der Position des Regelbrechenden erfragt. Diese 
Ausrichtung lenkt den Blick auf Schattenseiten der Familie, was dazu führen kann, dass erzählte, 
extreme Ausnahmesituationen die Familie in einem verzerrten Licht erscheinen lassen. Im Rah-
men der Auswertung und Interpretation muss dies stets berücksichtigt werden.
Die Frage nach den Regelverstößen ist sehr heikel, da in der Regel ungern über eigenes Fehlverhal-
ten gesprochen wird und auch die wenigsten ein anderes Familienmitglied eines solchen Fehlver-
haltens gegenüber einem Außenstehenden bezichtigen wollen. Hier waren die Interviewer beson-
ders gefordert, sich einfühlsam auf die jeweilige befragte Person einzustellen. Wenn nötig, wurde 
noch einmal versichert, dass das Interview anonym ist, also dass auch die anderen Familienmitglie-
der es nicht zu lesen oder zu hören bekommen oder auf die Normalität von Fehlern hingewiesen, 
also dass ein solcher Regelbruch jedem Menschen schon passiert ist. Falls auch nach längerem 
Überlegen keine Situation gefunden wurde, kam eine Hilfestellung zum Einsatz (hier in der For-
mulierung des Elterninterviews): „Ich habe Sie vorhin danach gefragt, an welche Regeln sich alle 
Menschen auf der Welt halten sollen. Was haben Sie da geantwortet? … Hat schon einmal jemand 
aus Ihrer Familie das nicht eingehalten? … Bitte erzählen Sie mir diese Situation.“ Falls dies auch 
nicht möglich war, wurde gefragt, ob der Interviewte die Karten aus dem Q-sort als Hilfestellung 
nutzen möchte (Zur Reflexion über diese Einflussnahme vgl. auch 7.5.4). Zwei Väter und zwei 
Kinder (zum Befragungszeitpunkt sechs und zehn Jahre alt), also 4 von 97 mit den die Abstrak-
tionsebene drei in dieser Form beinhaltenden Leitfäden Befragten, blieben auf dem Standpunkt, 
dass ein solcher Regelverstoß in der Familie nicht stattgefunden hat, sie davon nichts wissen oder 
ein Regelverstoß ggf. schon so lange her sein muss, so dass sie sich nicht daran erinnern können.
Durch Nachfragen im Anschluss an die jeweilige Narration wird Vergleichbarkeit zwischen 
den Interviews und Familiengesprächen64 innerfamiliär und zwischen den einzelnen Familien 
ermöglicht sowie sichergestellt, dass diejenigen Aspekte, auf die die Untersuchung fokussiert, 
bearbeitet werden. Diese Nachfragen beziehen sich auf die vom Befragten der Situation zugrun-
de gelegte Regel, die Gefühle des Regelbrechers und Folgen sowie ggf. Sanktionen des Regel-
bruchs. Die Narrationen der Regelbrüche und Vorbildsituationen gehen über pure Argumen-

64	 In den Familiengesprächen wurden die Nachfragen via von den Familien selbst anzuwendende Kärtchen gestellt.



|  99Sample und Feldzugang

tation hinaus und liefern symbolisch-geäußerte Hinweise auf kommunikative Akte in oder mit 
denen potentiell Moralerziehung vollzogen wird (vgl. Bergmann 1999).

8.5.4	 Kritische Reflexion des zeitlichen Ablaufs

Da die Befragung anhand der Vignetten zeitlich vor den anderen Abstraktionsebenen stattfand – 
wie aus Abb. 1 hervor geht –, besteht die Möglichkeit, dass von den Befragten aus den Vignetten 
(siehe Kapitel 8.5.2.) abgeleitete Situationsdefinitionen im weiteren Interviewverlauf aufgegriffen 
wurden, also Einfluss auf die Antworten und Beispiele der weiteren Fragestellungen genommen 
haben65. Allerdings hätte ein Vorziehen der Fragen der anderen Abstraktionsebenen vermutlich 
dazu geführt, dass die Vignetten von vorneherein unter dem Fokus von als kategorisch gültigen 
Regeln betrachtet worden wären, womit eine Beeinflussung der Situationsdefinition potentiell 
einhergeht. Die Möglichkeit der Einflussnahme lässt sich also nicht verhindern. Auch die Regeln 
aus dem Q-sort-Verfahren haben die Wahl der Narration beeinflusst, z.T. wurden sie sogar bewusst 
als Hilfestellung bei Schwierigkeiten der jeweiligen befragten Person, sich an einen moralbezo-
genen Regelverstoß zu erinnern, eingesetzt (siehe 7.5.3), wobei anzumerken ist, dass es sich bei 
den im Q-sort-Verfahren verwendeten Regeln bzgl. des Verletzens, Stehlens und Lügens neben 
respektvollem Umgang miteinander um die auf die – zeitlich zuvor gestellte – offene Frage nach 
kategorischen Regeln am häufigsten von den Befragten genannten handelt (vgl. Kapitel 9.2). Es 
bleibt also festzuhalten, dass die erlebten Regelverstöße, die von den Befragten erzählt wurden, 
durch die vorangegangenen Reflektionen im Interview z.T. beeinflusst wurden. Ein Vorteil liegt 
auch hier in der Erhöhung der Vergleichbarkeit unter den Regelverstößen und den entsprechen-
den innerfamiliären Umgangsweisen damit. Angesichts dessen, dass abstrakte moralische Regeln 
in der familiären Alltagssituation oftmals nur implizit thematisiert werden (vgl. Keppler-Seel/
Knoblauch 1998), diese also nicht bewusst allgegenwärtig sind, scheint die Reflektion auf der abs-
trakten Ebene vor der erlebter Situationen in diesem Kontext unumgänglich.
Da die Interviews mit den einzelnen Familienmitgliedern nicht alle gleichzeitig beendet waren, 
war in der Regel eine Zeitspanne vorhanden, in der ein Teil der Familienmitglieder potentiell 
die Möglichkeit hatte, sich über ihre Interviews in Anwesenheit der Forscher auszutauschen, 
was i.d.R. nicht stattfand. Dennoch wurden diese Gespräche mit Erlaubnis der Eltern, die stets 
erteilt wurde, aufgezeichnet und relevante Informationen in Memos festgehalten und in der 
Auswertung berücksichtigt.

8.6	 Sample und Feldzugang

In der vorliegenden qualitativen Untersuchung fand das „purposeful sampling“ (vgl. Patton 
2009) bereits vor der Datensammlung statt. Es wurde ein ‚sampling plan‘ passend zur Fragestel-
lung der Arbeit erstellt (vgl. Kelle/Kluge 2010):

65	 In allen, personenbezogen gezählten 395 Regelverstößen (die der Familiengespräche inklusive) und Vorbildsituationen 
beziehen sich fünf Regelverstöße, wobei nur drei davon analog zu Vignette 2 zu sehen sind, und eine Vorbildsituation 
auf eine Geldentnahme. Ein Regelverstoß bezieht sich auf das Sehen eines altersunangemessenen Films und einer auf 
das Sehen eines Krimis der Eltern – diese könnte also von Vignette 1 inspiriert sein. Möglicherweise stehen weitere 
erlebte Regelverstöße wie das ungefragte Verzehren von Süßigkeit der Kinder durch die Eltern, welches in drei Fällen als 
Regelverstoß genannt wurde, ebenfalls im Zusammenhang zu den Vignetten. Letzten Endes kann bei allen Narrationen 
u.a. im Rahmen von Stehlen und Versprechen brechen ein potentieller Zusammenhang unterstellt werden.



100  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Zum einen sollten die teilnehmenden Familien jeweils mindestens ein Kind umfassen, welches 
eine vierte Schulklasse besucht. 
Laut diversen Untersuchungen findet um das zehnte Lebensjahr herum ein entscheidender 
Wandel bei Kindern statt: sie reflektieren im Gegensatz zu jüngeren Kindern ausführlich hy-
pothetische Gründe einer Regelüberschreitung, nehmen die Situation facettenreicher wahr 
als jüngere Kinder (vgl. Billmann-Mahecha/Horster 2005, S. 208), arbeiten Auffassungen von 
Fairness aus und kennen nicht nur wie bereits Kinder mit zwei, drei oder vier Jahren moralische 
Regeln, sondern beginnen auch mit deren Internalisierung, also damit diese als kategorische Re-
geln zu akzeptieren und zu befolgen (vgl. Horster 2004, Nucci/Lee 1993). Einer Untersuchung 
von Selman und Byrne zufolge sind Kinder außerdem „[…] ab etwa zehn Jahren zu selbstreflexi-
ver Rollenübernahme fähig […]“ (Nunner-Winkler 1996, S. 138). Weiterhin nehmen in diesem 
Alter i.d.R. Freundschaftsbeziehungen im Vergleich zum Jugendalter noch keinen bedeutenden 
Stellenwert für das moralische Selbst ein (vgl. Keller 2004).
Durch die altersbezogene Rahmung der Auswahl der Familien können diese besser verglichen 
werden, da sie sich tendenziell in einer ähnlichen Phase – nicht nur was den thematischen, son-
dern auch den kommunikativen und beziehungsbezogenen Möglichkeitsrahmen anbelangt – 
befinden. Obgleich es einen Unterschied macht, ob die Geschwisterkinder z.B. zwei und vier 
oder 14 und 17 Jahre alt sind, so wird mit dem vorgegebenen Alter eines der Kinder ein gemein-
sames Setting grundgelegt.
Angesichts der Frage nach geschlechtsspezifischen Unterschieden sollten aus Gründen der Ver-
gleichbarkeit in etwa gleich viele Jungen und Mädchen der vierten Jahrgangsstufen sowie männ-
liche und weibliche Erziehungsberechtigte befragt werden.
Angestrebt wurde weiterhin die Befragung von Familien mit unterschiedlicher Ressourcenver-
teilung mit Blick auf Schul-, Ausbildung, Einkommen und Beruf der Eltern sowie Zeit, da die-
se Indikatoren für kulturelles, ökonomisches und – im Sinne von Einfluss und Prestige – von 
sozialem und symbolischen Kapital sind und diese auch in der Familie in den moralbezogenen 
Interaktions- und Erziehungsprozessen zum Tragen kommen und sich diesbezüglich Unter-
schiede zeigen können.66 
Aus Gründen möglicher sprachlicher Schwierigkeiten und der Vergleichbarkeit beschränkt sich 
die Studie auf Familien deutscher Nationalitätszugehörigkeit, obgleich eine Erweiterung des 
Samples mit Blick auf Heterogenität in einem nächsten Schritt wünschenswert ist.
Die Gewinnung der Studienteilnehmer erfolgte in zwei Schritten: Zunächst wurden Familien 
über einen Zeitungs- und einen überregionalen Presseaufruf mit der Frage, woran sich Eltern 
und Kinder heute orientieren sollen, gewonnen. Zusätzliche Aushänge in Arztpraxen, Bäcke-
reien u.ä. blieben erfolglos. Unter anderem weil sich auf den erstgenannten Wegen fast aus-
schließlich Familien mit Mädchen, die eine vierte Schulklasse besuchten, meldeten, wurde wei-
terhin ein Zugang über Schulen gewählt. Die genannte geschlechtsbezogene Auffälligkeit wirft 
die Frage auf, ob es einen Zusammenhang zwischen dem Bild der Erziehungsberechtigten von 
(ihren) männlichen bzw. weiblichen Kindern und der Bereitschaft der Studienteilnahme gibt.
Schwierig gestaltete sich die Gewinnung von Familien mit geringen Ressourcen im Bereich Bil-
dung, Einkommen und Berufsprestige der Eltern. Mit drei Familien waren Termine vereinbart, die 

66	 Auf die Einordnung der Familien in Schichten wurde hier verzichtet, da „Zahlen, Grenzen und Benennung der 
Schichten oder Klassen […] auf „informierter Willkür“ […]“ beruhen und in Abhängigkeit zur Datenlage und dem 
Erkenntnisziel stehen (Geißler 2010, S. 38). Dass die Ressourcenverteilung der vertikalen Dimension – unabhängig 
davon, ob sich Schichten, wie etwa von Beck vertreten, im Rahmen der Modernisierung auflösen – von Bedeutung 
ist, zeigen nicht nur diverse Studien. Auch Milieu-Modelle bauen darauf auf (vgl. Geißler 2010).



|  101Sample und Feldzugang

dann entweder kurzfristig von den Familien abgesagt wurden und keine neuen vereinbart werden 
wollten oder die Forscher sich vor verschlossener Tür fanden. Mögliche Gründe wurden z.T. von 
Studienteilnehmern und in Telefonaten genannt: Vorbehalte gegenüber Akademikern, und davor, 
Einblick in das Privatleben zu geben sowie Scham bzgl. der eigenen Wohnsituation – die Erhebun-
gen fanden zu Hause bei den Befragten statt, wobei auch alternative Vorschläge von den jeweiligen 
Erziehungsberechtigten wie die Erhebung in einem Café oder in Büroräumen abgelehnt wurden. 
Vorbehalte gegenüber der Studienteilnahme zeigten sich auch mit Blick auf die Einzelinterviews 
mit den Kindern ohne Beisein der Erziehungsberechtigten, die mit einem Kontrollverzicht dieser 
einhergehen. Es wird vermutet, dass die v.a. im ersten Schritt über freiwillige Selbstmeldung gewon-
nenen Familien auch auf Grund eines vorwiegend positiven Selbstbildes und der Überzeugung, dass 
sie insgesamt den eigenen Familienalltag erfolgreich bewältigen, bereit waren, einen Einblick in ihr 
Privatleben zu geben. Der Zugang über freiwillige Selbstmeldung hat also wahrscheinlich einen se-
lektiven Nebeneffekt (vgl. Müller/Krinninger 2016). Im Rahmen des Zugangs über Schulen konnte 
diese Problematik der Selbstmeldung abgemildert werden, obgleich alle Zugänge eine gewisse Frei-
willigkeit der Studienteilnehmer voraussetzen. Es zählen jedoch nicht nur Familien mit positivem 
Selbstbild zum Sample. Beispielsweise hat eine Mutter sich für die Befragung bereit erklärt, weil 
sie analog zur zum Erhebungszeitpunkt ausgestrahlten TV-Sendung „Die Super-Nanny“ auf Hilfe 
hoffte67, und ein Vater mit der Studienteilnahme auf mehr Unterstützungsbedarf für Kinder, bei 
denen ADHS diagnostiziert wurde, aufmerksam machen wollte.
Das Sample umfasst 24 Familien mit 102 Befragten, die sich wie folgt verteilen: Es handelt 
sich um 26 Kinder68, die zum Befragungszeitpunkt eine vierte Schulklasse besuchten (davon 14 
weibliche und 12 männliche) mit einem Altersdurchschnitt von 9,6 Jahren, außerdem 48 im sel-
ben Haushalt lebende69 Erziehungsberechtigte sowie, sofern vorhanden, die dort – wenigstens 
anteilig – lebenden Geschwister der Viertklässler, sofern sie mindestens ein Alter von vier Jahren 
erreicht hatten. Die 28 befragten – davon elf männlichen, siebzehn weiblichen – Geschwister-
kinder waren zum Befragungszeitpunkt zwischen fünf und 19 Jahren alt.
Es handelt sich durchgehend um Familien mit einem männlichen und einem weiblichen Er-
wachsenen, von denen in den zwei befragten Patchwork-Familien jeder Elternteil das offizielle 
Sorgerecht nur für seine leiblichen Kinder inne hat. Hintergrund für die Festlegung auf zwei 
gegengeschlechtliche Erziehungsberechtigte ist die Ermöglichung der Herausarbeitung von 
Unterschieden zwischen Müttern und Vätern im Hinblick auf die Forschungsfragen, sofern es 
solche gibt. Die Annäherung an die Fragestellung im Rahmen weiterer Familienformen ist wün-
schenswert, hier jedoch nicht zu leisten.
Das Haushaltsnettoeinkommen – welches im Befragungszeitraum 2008 bei Paaren mit Kin-
dern in Deutschland hochgerechnet im Durchschnitt bei 4191 Euro pro Monat lag (vgl. Statis-
tisches Bundesamt 2012) – bewegt sich bei zehn der 24 befragten Familien nach eigenen Anga-
ben zwischen 3001–4000 Euro, bei fünf zwischen 4001–5000 Euro, bei drei Familien zwischen 
1501–2000 Euro, bei jeweils einer Familie zwischen 2001–2500 Euro, 2501–3000 Euro bzw. 
5001–7500 Euro. Drei Familien machen keine Angabe.
Zum Befragungszeitpunkt waren die jeweils 24 befragten Mütter 40,5 Jahre, die Väter 42,5 Jah-
re alt, wobei der jüngste Erziehungsberechtigte weiblich und 34 Jahre und der älteste männlich 
und 51 Jahre alt war. 

67	 Diese wurde auch – wenn auch nicht im Stil der „Super-Nanny“ – vermittelt.
68	 In zwei Familien besuchten jeweils Zwillinge eine vierte Klasse einer Grundschule.
69	 Durch das Kriterium des Zusammenlebens in einem Haushalt sollten regelmäßige Interaktionen zwischen den 

Befragten – so die Idee – wahrscheinlich sein.



102  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Die befragten Mütter haben insgesamt höhere allgemeinbildende Schulabschlüsse als die Väter: 
Ein Vater, keine Mutter ist ohne Abschluss, sieben Väter und zwei Mütter haben einen Haupt-
schulabschluss, zwei Väter die Fachhochschulreife sowie zehn Väter und 13 Mütter die allge-
meine oder fachgebundene Hochschulreife. 
Keiner der Erziehungsberechtigten ist ohne berufliche Ausbildung oder befindet sich noch in 
einer solchen. 23 der 48 befragten Eltern haben eine Lehre abgeschlossen, 13 einen Hochschul-
abschluss, acht eine Ausbildung an einer Fach-, Meister-, Technikerschule oder Berufsakademie, 
sechs einen Fachhochschulabschluss und vier eine abgeschlossene Ausbildung an der Berufs-
fach- oder Handelsschule. Es bestehen diesbezüglich keine nennenswerten Unterschiede zwi-
schen den befragten Müttern und Vätern.
Das Sample umfasst keine selbständigen Landwirte oder Genossenschaftsbauern, einen Akade-
miker im freien Beruf, neun Selbständige im Handel, Gewerbe, Handwerk, Industrie, Dienst-
leistungen (auch Ich-AG oder PGH-Mitglied), zehn Beamte  – davon sieben im gehobenen 
Dienst –, 20 Angestellte und sechs Arbeiter. 
Eine festzuhaltende Ungleichverteilung weist das Sample bzgl. der Zeit auf, die Mütter und Vä-
ter jeweils mit Aufgaben des Berufs und des Haushalts verbringen: Während sieben der an der 
Studie teilnehmenden Mütter gar nicht berufstätig sind, fünf 1–14 Stunden pro Woche und 
acht 15–24 Stunden pro Woche, arbeitet keiner der Väter im Umfang dieser drei genannten Ka-
tegorien. Sowohl eine Mutter als auch ein Vater sind 25–34 Stunden pro Woche beruflich tätig. 
Die Mehrheit der befragten Väter arbeitet 35–42 Stunden pro Woche (11 Väter) bzw. 43–60 
Stunden pro Woche (10 Väter) beruflich, zwei Väter über 60 Stunden pro Woche. Die beiden 
letztgenannten, höchsten Zeitkategorien kommen bei den Müttern des Samples nicht vor, drei 
Mütter arbeiten zum Befragungszeitpunkt 35–42 Stunden pro Woche.
Ganz anders verhält es sich mit der von den befragten Erziehungsberechtigten geschätzten Zeit, 
die sie im letzten halben Jahr wöchentlich mit Haushalt verbracht zu haben angeben. Während 
die Angaben der Mütter hier relativ gleichmäßig auf die Antwortkategorien verteilt sind – ab-
gesehen davon dass keine Mutter ohne Arbeitszeit im Haushalt ist –, geben 18 von 24 befragten 
Vätern an, 1–14 Stunden pro Woche Hausarbeit zu leisten, zwei beteiligen sich gar nicht an der 
Hausarbeit und vier Väter 15–24 Stunden pro Woche. 
Es ist also festzuhalten, dass das Sample keinen Hausmann umfasst und die befragten Väter im 
Schnitt deutlich mehr Zeit mit beruflichen Aufgaben, die befragten Mütter mit Haushaltsauf-
gaben zu verbringen angeben. In keiner der befragten Familien ist die Mutter Hauptverdienerin, 
in mindestens zwei, vermutlich drei70 Familien verdienen die Eltern in etwa gleich viel. Auch 
beinhaltet das Sample keine Familie, in der beide Elternteile arbeitssuchend sind.
Auffällig häufig vertreten sind Eltern mit pädagogischem Bezug: In sieben der befragten Famili-
en ist mindestens einer der Erziehungsberechtigten als Lehrer bzw. Lehrerin an einer allgemein-
bildenden Schule tätig, weiterhin sind drei Mütter gelernte Erzieherinnen und eine Diplom-Pä-
dagogin. Diese Familien wurden v.a. über Zeitungsaufrufe gewonnen. Die zahlreiche Teilnahme 
von Eltern mit pädagogischen Berufen ist möglicherweise u.a. dem Interesse dieser Personen an 
der Thematik geschuldet sowie einer vermutlich vorwiegend positiven Einstellung gegenüber 
einer Teilnahme an Forschung bei den befragten Akademikern.
21 der 24 teilnehmenden Familien lebten zum Befragungszeitpunkt in Schwaben (Landkreise 
Augsburg, Aichach-Friedberg, Günzburg), eine im Regierungsbezirk Oberbayern (Landkreis 

70	 Eine Familie macht keine Angaben zum Einkommen, da die beiden Erziehungsberechtigten als gemeinsam 
Selbständige dieselbe Tätigkeit im etwa gleichen Zeitumfang ausüben, kann vermutet werden, dass auch das 
Bruttoeinkommen in etwa gleich ist.



|  103Sample und Feldzugang

Landsberg am Lech) und zwei im Regierungsbezirk Stuttgart (Landkreis Esslingen). Das Sam-
ple bewegt sich damit ausschließlich in den alten Bundesländern.
Zehn der 24 befragten Familien lebte zum Befragungszeitpunkt in einem Wohnort mit 
20.001–100.000 Einwohnern, sechs in einem mit mehr als 100.000 Einwohnern, vier in einem 
mit 2.000–5.000 Einwohnern und jeweils zwei in einem Wohnort mit weniger als 2.000 bzw. 
mit 5001–20.000 Einwohnern. Es zählen sowohl Familien aus ländlichen als auch aus städti-
schen Wohnumgebungen zum Sample.
Drei befragte Elternteile aus zwei Familien geben an, dass sie keiner Religion angehören, alle 
anderen 45, dass sie katholisch bzw. evangelisch sind.

Tab. 1:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil I)

Nr. 1 2 3 4 5 6
Familienname  
(anonymisiert) Adelt Böck Callweit Drexler Echter Frinzel

Familien- 
konstellation

Verheiratet,
4 Kinder

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet, 
Patchwork71

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
3 Kinder

Alter der 
im Haushalt  
lebenden  
Personen 
(in Jahren)

Mutter: 45 Mutter: 35 Mutter: 43 Mutter: 40 Mutter: 39 Mutter: 38
Vater: k.A. Vater: 43 Vater: 45 Vater: 42 Vater: 44 Vater: 40
Töchter: 
9, 13, 15 

Töchter:
10, 5 

Tochter: 
8 

Töchter:
10, 7, 3 

Töchter:
9, 7 

Töchter: 
10, 6 

Sohn: 
17

Sohn: 
11

Sohn: 
2

Schulabschluss, 
derzeit ausgeübte 
Tätigkeit, ggf. 
zuvor ausgeübte 
Tätigkeit/ 
Ausbildungs- 
abschluss

Mutter:
Realschule

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Gymnasium 

Mutter:
Gymnasium 

Mutter:
Gymnasium 

Mutter:
Gymnasium 

Hausfrau 

(Kranken-
schwester)

Realschul-
lehrerin

Sport- 
lehrerin

Qualitätsma-
nagerin72

Tagesmutter

(Diplompä-
dagogin)

Hausfrau

(Grundschul-
lehrerin)

Vater:
Gymnasium

Vater:
Gymnasium

Vater:
Hauptschule

Vater:
Gymnasium 

Vater:
Realschule 

Vater:
Realschule

Facharzt Informatiker
(Geschf.)

Disponent
(ltd. Ang.)

Produkt-
manager 
(Hochschul-
abschluss)

Service-
fachberater 
(abgeschl. 
Lehre)

Polizei- 
beamter 
(mittl. 
Dienst)

Arbeitsstunden 
berufl.  
(pro Woche)

Mutter: 0 Mutter: 
25–34

Mutter: 
25–34

Mutter: 
1–14

Mutter: 
1–14 Mutter: 0

Vater: > 60 Vater: 43–60 Vater: 43–60 Vater: 43–60 Vater: 35–42 Vater: 35–42
Haushaltsnetto-
einkommen  
(EUR/Mon.)

k.A. 4.001–5.000 3.001–4.000 3.001–4.000 1.501–2.000 3.001–4.000

71	 Die Eltern haben eine gemeinsame, dreijährige Tochter, weiterhin brachte die Mutter eine zum Befragungszeit-
punkt zehnjährige Tochter in die Ehe mit, die jedes zweite Wochenende bei ihrem getrennt lebenden Vater ver-
bringt. Die siebenjährige Tochter des Vaters ist jedes Wochenende in Familie Drexler.

72	 Ausbildung an einer Fach-, Meister- oder Technikerschule, Berufs- oder Fachakademie



104  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Tab. 2:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil II)73

Nr. 7 8 9 10 11 12
Familienname  
(anonymisiert) Grenz Hartl Illner Jenner Krumm Lechner

Familien- 
konstellation

Verheiratet,
3 Kinder

Verheiratet,
3 Kinder

Verheiratet, 
Patchwork74

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
Zwillinge

Alter der 
im Haushalt  
lebenden  
Personen 
(in Jahren)

Mutter: 40 Mutter: 46 Mutter: 42 Mutter: 40 Mutter: 40 Mutter: 49
Vater: 42 Vater: 48 Vater: 45 Vater: 41 Vater: 40 Vater: 51

Töchter: 
14, 19 

Töchter:
9, 16 

Töchter: 
10, 13 

Töchter: 
9, 7 

Tochter: 
9

Söhne: 
10, 14, 18

Sohn: 
9

Sohn: 
9

Schulabschluss, 
derzeit ausgeübte 
Tätigkeit, ggf. 
zuvor ausgeübte 
Tätigkeit/ 
Ausbildungs- 
abschluss

Mutter:
Realschule

Mutter:
Realschule 

Mutter:
Gymnasium 

Mutter:
Realschule

Mutter:
Gymnasium 

Mutter:
Realschule

Hausfrau

(abgeschl. 
Lehre)

Versiche-
rungskauf-
frau

Verwaltungs-
angestellte 
(abgeschl. 
Lehre)

Erzieherin

Sekretärin

(Fachhoch-
schulabschl.)

Erzieherin

Vater:
Gymnasium

Vater:
Fachobersch.

Vater:
Realschule

Vater:
Hauptschule 

Vater:
Fachobersch.

Vater:
Gymnasium 

Polizeibe-
amter 
(geh. 
Dienst)

Versiche-
rungsmak-
ler73

Pflegedienst-
fachkraft 
(ltd. Ang.)

Disponent

Leiter eines 
Ingenieur-
büros (ltd. 
Ang.)75

Antriebs-
techniker 
(Geschf.)

Arbeitsstunden 
berufl. (pro 
Woche)

Mutter: 0 Mutter: 
15–24

Mutter: 
15–24

Mutter: 
1–14

Mutter: 
15–24

Mutter: 
35–42

Vater: 35–42 Vater: 43–60 Vater: 35–42 Vater: 43–60 Vater: 43–60 Vater: 43–60
Haushaltsnetto-
eink. (EUR/
Mon.)

3.001–4.000 3.001–4.000 3.001–4.000 3.001–4.000 k.A. 3.001–4.000

Auch wenn das Sample statistisch nicht repräsentativ ist, so wird hier  – abgesehen von den 
genannten, vorwiegend aus Gründen der Vergleichbarkeit festgelegten, dem Sample nicht in-
härenten Merkmalen – eine für die Fragestellung relevante Heterogenität berücksichtig. Eine 
Erweiterung der Untersuchung auf in Deutschland lebende Familienkerne nicht-deutscher Na-
tionalität und vielfältigen Religionen sowie der Einbezug von weiteren Familienformen (auch 
Adoptivfamilien usw.), Familienkerne mit ausschließlich arbeitssuchenden Erziehungsberech-
tigten, Hausmännern und weiblichen Hauptverdienern und unter Betrachtung von sozialen 
Milieus wäre in einem nächsten Schritt interessant.

73	 Ausbildung an einer Fach-, Meister- oder Technikerschule, Berufs- oder Fachakademie
74	 Die Eltern haben eine gemeinsame, neunjährige Tochter. Die 16-jährige Tochter der Mutter lebt im Haushalt, wäh-

rend die beiden Söhne des Vaters (15 und 17 Jahre alt) Hausverbot haben. Er trifft sich – i.d.R. gemeinsam mit der 
neunjährigen Tochter – sporadisch mit den Söhnen für Unternehmungen.

75	 Ausbildung an einer Fach-, Meister- oder Technikerschule, Berufs- oder Fachakademie



|  105Sample und Feldzugang

Tab. 3:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil III)

Nr. 13 14 15 16 17 18

Familien-
name  
(anonymi-
siert)

Mutzke Naser Ortlof Peitz Quast Richter

Familien- 
konstella-
tion

Verheiratet,
3 Kinder

Verheiratet,
2 Kindern

Verheiratet,
1 Kind

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
2 Kinder

Verheiratet,
3 Kinder

Alter der 
im Haushalt  
lebenden  
Personen 
(in Jahren)

Mutter: 37 Mutter: 42 Mutter: 39 Mutter: 40 Mutter: 35 Mutter: 40

Vater: 37 Vater: 45 Vater: 41 Vater: 44 Vater: 40 Vater: 41

Tochter: 
9   Tochter:

5
Tochter: 
9

Tochter: 
<1 

Söhne: 
6, 3

Söhne: 
10, 16

Sohn: 
10

Sohn: 
10

Sohn: 
7

Söhne:
10, 5

Schulab-
schluss, 
derzeit 
ausgeübte 
Tätigkeit, 
ggf. zuvor 
ausgeübte 
Tätigkeit/
Ausbil-
dungsab-
schluss 

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Realschule

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Realschule

Mutter:
Hauptschule

Mutter:
Gymnasium

Realschul- 
lehrerin Kauffrau

Hausfrau

(Speditions-
kauffrau)

Hausfrau 

(abgeschl. 
Lehre)

Gebäuderei-
nigerin
(abgeschl. 
Lehre)

Gymnasial-
lehrerin

Vater:
Gymnasium

Vater:
Hauptschule

Vater:
Hauptschule

Vater:
Hauptschule

Vater:
Hauptschule

Vater:
Gymnasium

Realschul-
lehrer Kaufmann Elektrotech-

nikermeister
Berufskraft-
fahrer

Berufskraft-
fahrer

Gymnasial-
lehrer

Arbeits-
stunden 
beruflich 
(pro  
Woche)

Mutter: 1–14 Mutter: 
35–42 Mutter: 0 Mutter: 0 Mutter: 1–14 Mutter: 

35–42

Vater: 25–34 Vater: 35–42 Vater: 35–42 Vater: 43–60 Vater: 35–42 Vater: 35–42

Haushalts-
netto-eink. 
(EUR/
Mon.)

3.001–4.000  k.A. 2.501–3.000 1.501–2.000 2.501–3.000 4.001–5.000 



106  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Tab. 4:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil IV)

Nr. 19 20 21 22 23 24

Familien-
name  
(anonymi-
siert)

Schaller Taubner Uhl Vogler Wagner Xanten

Familien- 
konstella-
tion

Verheiratet,
3 Kinder

Verheiratet,
3 Kinder

Verheiratet,
Zwillingen

Verheiratet,
3 Kinder76

Unverhei-
ratet,
1 Kind

Verheiratet,
3 Kinder

Alter der 
im Haushalt  
lebenden  
Personen 
(in Jahren)

Mutter: 42 Mutter: 39 Mutter: 38 Mutter: 47 Mutter: 42 Mutter: 34

Vater: 44 Vater: 40 Vater: 38 Vater: 44 Vater: 37 Vater: 47

Töchter: 
7, 15 

Tochter: 
11  Tochter: 

13
Tochter: 
10 

Töchter: 
10, 5

Sohn: 
10

Söhne: 
10, 5

Söhne: 
10, 10

Söhne: 
10, 16

Sohn: 
8

Schulab-
schluss, 
derzeit 
ausgeübte 
Tätigkeit, 
ggf. zuvor 
ausgeübte 
Tätigkeit/
Ausbil-
dungsab-
schluss 

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Hauptschule 

Mutter:
Gymnasium

Mutter:
Realschule

Mutter:
Realschule

Grundschul-
lehrerin

Hauptschul-
lehrerin

Hausfrau 

(Einzelhan-
delskauffrau)

Hausfrau, 

(Kranken-
schwester)

Berufskraft-
fahrerin Erzieherin

Vater:
Hauptschule

Vater:
Gymnasium

Vater:
ohne

Vater:
Gymnasium

Vater:
Realschule

Vater:
Gymnasium

Fluggeräte-
mechaniker Zollamtsrat Lagerist

Elektro- 
techniker 
(ltd. Ang.)

Zimmerer 
(selbständig)

Diplom- 
geologe

Arbeits-
stunden 
beruflich 
(pro  
Woche)

Mutter: 
15–24

Mutter: 
15–24 Mutter: 0 Mutter: 0 Mutter: 

15–24
Mutter: 
15–24

Vater: 35–42 Vater: 35–42 Vater: 35–42 Vater: > 60 Vater: 43–60 Vater: 43–60

Haushalts-
netto-eink. 
(EUR/
Mon.)

4.001–5.000 4.001–5.000 1501–2000 5.001–7.500 4.001–5.000 3.001–4.000 

76	 Der Vater lebt aus beruflichen Gründen werktags räumlich getrennt von der Familie.



|  107Datenaufbereitungs- und Auswertungsverfahren

8.7	 Datenaufbereitungs- und Auswertungsverfahren

8.7.1	 Aufbereitung der Daten

Die Interviews sowie die Familiengespräche wurden während der Erhebung auf Tonband auf-
gezeichnet – die Familiengespräche zusätzlich auf Video – und anschließend auf der Basis von 
für das Projekt erstellten Transkriptionsregeln und der jeweils zum Leitfaden passenden Vorla-
gendatei transkribiert77. Aus zeitökonomischen Gründen waren die Fragen des jeweiligen Leit-
fadens bereits in einer entsprechenden Vorlagendatei enthalten; diese wurden aber im Rahmen 
der Transkription des jeweiligen Interviews bzw. Familiengesprächs an den genauen Wortlaut 
des Interviewers angepasst. Nonverbale Auffälligkeiten – auch visuelle aus den Videos – wurden 
während der Transkription in runden Klammern an der entsprechenden Transkriptionsstelle 
vermerkt (Transkriptionsanweisungen vgl. Anhang A1; vgl. dazu z.B. Dittmar 2004, Langer 
2013, Kuckartz 2016, S. 164–171, Dresing/Pehl 2018), und z.T. im Rahmen der Kategorisie-
rung und Interpretation nachträglich als Transkriptionsmemos in MaxQDA ergänzt. 
Im Transkriptionsprozess wurden die Interviews von den transkribierenden Personen anony-
misiert, das heißt, Ortsnamen, Personennamen und ähnliches wurden ersetzt durch „(Heimat-
ort)“, „(Nachbarin)“ und so weiter, um den Datenschutz sicherzustellen. Außerdem wurden den 
Befragten bereits vor Beginn des Interviews eine Kennung zugeordnet, die sich aus dem Kürzel 
für die Art des Familienmitglieds, also Vater (V), Mutter (M) oder Kind (K)78, und der zwei-
stelligen Familiennummer (zum Beispiel „01“), zusammensetzt. So hat der Vater der Familie 
mit der Nummer „01“ die Versuchspersonennummer „V(01)“. Auf diese Art können die Fami-
lienmitglieder trotz Anonymisierung einer Familie zugeordnet und untereinander verglichen 
werden. Für die Interpretation erfolgte eine alphabetische Anonymisierung der Namen, d.h. in 
Familie 01 beginnen sowohl Familienname als auch die Vornamen mit dem Buchstaben A, in 
Familie 02 mit B usw. (vgl. Müller/Krinninger 2016).
Die Interviewer hatten die Möglichkeit, Auffälligkeiten oder Ähnliches als Kurzmemo schrift-
lich auf dem Interviewleitfaden oder dem Bogen zum Familiengespräch zu notieren, die Tran-
skribierenden auf einem gesonderten Blatt. Diese Notizen wurden an passender Stelle berück-
sichtigt, z.B. in MaxQDA als Memos an das jeweilige Interview bzw. Familiengespräch angefügt 
oder erste Interpretationsansätze in einer Kreuztabelle vermerkt, so dass sie bei der Interpretati-
on zum Tragen kommen konnten. Nach Fertigstellung der Transkripte wurden jeweils alle darin 
enthaltenen, durch einen Punkt gekennzeichneten Sätze in Asksam nummeriert, das Ergebnis 
dann in MaxQDA 2007 importiert und nach Familien gruppiert.
Weiterhin wurden die im Rahmen der Einzelinterviews gemalten Bilder (vgl. Kapitel 8.3) ein-
gescannt, ggf. Beschriftungen anonymisiert und in Zusammenschau mit dem Transkript aus-
gewertet, um Fehlinterpretationen zu verhindern  – etwa bei der Interpretation einer großen 
räumlichen Distanz eines Familienmitglieds, die z.T. laut Studienteilnehmer lediglich mangeln-
der Zeichenfähigkeiten geschuldet ist oder einer Umplanung des Bildes im Zeichenverlauf.

77	 In drei Fällen (V(03), K2(08), V(13)) wurde das Interview nicht vollständig aufgezeichnet, in einem davon konnte 
die Fehlstelle durch den Interviewer direkt im Anschluss aus dem Gedächtnis protokolliert werden.

78	 Weiterhin wurde bei den Kindern eine Differenzierung der Kürzel durch Nummerierung vorgenommen. Kinder, 
die zum Befragungszeitpunkt eine vierte Schulklasse besuchten, erhielten das Kürzel K1 – bei mehreren solchen 
Kindern K1a und K1b. Geschwisterkinder wurden fortlaufend – beginnend mit dem jüngsten hin zum ältesten 
Geschwister – nummeriert, also K2, K3, K4.



108  | Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

Die Daten aus den Fragebögen wurden in Excel – in sinnvollen Teilen auch in MaxQDA und 
Kreuztabellen – eingepflegt. Auch die Q-sort-Daten wurden in Excel eingegeben und dort er-
gänzend zu MaxQDA ausgewertet.
Die Datenbasis des MoKKiE-Projektes besteht insgesamt aus 10079 gemalten Bildern, 48 El-
ternfragebögen, dem Forschungstagebuch, 102 Einzelinterviews und zugehörigen Interviewbö-
gen, auf denen die Q-sort-Reihenfolge sowie Memos durch den jeweiligen Interviewer vermerkt 
wurden, sowie 24 Familiengesprächen, ebenfalls z.T. mit Memovermerken auf den zugehörigen 
Bögen v.a. zu der Zeit zwischen den Interviews und dem Familiengespräch. Der Umfang beträgt 
2168 Seiten Transkript aus den Einzelinterviews und den Familiengesprächen.

8.7.2	 Datenauswertung mittels Inhaltsanalyse

Die Wahl der Auswertungsmethode fiel auf ein vorwiegend qualitativ-inhaltsanalytisches 
Verfahren nach Mayring (2003) und Kelle/Kluge (2010), da u.a. bei der beschriebenen Fülle 
von Datenmaterial ein systematisches, von außen nachvollziehbares Vorgehen unerlässlich ist. 
Trotz Systematisierung und Ausgangstheorie handelt es sich um keine Beschränkung auf ein 
subsumptionslogisches Vorgehen: Bereits vor Auswertungsbeginn wurde in einem größeren 
Forschungskontext – u.a. zur Ermöglichung von Häufigkeitszählungen80 z.T. orientiert an der 
Struktur des Leitfadens – durch die Forschungsfragen und begrifflich-analytische Explikation 
des theoretischen Vorwissens ein vorläufiges, grobes Kategoriensystem entworfen, welches auf 
der Basis von ca. 20% des empirischen Datenmaterials (fünf Familien) jeweils durch die Au-
torin und ein bis zwei weitere Auswerter mehrmals angepasst, mit Subkategorien gefüllt und 
durch neue Kategorien erweitert und dann erprobt wurde. Die Auswerter legten dabei erste 
Kategorisierungen und Paraphrasierungen des bearbeiteten Datenmaterials sowie eventuelle 
Änderungsvorschläge zum Kodierschema vor und verständigten sich in gemeinsamen Treffen 
über ihre bisherigen Ergebnisse und Auswertungen unter Berücksichtigung ihres Vorverständ
nisses und Kontextwissens sowie Schwierigkeiten. Das Kodierschema wurde dadurch präzisiert, 
erweitert, ggf. auch modifiziert und/oder teilweise verworfen. Nach der Revision des Kodier-
schemas, das nun nicht nur die Codes selbst, sondern auch deren Definitionen, Ankerbeispiele 
und entsprechende Kodierregeln enthält (vgl. Anhang A3) – diese und weitere wurden darüber 
hinaus im Forschungsprozess außerhalb von MaxQDA bei Bedarf ergänzt (vgl. Anhang A2) –, 
fand der endgültige Materialdurchgang unter Berücksichtigung des Forschungstagebuchs und 
der Memos der Interviewer in den Fragebögen statt. Bei der Auswertung der Familiengespräche 
wurden immer auch die Videoaufzeichnungen zur Kategorisierung und Interpretation zusätz-
lich zum Transkript hinzugezogen, da ein Text allein die Interaktion nicht ausreichend abbildet, 
und nicht nur inhaltliche, sondern auch kommunikationsbezogene Kategorien vergeben.
Der Materialdurchgang wurde jeweils von der Autorin und einem von vier weiteren Auswertern 
unabhängig voneinander durchgeführt. Diese doppelte Kodierung war nötig, um sich durch 
die Einbeziehung verschiedener Beobachterperspektiven und Vorverständnisse in den Auswer-
tungsprozess intersubjektiver Überprüfbarkeit anzunähern und eine konsensuelle Validierung 
zu erreichen. In anderen Studien erwies sich diese „Dezentrierung der Deutungsmacht durch 
ein Auswertungsteam“ (Brake 2006, S. 78) z.B. besonders im Hinblick auf die altersbezogene 
Zusammensetzung des Forschungsteams als relevant (vgl. ebd.), so dass auch im MoKKiE-Pro-

79	 Ein Vater konnte auf Grund eines einbandagierten Armes keine Zeichnung anfertigen, ein anderer verweigerte die 
Aufgabe.

80	 Solche werden im Rahmen dieser Arbeit nur vorgestellt, soweit für die Fragestellung sinnvoll.



|  109Datenaufbereitungs- und Auswertungsverfahren

jekt eine solche und weitere Varianzen etwa bzgl. Geschlecht und dem Vorhandensein eigener 
Kinder bei der Zusammenstellung des Auswertungsteams nach Möglichkeit berücksichtigt 
wurden. Etappenweise wurden die doppelten Kodierungen verglichen, Unterschiede diskutiert 
und argumentativ beseitigt oder ggf. diverse Interpretationsmöglichkeiten in einem Memo ver-
merkt. 
Wenn eine der Subkategorien „nicht zuordenbar“ häufig vergeben wurde, wurde im Nachhinein 
eine weitere Ausdifferenzierung dieser Subkategorie – etwa im Fall der abstrakten Regeln – au-
ßerhalb von MaxQDA vorgenommen. Andere Subkategorien wurden teilweise geclustert.
Außerdem wurde die Argumentation aus den Vignetten, den Familienregeln und den Situati-
onen der erlebten Regelbrüche und Vorbildsituationen in einer sog. ‚Argumentationsstruktur‘ 
anhand der Codes, Paraphrasierungen und Memos auf den Punkt gebracht bzw. z.T. erst dort 
und in weiteren Synopsen paraphrasiert. Die in Excel eingepflegten Daten des Q-sort-Verfah-
rens wurden im Zusammenspiel mit den diesbezüglichen Angaben aus den Transkripten kate-
gorisiert und interpretiert.
In einer Tabelle hielten alle Kodierer Auffälligkeiten und erste Interpretationsansätze je Familie 
zu den Themen „Doing Family“, „Beziehungen/Interaktion“, „Kategorizität/Moral“ und „Sons-
tiges“ fest, die dann in einer weiteren tabellarischen Übersicht ausdifferenziert wurde: Hier wur-
den alle Familien – untergegliedert in die einzelnen Mitglieder, die an der Studie teilgenommen 
haben – anhand von Kernaussagen und entsprechendem Verweis auf konkrete Textstellen der 
Transkripte vergleichend nebeneinander gestellt. Auf der Basis der Kreuztabellen in Kombina-
tion mit den Transkripten wurden dann Einzelfallanalysen auf Familienebene angefertigt und 
fallkontrastierend gegenübergestellt (vgl. Kelle/Kluge 2010).
Die vorliegende Interpretation wurde auf Basis dieser Systematisierungen und Einzelfallanaly-
sen immer wieder unter Rückgriff auf die Transkripte und Video-Dateien vorgenommen. Die 
Ergebnisse werden im Folgenden vorgestellt.





D	 Ergebnisse der Untersuchung

Die Auswertung und auch die Ergebnisdarstellung bewegen sich auf drei verschiedenen Ebenen:

Der Zusammenschau aller 102 befragten Personen sowie alters- bzw. geschlechtsbezogener Gruppen,
aller 24 Familien auf der transindividuellen Ebene und
dem Zusammenspiel einzelner Akteure in der jeweiligen Familie.

Anzumerken ist, dass die Falldarstellungen der einzelnen Familien jeweils ein Bild zeichnen, das 
z.T. über den Aspekt hinaus geht, unter dem sie zunächst dargestellt werden. Dies dient nicht 
nur dem Gesamtverständnis von Moralerziehung in den Familien, sondern diese Punkte werden 
an anderer Stelle aufgegriffen mit Verweis auf die jeweils betreffende Falldarstellung und kön-
nen aus Sicht der Autorin nur im Gesamtzusammenhang adäquat verstanden werden.
In den nun folgenden Kapiteln der Ergebnisdarstellung wird, im Wechselspiel der genannten 
Ebenen, auf Geltungs- und Bedeutungszuschreibungen zu Regeln im Kontext von Moral und 
Konvention in Familien auf der abstrakten Ebene (Kapitel 9) und im Anschluss daran auf solche 
Regeln in der Familienaufführung eingegangen, und dabei die Bedeutung der dramaturgischen 
Dimension Goffmans (2017) exemplarisch illustriert (Kapitel 10), worauf in den weiteren Aus-
führungen aufgebaut wird. Daraufhin werden zunächst moralbezogene Kinderbilder sowie die 
Rollen von Kindern in der Moralerziehung (Kapitel 11), dann Elternbilder und -rollen im Rah-
men von und in ihrer Konsequenz für Moralerziehung skizziert (Kapitel 12). Dabei wird die 
Frage bearbeitet, ob auch Kinder als Vermittler und moralische Vorbilder in Erscheinung treten, 
weiterhin besonders stark hervortretende, innerfamiliäre Konfliktherde im Kontext morali-
scher Regelverstöße aufgezeigt und eine Schnittstelle der Inhaltsebene von Moralerziehung und 
Macht in der Familie – nämlich moralbezogene Vorrechte – in unterschiedlichen Spielarten 
umrissen. Ein Fokus wird auf das Thema ‚Gewalt‘ im Familienkern gelegt und nach Legitimität 
und Regelgleichheit im Kontext moralbezogener Regelverstöße gefragt. Daraufhin werden Di-
mensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen in einem ersten Versuch systematisiert (Kapitel 13) 
und abschließend die Ergebnisse anhand der Ausgangsfragestellungen der Arbeit zusammenge-
fasst (Kapitel 14). Die Bedeutung der Dimension der ‚Dramaturgie von Moralerziehung‘ wird 
als verbindendes Element über die Kapitel hinweg deutlich.



9	 Über die Bedeutung von moralbezogenen und konventionellen 
Regeln in Familien auf der höchsten Abstraktionsebene

9.1	 Moralische Regeln aus Sicht der einzelnen Familienmitglieder

Auf die Frage „Welche Regeln sollten für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten?“81 nennen 
alle der 96 Befragten82 mindestens eine. Relativistische Vorstellungen werden in den Interviews 
von drei Personen wie folgt geäußert:
In Frage gestellt wurde v.a. die tatsächliche Anwendung der Regeln, d.h. es gibt demnach eine 
Differenz zwischen Sollen und Sein. Herr Richter antwortet wie folgt auf die Frage nach allge-
meingültigen Regeln:

„Herr Richter: 	 Gibt es die? (lacht) Also, (Pause) ich meine, es gibt doch dieses Grundgesetz, dass man 
sagt, die Würde des Menschen ist unantastbar. Und das ist praktisch einfach eine Regel, 
wo ich sage, das, SOLLTE, auf der ganzen Welt befolgt werden. Es wird halt leider nicht 
befolgt.“ (Int90, 151–154)83

Relativistische Reflektionen mit Blick auf das Sollen werden von Herrn Schaller geäußert, dann 
aber wieder verworfen: Er sieht Regeln in Zusammenhang mit Fremdzwang und Hörigkeit – 
Eigenschaften, die er „Deutschen“ im Vergleich zu ‚Südländern‘ zuschreibt (Int95, 1014–1023). 
Auf die Frage nach allgemeingültigen Regeln sagt er:

„Herr Schaller:	 Welche Regeln? Die erste Regel würde ich sagen, Achtung vor den anderen zu haben. 
Also im Prinzip jeder vor jedem ein bisschen Achtung hat, weil wenn jeder vor jedem 
ein bisschen Achtung hat, wird es, nicht so viele Gewaltverbrechen oder überhaupt Ge-
walt auf der Welt geben. Also, das wäre die höchste Regel.“ (Int95, 174–177)

Daraufhin reflektiert er, dass es auf Grund unterschiedlicher Kulturen und Religionen keine 
weltweit gültigen Regeln gibt (Int95, 213–222). Im Erzählen zu den Religionen kommt er dann 
aber wieder zu dem Schluss, dass der Schutz des Planeten „vielleicht“ doch global als Regel gel-
ten sollte:

„Herr Schaller: 	Das ist eine/Zahl/die, weltweit, auch wieder ist. Das wäre vielleicht eine Art Regel, man 
sollte seinen Planeten besser, na ja, besser behandeln. […] Weil es jeden angeht.“ (Int95, 
234–238)

D.h. trotz relativistischer Äußerungen werden dennoch allgemeingültige Regeln konkludiert.
Eine letzte Auffälligkeit zeigt sich in Familie Wagner, in der moralische Regeln scheinbar selbst-
verständlich sind und daher nicht als Regeln zwischen den Eltern zählen (vgl. ausführlicher 
Kapitel 10.3.1).
Es lässt sich also insgesamt festhalten, dass alle Befragten allgemeingültige Sollenszuschreibun-
gen zu Regeln im Abstrakten treffen. 17 von 97 Befragten beziehen sich bei der offenen Frage 
nach Regeln, die für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten sollten, explizit auf die zehn 

81	 Zur Begründung der Formulierung dieser Fragestellung vgl. Kapitel 8.5.1.
82	 Den Kindern unter fünf Jahren und versehentlich einer Siebenjährigen wurde die Frage nicht gestellt.
83	 Die Zitation der Daten wird im Folgenden mit der Angabe der Textstelle im Transkript, auf die Bezug genommen 

wird, belegt anhand der Interviewnummer und der Satznummerierung, z.B. Int90, 151–154 entspricht Interview 
90, Sätze 151 bis 154.



|  113Zur Differenzierung zwischen Moral und Konvention in den Familien

Gebote, 15 auf Gesetze84. Insgesamt am häufigsten85 wird auf die Frage, welche Regeln für alle 
Menschen auf der ganzen Welt gelten sollten, folgende genannt: „Man soll niemanden verlet-
zen“ (23 von 97 Befragten), gefolgt von „Man soll nicht stehlen“ und „Man soll nicht töten“ 
(jeweils 22), „Man soll sich respektvoll verhalten“ (21) und „Man soll nicht lügen“ (18). Das 
Spektrum umfasst neben Regeln, die sich in der Bibel finden (z.B. Man soll Gott ehren [4], 
Nächstenliebe [1]) oder in Gesetzbüchern (z.B. Umweltschutz [6], Verkehrsregeln [3], Nicht 
Betrügen [3], keine Brandstiftung [2], keine Sachbeschädigung [2], Niemanden Entführen [2], 
Einhalten von Rauchverboten [1], Waffenbesitz und -benutzung nur mit Waffenschein [1]) 
auch allgemeine Regeln zum Sozialverhalten wie Toleranz/Gleichwürdigkeit (12), die goldene 
Regel (9), Helfen (5), Frieden (5), gutes Sozialverhalten allgemein (4), Gerechtigkeit (4), Scha-
densvermeidung (2), Einhalten von Versprechen (2), nicht streiten (2).
Interessant ist, dass auch der Regel der Freundlichkeit bzw. Höflichkeit bei der offenen Frage 
z.T. kategorische Geltung zugeschrieben wurde (8: 6 Mütter, 1 Vater, 1 Geschwisterkind). Dabei 
werden – abgesehen von einer Ausnahme, bei der es darum geht, ‚bitte‘ und ‚danke‘ zu sagen – 
keine einzelnen, kulturbedingten Konventionen angeführt, sondern die Regel bleibt mit ‚nett, 
lieb, höflich und freundlich miteinander umgehen‘ im Abstrakten.
Von den männlichen Viertklässler wird am häufigsten die Regel des Verletzens angeführt (7 
von 12) – in 5 der 7 Fälle wird die Regel als körperliches Verletzen expliziert, in den anderen 
beiden Fällen umfasst die Explikation körperliches und psychisches Verletzen –, während nur 
3 von 14 der Viertklässlerinnen die Regel des Verletzens an dieser Stelle nennen, immer in der 
körperlichen Explikation. Diese Tendenz zeigt sich auch bei den Geschwisterkindern – 4 von 
17 weiblichen und 4 von 11 männlichen nennen die Regel des Nicht-Verletzens von sich aus 
als allgemeingültig – und bei den Eltern: nur 1 von 24 Müttern nennt die Regel des Verletzens 
sowie 4 von 24 Vätern. Da die Fallzahlen hier sehr gering sind, kann die Häufigkeit höchstens als 
Indiz betrachtet werden, das bei der weiteren Auswertung im Auge behalten wird.
Die Viertklässlerinnen führen am häufigsten die Regel des Nicht-Tötens an (7 von 14; Nennung 
durch die männlichen Viertklässler: 4 von 12). Im Gegensatz zu den Kindern nennen die Eltern 
vorwiegend die Regel des Respekts (19 von 48 Befragten; Kinder: 2 von 49).
Hinsichtlich der Anzahl der 205 genannten Regeln insgesamt, ergaben sich darüber hinaus kei-
ne nennenswerten Unterschiede zwischen den Geschlechtern und Generationen.
Begründet werden die Regeln vorwiegend mit Gemeinschaftserhaltung (61), gefolgt von Scha-
densvermeidung (57), Glück aller (35) und Pragmatismus (als Cluster der Subkategorien Lebens-
vereinfachung [24] und nicht zielführend [5]). Während die Eltern häufiger mit dem Glück aller 
(Eltern: 29, Kinder: 6) und Lebensvereinfachung (Eltern: 21; Kinder: 3) argumentieren, nennen 
die Kinder häufiger den Grund der Schadensvermeidung (Eltern: 11; Kinder: 46).

9.2	 Zur Differenzierung zwischen Moral und Konvention in den Familien – 
Ergebnisse des Q-sort-Verfahrens

Im Folgenden geht es um die Frage, ob die Befragten zwischen moralischen Regeln, also das 
soziale Miteinander betreffende Regeln, denen sie Allgemeingültigkeit zuschreiben, und kon-
ventionellen Regeln, die nur in einem bestimmten Rahmen gelten, unterscheiden (vgl. z.B. 

84	 Es wird nicht bei jeder Regel explizit erwähnt, auf welchen Normhintergrund sich der jeweilige Befragte ggf. 
bezieht, weshalb eine diesbezügliche Häufigkeitszuordnung der einzelnen Regeln nicht erstellt werden kann – dies 
war auch nicht die Fragestellung.

85	 Es ist zu beachten, dass mehrere Regeln pro Befragtem genannt werden konnten.



114  | Über die Bedeutung von moralbezogenen und konventionellen Regeln in Familien

Turiel 1983). Weiterhin wird die Frage nach der Bedeutung von Regeldeutungen als Basis der 
Geltungszuschreibungen zu Regeln gestellt.
Die Kinder unter sechs Jahren sollten keine Kärtchen im Sinne der Q-sort-Methode, die ab sechs 
Jahren angewendet wurde, sortieren, da zu erwarten wäre, dass die Aufgabe der Herstellung die-
ser Relationen die Kinder überfordern würde. Sie sollten stattdessen angeben, ob die jeweilige 
Regel, wenn eine Autorität dies erlaubt, gebrochen werden darf (vgl. Kapitel 8.5.1). Anders als 
bei Turiel (1983) unterscheiden die 5 befragten Kinder im Alter zwischen vier und fünf Jahren 
hier nicht wie erwartet zwischen Regeln der Moral und der Konvention: 2 der Kinder geben an, 
man dürfe keine der aufgeführten Regeln brechen, auch wenn eine Autorität dies erlaubt, die 
anderen 3 formulieren, man dürfe keine der Regeln außer der Duzen-Regel (bzw. mit Vornamen 
ansprechen) brechen. Keines der Kinder gehört einer der Familien an, in welchen die Eltern 
Konventionen als besonders wichtig beschreiben. Vielmehr kann die Argumentation insgesamt 
bei allen 5 Kindern auf der Basis von Kohlbergs Stufenmodell interpretiert werden, demzufolge 
sich Kinder mit circa fünf Jahren auf Stufe eins bewegen, bei der sie sich an Autoritäten, Lohn 
und Strafe orientieren, z.B.: 

„Interviewer:	 Stell dir vor, es gibt eine Familie, da erlaubt der Vater, dass man Spaghetti mit den 
Fingern isst. Ist es richtig oder falsch, wenn man das dann macht?

Pia: 	 Falsch.
Interviewer: 	 Warum?
Pia: 	 Dann hat man dreckige Finger und das mag mein Papa und meine Mama sowieso nicht, 

dass ich das so mache. Und das darf man nicht, weil sonst kriegt man ganz orange Finger. 
Es ist eklig.“ (Int125, 100–102)

Die Autorität, die die Regel in der jeweiligen Aufgabenstellung erlaubt, ist nicht die Autori-
tät des Kindes, also nicht die, die für es zählt, was vermutlich das Urteil beeinflusst. Es geht 
den Kindern in der Argumentation der Konventionen v.a. darum, niemanden zu verärgern, z.T. 
wird erwähnt, dass Sanktionen folgen könnten, obgleich die Fragen so formuliert sind, dass das 
Überschreiten der Regeln erlaubt ist, folglich keine Sanktionen zu erwarten sind. Es könnte 
sich also um ein Missverstehen der Fragestellung handeln, deutlich wahrscheinlicher scheint 
anhand der Argumentation, sofern vorhanden, aber, dass die Kinder im erlebten Regelrahmen 
und bzgl. eigener Autoritäten urteilen. Zum Teil sind die Kinder aber auch unsicher, können 
keine Gründe für ihre Entscheidung nennen (z.B. Int11, 106, Int92, 130–144). D.h. es deutet 
sich weiterhin an, dass für die befragten Kinder – eines davon vier, die anderen fünf Jahre alt – 
dieser Teil der Befragung tendenziell noch eine Überforderung darstellt, obwohl dies in ande-
ren Studien mit Kindern im Vorschulalter nicht der Fall zu sein scheint (vgl. Nunner-Winkler 
2000b). Allerdings handelt es sich hier mit 5 Kindern um eine äußerst geringe Fallzahl, wobei 
es durchaus auffällig ist, dass keines der Kinder zwischen Moral und Konvention – wie in den 
anderen, genannten Studien – unterscheidet.
Insgesamt legen 78 der 97 Befragten im Alter ab 6 Jahren (47 der 48 Eltern und 31 der 49 Kin-
der) die Q-sort-Kärtchen insofern wie auf Grund der Studien u.a. von Turiel (z.B. 1983; vgl. 
Kapitel 3) erwartet, als dass die Regeln nicht lügen, nicht stehlen, nicht verletzen und sich nicht 
selbstsüchtig verhalten auf die ersten vier Ränge verteilt wurden, ‚fremde Erwachsene nicht du-
zen‘, ‚Spaghetti nicht mit den Fingern essen‘, ‚anderen Menschen zur Begrüßung die Hand ge-
ben‘ sowie ‚sich festlich anziehen, wenn man auf einen Hochzeit geht‘, auf die letzten vier Ränge. 
Dies ist ein erstes Indiz für Unterscheidung von Moral und Konvention. Um der Fragestellung 
weiter nachzugehen, gilt es, die Regeldeutungen näher zu betrachten:



|  115Zur Differenzierung zwischen Moral und Konvention in den Familien

18 der 49 Kinder (2 davon sind zum Befragungszeitpunkt 14–16 Jahre alt, 16 sind 7–11 Jahre 
alt), also über ein Drittel der Kinder, und ein Vater legen die Reihenfolge nicht wie beschrieben. 
Der betreffende Vater hat offenbar die Aufgabe missverstanden und ordnet die Kärtchen in 
einer zeitlichen Reihenfolge: 

„Herr Uhl:	 Bevor ich (.) über den Menschen vielleicht auch die Unwahrheit erzähle (.) oder den an-
lüge, komme ich ja zuerst einmal zu dem und begrüße ihn; also das erste ist die Begrüßung 
und dann lüge ich ihn vielleicht dann auch an.“ (Int107, 151f, vgl. auch 147)

Gründe für die abweichende Legung bei den Kindern stehen in 5 Fällen in Zusammenhang mit 
Schwierigkeiten bei der Aufgabenbewältigung86, die anderen 13 Fälle hingegen sind inhaltlicher 
Natur: Hier sind v.a. Regeldeutungen zentral sowie moralbezogene Begründungen von Kon-
ventionen bzw. Zuordnung der Konvention zu einer moralischen Regel. Dies wird hier kurz 
ausgeführt:

a) Regelsystematisierung
Teilweise subsummieren die Befragten Regeln unter andere Regeln oder stellen sie auf andere 
Art in Zusammenhang mit einer anderen Regel. Zum Beispiel werden alle nach Turiel (1983) 
konventionellen Regeln (also die Regeln bzgl. Spaghetti, Hochzeit, Duzen und Hand geben) in 
insgesamt 28 der 97 Fälle mit Respekt begründet. Dies führt jedoch nur in einem Fall dazu, dass 
der betroffenen Konvention auf Grund ihrer Zuordnung zu einer moralischen Regel auch selbst 
kategorische Gültigkeit zugeschrieben wird:

„Wiebke:	 Weil wenn man (.) ‚Sie‘ sagt, dann ist das einfach, dann hat man einfach mehr Respekt vor 
Erwachsenen, als wenn man ‚du‘ sagt.

Interviewer:	 Ja, und ist das etwas, das für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten sollte?
Wiebke:	 Ja, ich denke schon.“ (Int119, 218–220; vgl. z.B. auch Int123, 235–237)

So können konventionelle Regeln einen moralischen Stellenwert gewinnen.

b)  Begrifflich abweichende Regeldeutungen
Weiterhin ist zu erwähnen dass in Einzelfällen in der Studie von den Befragten Regelexplikati-
onen genannt werden, die von der üblichen Wortbedeutung abweichen. Etwa die Explikation 
von Selbstsucht als Selbstüberschätzung resp. Arroganz (Int39, 367–376) oder – im Kontext ei-
nes Regelverstoßes – von Toleranz als Respekt vor dem Bereich, und damit auch dem Eigentum 
des Anderen jeweils durch eine Mutter (Int79, 600–656).

c)  Umfang der Regeldeutung:
Von größter Bedeutung zeigt sich die Regeldefinition durch die Befragten mit Blick auf den 
Umfang: Manche Regeln werden von einem Teil der Befragten weit, von anderen eng definiert, 
was sich auf die Geltungszuschreibung zu einer Regel auswirken kann. Wird beispielsweise die 
Regel ‚Man soll niemanden verletzen‘ so definiert, dass Notwehr nicht darunter fällt, wird diese 
Regel wahrscheinlicher als kategorisch gültig bewertet als wenn Notwehr als der Regel inhärent 

86	 Die Schwierigkeiten bestanden etwa, weil die Aufgabenstellung nicht verstanden wurde (es wurde differenziert, 
welche Regel man selbst häufiger einhält, bzw. einhalten kann), in einem Fall vermutlich in einer Leseschwäche 
resp. kognitiven oder situativen Überforderung eines Sechsjährigen  – die Aufgabe konnte auch durch Vorlesen 
durch den Interviewer nicht überwunden werden- und in einem anderem in einem Widerspruch zwischen den 
verbalen Äußerungen und der Legung, weiterhin scheint der Verweis des Interviewers auf einen noch freien Platz 
beim Legen die befragte Person missverständlich beeinflusst zu haben.



116  | Über die Bedeutung von moralbezogenen und konventionellen Regeln in Familien

betrachtet wird. Vor allem deshalb finden sich auch in Fällen, in denen die Reihenfolge wie 
erwartet gelegt wird, bedingte Gültigkeitszuschreibungen zu den ersten vier Regeln. Bei den 
Ausnahmen, in denen ein Bruch der Regeln des Nicht-Stehlens, -Lügens, -Verletzens87 und des 
Sich-Nicht-Selbstsüchtig-Verhaltens als legitim erachtet wird, handelt es sich meist um Fälle, in 
denen eine Kollision mit einer anderen Regel antizipiert wird und zugunsten dieser kollidie-
renden Regel entschieden wird, etwa stehlen zur Existenzsicherung (z.B. Mundraub) wird von 
6 Befragten als legitime Ausnahme benannt. Die Deutung der Regel, dass man sich nicht selbst-
süchtig verhalten soll, bewegt sich zwischen „Rücksichtnahme“ (z.B. Int18, 134f ) und völliger 
Selbstaufgabe (z.B. Int101, 259–264).
Die Geltung der Regel des Nicht-Lügens wird zudem auch über Regelkollisionen hinaus im 
Umfang eingeschränkt, mit Blick auf folgende zwei Aspekte: 

•  Lustige Lügengeschichten – wie sie etwa von Walter Moers Figur ‚Käpt‘n Blaubär‘ erzählt werden –, 
Aprilscherze u.ä. (z.B. Int57, 377–399)

•  Etikettenschwindel (vgl. Valtin/Walper 1995) in dem Sinne, dass es sich um keine echte Lüge handle, 
sondern um ‚schwindeln‘ (z.B. Int45, 105)

Berücksichtigt man nur die engen Definitionen, lässt also sog. Notlügen u.ä., Notwehr, Mund-
raub resp. Stehlen zur Existenzsicherung, ‚gesunden‘ Egoismus in insgesamt 12 relevanten Fäl-
len außen vor, so unterscheiden 64 der 97 Befragten ab sechs Jahren klar zwischen Moral und 
Konvention, bei weiteren 15 deutet sich eine solche Unterscheidung an, wird aber nicht expli-
zit – im Sinne von zwei Gruppen von Regeln – geäußert, was zusammengenommen rund 81% 
der Befragten ab sechs Jahren entspricht.

87	 Die negative Pflicht des Nicht-Verletzens wird von 3 weiblichen und von keinem der männlichen Befragten 
ausschließlich mit Blick auf die psychische Komponente, von 29 der 97 Befragten ausschließlich mit Blick auf 
die körperliche – hier zeigt sich kein geschlechtsspezifischer Unterschied – und von 37 Studienteilnehmern mit 
explizitem Blick auf beide Aspekte gedeutet.



10	 Moralische Regeln in der Familienaufführung 

10.1	 Werden moralische Regeln in Familien verhandelt?

Betrachtet man nun den weitgehenden Minimalkonsens bzgl. moralischer Regeln in den Fami-
lien auf Abstraktionsebene 1, so verwundert es nicht, dass in den Daten der Studie moralische 
Regeln als solche nicht verhandelt werden. Was durchaus z.T. verhandelt wird, ist die Verant-
wortlichkeit für Regelverstöße (z.B. Int38, 366–390, 424). Ferner wird im Fall von Versprechen 
resp. Abmachungen verhandelt, ob dies doch noch in der Situation eingehalten wird (z.B. Int39, 
651–666). Ebenso wird über Feinabstimmungen einer Regel z.T. miteinander gesprochen, die 
Regel- bzw. Interessenskollisionen betreffen. Etwa in Familie Frinzel soll die Tochter Famili-
eninterna nicht nach außen tragen, auch wenn sie damit die Wahrheit sagt, vermutlich zum 
Schutz der Familie. Dies wird durch den Vater vorgegeben, also die jeweilige Regel selbst wird 
auch hier nicht verhandelt (siehe Kapitel 10.3.2). Vor allem wird die Deutung der Situation als 
moralischer Regelverstoß diskutiert (z.B. Int22, 437–503) oder wer verantwortlich ist, z.B. im 
Familiengespräch, wenn Jana Jenner erklärt, dass sie sich im Rahmen eines Versprechensbruchs 
verletzt gefühlt hat:

„Jana:	 Das verletzt mich auch
Judith:	 Aber bei dieser Situation konnte ja der Papa nichts dafür, da wart ihr einfach zu spät dran, 

da war das Schwimmbad schon fast zu.Da kann der Papa ja nichts dafür!
Jana:	 ( Judith)
Frau Jenner:	 Und wenn du jetzt diese Situation meinst, dann bin eigentlich ich schuld, weil der Papa 

da für mich in die Bresche gesprungen ist, weil eigentlich hatte ich das dir [zu Jana, MW] 
versprochen

Judith:	 Da ist eigentlich niemand schuld, weil es ist einfach so, man war, ihr wart zu spät dran.“ 
(Int54, 316–321)

Obgleich also ein weitgehender Konsens bzgl. als allgemeingültig betrachteten Sollenszu
schreibungen zu Regeln auf der abstrakten Ebene in den Familien festzustellen ist, bedeutet dies 
nicht automatisch, dass diese auch immer im Familienalltag zum Tragen kommen.

10.2	 Situationsdefinitionen – Zwischen Regelbruch und Machtspiel

Moralische Regeln scheinen in Familien z.T. in konkreteren Alltagsregeln auf. Ein Beispiel ist 
das Zähneputzen, das dem Schutz des Akteurs dient oder der Regel, nicht auf der Couch zu 
hüpfen, um nicht das Eigentum der Familie zu beschädigen. Dieser Sinn wird jedoch in der je-
weiligen Situation nicht immer von allen Akteuren der jeweiligen Regel als Hauptsituationsde-
finition zugeschrieben. Hier werden Machtspiele sichtbar, die von den regelbrechenden Akteu-
ren etwa als „Austricksen“ definiert werden, bei denen es darum geht, gegenüber einer insgesamt 
als überlegen betrachteten Person situativ überlegen zu sein bzw. ein Können zu demonstrieren: 
Ein Beispiel, welches in 3 der 24 Familien als Austricksen durch die Kinder genannt wird, ist 
das Brechen der bereits genannten Regel des Zähneputzens. Die zehnjährige Bärbel erklärt dies 
zunächst mit Blick auf ihre Schwester als Regelbrecher:



118  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

„Bärbel:	 Und wenn jetzt unsere Mama meint, das glaube ich jetzt nicht, dass ich oder meine 
Schwester Zähne geputzt haben, dann geht sie hoch und schaut, ob die Zahnbürsten nass 
sind.

Interviewer:	 Ach so.
Bärbel:	 Ist ja logisch. Ja klar, so langsam kennt man dann den Trick und dann macht meine 

Schwester das immer nur nass.“ (Int10, 261)

Die Mutter hat also laut der Tochter einen „Trick“, eine Strategie, das Spiel zu gewinnen. Wenn 
Bärbel selbst „erwischt“ wird (Int10, 275), ist laut Bärbel „ihr Plan nicht aufgegangen“ (Int10, 
279). Ihre Gedanken, als sie in einer solchen Situation zur Strafe den Rest des Tages in ihrem 
Zimmer bleiben muss – laut der Mutter zwei Stunden (Int08, 178) –, beschreibt sie wie folgt:

„Bärbel:	 Dann habe ich mich erst einmal zu Tode gelangweilt und habe mir gedacht, Mist. Nächs-
tes Mal muss ich die Zahnbürste aber nass machen.“ (Int10, 320f )

Für die Eltern hingegen geht es in diesen Situationen um einen Verstoß gegen die Regel des 
Nicht-Lügens. Der Vater geht von einem Unrechtsbewusstsein Bärbels aus (Int09, 164). Die 
Mutter gibt an, Bärbel verdeutlicht zu haben, dass nun Bärbels Glaubwürdigkeit beschädigt ist, 
erklärt aber auch ihre Überlegenheit als Mutter in der Situation:

„Frau Böck:	 Warum sie sich schlecht gefühlt hat? (lacht) Weil ich ihr drauf gekommen bin. Weil ich ja 
die moralisch übergeordnete Instanz in dem Moment bin und sie eins auf ‘s Dach gekriegt 
hat, ganz einfach.“ (Int08, 172–174)

Dasselbe Spiel wird in Familie Quast und Familie Illner geäußert. Frau Illner sagt über die 
Tochter: „[…] sie hat sich tierisch gefreut, dass sie jetzt das geschafft hat, mich anzuschwindeln 
[…]“ (Int45, 362). Damit ist das Spiel hier aber noch nicht beendet. In Familie Illner weist die 
Tochter die Mutter nach dem „Austricksen“ ‚vorbildlich‘ darauf hin, dass sie die Mutter aus-
getrickst hat, ihr hier überlegen war (Int45, 353–362). Es ist also nicht nur ein Können, sich 
an die Regeln zu halten, sondern auch, sie spielerisch zu brechen resp. zu umgehen. Derartige 
Könnens- und Machtdemonstrationen  – vom Akteur als ‚Austricksen‘ interpretiert  – zeigen 
sich in der Studie in Eltern-Kind-Beziehungen und unter Geschwistern – was nicht notwendi-
gerweise bedeutet, dass diese nicht auch zwischen Eltern existieren: Etwa trickst in Familie Böck 
die jüngere Tochter Beate die ältere aus, mit unrichtigen Behauptungen, die Eltern hätten etwas 
erlaubt oder das Essen sei fertig (Int10, 724–736), ähnlich die jüngere Sabrina gegenüber ihrem 
Bruder Simon in Familie Schaller (Int96, 177, 183f, 202f ). Diese Machtspiele im Kontext von 
moralbezogenen Regelbrüchen bewegen sich für die Akteure in einer Art Grauzone, aus Sicht 
der Interaktionspartner steht hingegen z.T., wie in Familie Schaller, die Illegitimität des Verhal-
tens nicht in Frage, selbst wenn das Spiel durchschaut wurde, was zu einer Zuschreibung, etwa 
von Unehrlichkeit, beitragen kann (vgl. Kapitel 12.3.2).
Das Spiel des Austricksens ist nur eine der machtbezogenen Situationsdefinitionen, die mit den 
situativen Sollenszuschreibungen zu moralischen Regeln kollidieren können (für ein Beispiel 
im Kontext von körperlicher Gewalt vgl. Kapitel 12.4.1). Eine weitere ist etwa Ungehorsam, der 
im Rahmen von Rollen- und Beziehungserwartungen aus Sicht des Gehorsam Fordernden als 
nicht legitim betrachtet wird, was im Fall Frinzel deutlich wird (vgl. Kapitel 10.3.2).



|  119Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

10.3	 Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden 
Regelrahmungen – zur Entwicklung einer dramaturgischen 
Beobachterperspektive88 von Moralerziehung

Es folgen nun zwei – mit Blick auf den jeweiligen innerfamiliären Regelrahmen kontrastieren-
de – Ankerfälle, um erste Dimensionen bzgl. Moralerziehung in den Familien herauszuarbeiten 
und die Bedeutung der dramaturgischen Ebene in innerfamiliärerer Moralerziehung deutlich 
zu machen.

10.3.1	 Familie Wagner: „Was sind wir doch für eine regelfreie Familie?“89 

Familie Wagner besteht im Kern aus der als Berufskraftfahrerin im Bereich Paketzustellung 
15–2490 Stunden pro Woche tätigen Mutter, dem als selbständiger Zimmerer 43–60 Stunden 
pro Woche arbeitenden Vater und der zehnjährigen Tochter Wiebke. Beide Eltern haben ei-
nen Realschulabschluss, eine abgeschlossene Lehre und gehören keiner Religion an. Sie sind das 
einzige unverheiratete Elternpaar des Samples, wohnen in einem Ort mit ca. 40.000 Einwoh-
nern und verfügen laut eigenen Angaben über ein Haushaltsnettoeinkommen im Rahmen von 
4001–5000 Euro.

Selbstverständliche moralische Regeln und unwichtige Konventionen

Die Mutter gibt an, dass es zwischen ihr und ihrem Lebensgefährten keine Regeln gibt. Solche 
existieren „[…] nur fürs Kind“ (Int120, 314; vgl. auch Int120, 192; Int117, 465–475). Aller-
dings scheint es durchaus einen Maßstab für ‚richtig‘ und ‚falsch‘ zu geben, denn Frau Wagner 
sagt mit Blick auf ihre Tochter: „[…] weil guck eigentlich schon, dass ich alles ihr vorlebe, rich-
tig“ (Int117, 467). Im Rahmen der Q-sort-Methode nennt sie ‚Nicht-Lügen‘ als Hauptregel 
„bei uns“ (Int117, 186) – moralische Regeln sind also scheinbar selbstverständlich und zählen 
daher nicht als Regeln zwischen den Eltern. Regeln sind laut Mutter Wagner dazu da, dass man 
sie einhält (Int117, 238, 311–315).
Auch laut Vater Wagner gibt es in der Familie wenig Regeln (Int118, 108; Int120, 216). Es 
gibt v.a. eine reziprok geltende Regel: die des Informierens über den Aufenthaltsort (Int117, 
147–151; Int118, 108–114, Int119, 105). Beide Eltern antworten unmittelbar auf die Frage, 
welche Regeln für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten sollen, mit mindestens einer kon-
kreten Regel (Int117, 152; Int118, 118–124), stellen nicht in Frage, dass es solche gibt. Auf Ab-
straktionsebene 1 unterscheiden die Eltern klar moralische von konventionellen Regeln, wobei 
konventionelle völlig unwichtig seien (Int117, 178; Int118, 172, 146–170). Wiebke schreibt 
neben den üblichen moralischen Regeln auch der Regel „Man soll fremde Erwachsene nicht 
duzen“ kategorische Geltung zu und legt sie vor die Regel, dass man sich nicht selbstsüchtig 
verhalten sollte, weil es eine Frage des Respekts sei (Int119, 217–219). Respekt ist auch bei den 
Eltern kategorisch wichtig (Int117, 151f; Int118, 128), wobei es dabei v.a. um Toleranz geht: So 
beschreibt die Mutter Respekt als wichtig, da man so auch die schlechten Seiten von Menschen 
akzeptiere (Int117, 157–160). Vater Wagner nennt auch explizit Toleranz mit Blick auf Herr-
schafts- und Entscheidungsfreiheit:

88	 Perspektive, die den Fokus auf Goffmans (2017) dramaturgische Ebene legt.
89	 Int120, 311.
90	 Bei den Angaben bzgl. Zeit, Geld und Einwohnern handelt es sich um eine Auswahl aus Kategorien, von denen 

die Befragten im Fragebogen zutreffende ankreuzen sollten. Das heißt die Arbeitszeit könnte im Fall von Mutter 
Wagner z.B. genau 20 Stunden betragen – sie bewegt sich also im Rahmen von 15–24 Stunden.



120  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

„Herr Wagner:	 Weil man ja sich gegenseitig toleriert und nicht hier der Chef sein sollte, oder irgend-
wie, oder der Sklave wahlweise.

Interviewer:	 Was meinen Sie mit Toleranz?
Herr Wagner:	 Toleranz ist von mir aus, dass jeder tun und lassen kann, was er will, solange er keinem 

anderem dabei weh tut.“ (Int118, 158–160)

Der Vater betont Individualität. Dies zeigt sich etwa bei der Beantwortung der Vignetten – er 
möchte oder kann nicht für andere pauschalisierend entscheiden:

„Herr Wagner:	 Er [der Protagonist der Vignette namens Daniel, MW] sollte das so machen, wenn er 
das so für richtig hält. Ich kann da jetzt nicht, nicht sagen, ich weiß ja nicht, wie der 
Daniel sonst so unterwegs ist.

Interviewer:	 So allgemein?
Herr Wagner:	 Ich kann nur von mir ausgehen.“ (Int118, 31–34)

Herr Wagner bestärkt auch Wiebke im Familiengespräch, dass sie ein von den Eltern abwei-
chendes Urteil zur Vignette geben, also eine eigene Meinung vertreten darf (Int120, 34).

Glück aller und Hedonismus bei Vater Wagner

Glücksgefühle sind in der Argumentation des Vaters auf allen drei Abstraktionsebenen von Be-
deutung: Die abstrakten Regeln werden u.a. mit dem Glück aller begründet: Sie sollten einge-
halten werden weil man sich, wenn man einer anderen Person etwas Gutes tut – etwa „einem 
Penner einen Flachmann kauf[t]“, wie „frisch verliebt“ und als „Glücksbringer“ fühlt. Es steht 
im Mittelpunkt, dass sich alle gleich gut fühlen sollen (Int118, 130–136, 270–273). Allerdings 
fällt das Glück z.B. im Fall der ersten Vignette mit Blick auf die Interessen und Erwartungen 
der verschiedenen Personen auseinander – wenn der Protagonist der Vignette den Film ansieht:

„Herr Wagner:	 Dann wird er sich wahrscheinlich (.) erst einmal toll finden, dass er einen Film anguckt, 
der für ihn nicht zugelassen ist. Im Nachhinein wird er wahrscheinlich ein bisschen ein 
schlechtes Gewissen haben, wenn er seinen Eltern das nächste Mal in die Augen gucken 
muss.

Interviewer:	 Warum wird er sich da so fühlen?
Herr Wagner:	 Weil das ein normales, menschliches Gefühl ist, denke ich einmal, dass wenn man etwas 

falsch macht, dass man dann ein schlechtes Gewissen kriegt und dass man sich erst ein-
mal toll findet wenn man in der Gruppe irgendwie verbotene Sachen macht. […] [ J]a  
dann gut anfühlen tut es sich auf jeden Fall nicht, das schlechte Gewissen, aber man 
kann es aber verdrängen. […] Bei mir funktioniert das ganz gut; es kommt allerdings 
immer mal wieder hoch und dann fühlt es sich immer wieder scheiße an.

Interviewer:	 Wie ist das?
Herr Wagner:	 Man probiert dann, das gleich wieder zu verdrängen oder irgendwelche positiven Erleb-

nisse da zu überspielen, aber (.), ja wie gesagt, es funktioniert schon recht gut mit dem 
Verdrängen, wenn man den Kopf voller anderer Sachen hat, dann geht das.“ (Int118, 
39–52)

D.h. in der Situation des Regelbruchs wird ein gutes Gefühl durch das Durchsetzen eigener 
Interessen geschaffen, welches sich nach der Handlung in ein schlechtes verkehrt, da nun eine 
Konfrontation mit dem Zuwiderhandeln gegen die Interessen und Erwartungen der Eltern 
folgt. Dies sei nicht gut, da Regeln allgemein u.a. eingehalten werden sollten, um andere nicht 
zu enttäuschen (Int120, 239). Dieses so entstandene schlechte Gefühl kann aber verdrängt wer-



|  121Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

den – so dass es vermutlich der erneuten Herstellung des eigenen Glücksgefühls nicht mehr im 
Weg steht. 
Weiterhin nennt Herr Wagner u.a. einen erlebten Regelbruch seinerseits: In dieser Situation, in 
der er nach einem beruflichen Rückschlag einen Monat ins Ausland gefahren ist, um ein Dach 
für seinen Freund zu bauen, um sich „wieder gut zu fühlen“ und um anderen zu helfen (Int118, 
203). Hier habe er sich selbstsüchtig gegenüber seiner eigenen Familie verhalten (Int118, 195–
204, 216f ). Die Situation wird vom Vater vor dem Hintergrund interpretiert, dass seine Toch-
ter Wiebke ihn nach einer einjährigen Musiktournee mit seiner Band – die drei Monate nach 
ihrer Geburt startete und an der Mutter und Kind insgesamt drei Monate teilnahmen – nicht 
mehr wiedererkannte. Das war kein gutes Gefühl (Int118, 211–213). Er befürchtete also dem 
Anspruch, das Glück aller zu erreichen, nicht gerecht zu werden, was sich auch in seinen ambi-
valenten Gefühlen spiegelt (Int118, 209–217).

„Herr Wagner:	 Ich […] habe mich eigentlich schon nicht so schlecht dabei gefühlt anfangs, anfangs 
ja gemischte Gefühle letztendlich. Ist das jetzt richtig, was du machst? Ist das nicht 
richtig, was du machst? Aber wie gesagt, ich mein, ist jetzt für mich nicht, man muss 
auch an sich selber denken ab und zu würde ich sagen, ich bin auch gut im mich selber 
vergessen und nur nach andere gucken aber ab und zu muss das auch sein weil sonst, ja 
sonst wird das geht man selber irgendwie auch, verliert man sein, sein Ich eigentlich.“ 
(Int118, 209)

Betrachtet man das Selbstbild von Vater Wagner, so stellt sich dieses ambivalent dar: Er verhält 
sich nach eigener Aussage sowohl oft selbstsüchtig und verletzend (Int118, 195), aber auch häu-
fig selbstlos – wobei es darauf zu achten gelte, dass man sein ‚Ich‘ nicht verliere (Int118, 209). 
Beides – sich selbst und den anderen etwas Gutes zu tun – bereitet ihm Lust bzw. Glücksgefühle 
(Int118, 132–136, 176–188). Eine Balance herzustellen fällt ihm jedoch z.T. schwer und steht 
in Zusammenhang zu seinem inkonsistenten Erziehungsverhalten. Er sieht sich als ‚schwachen 
Menschen‘, der seinen Lustgefühlen nachgibt und Regeln bzw. Gesetze bricht:

„Herr Wagner:	 Weil, weil ich ein Mensch bin, der mit Regeln sich manchmal auch schwer tut.
Interviewer:	 Was meinen Sie damit?
Herr Wagner:	 Was ich damit mein? Zum Beispiel, dass ich mich an viele Regeln oder Gesetze nicht 

halte. Beispiele?
Interviewer:	 Ja gerne.
Herr Wagner:	 Zum Beispiel, dass man nicht betrunken Auto fährt, dass man nicht irgendwie, ich halte 

mich nicht an die Baurechtsordnung, ich halte mich nicht ans BTM.
Interviewer:	 Warum halten sie sich nicht an die Regeln?
Herr Wagner:	 Weil die für mich auch nicht unsinnig, nicht unsinnig sind, aber weil ich ein schwacher 

Mensch bin.
Interviewer:	 Wie meinen Sie das?
Herr Wagner:	 Zum Beispiel, ich find‘s ja nicht gut, dass man alkoholisiert Auto fährt, ab einem gewis-

sen Punkt mitunter macht es mir Spaß.
Interviewer:	 Was heißt das, ‚Spaß machen‘?
Herr Wagner:	 ‚Spaß machen‘ heißt, dass ich gern im Sommer (.) nach Feierabend eine gesunde Ziga-

rette RAUCHE, dazu einen Flachmann trinke und man die jungen Mädels im (Stra-
ßenname) anguckt und da dreimal im Kreis herum fahre in (Name der Stadt), das 
macht mir Spaß, genauso macht es mir Spaß, auf meiner Wiese jetzt irgendwie Alkohol 
zu trinken und dann muss ich auch irgendwie wieder heim und ich schieb mein Auto 
irgendwie nicht heim.“ (Int118, 176–188)



122  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Das Lustprinzip in der väterlichen Erziehung

Die Bedeutung des Lustprinzips zeigt sich auch in Herrn Wagners Erziehungstätigkeiten. In-
teressant sind besonders Situationen um das Aufräumen des Kinderzimmers, die er sowohl als 
Regelbruch seiner Tochter als auch als Regelbruch seinerseits erzählt (Int118, 223–247, 406–
423): Wiebke hat mit Vater Wagner abgemacht, dass sie bis Montag aufräumt, dies hat sie nicht 
getan und damit laut dem Vater ein Versprechen gebrochen. Dies habe die Tochter u.a. getan, da 
sie mehr Lust beim Spiel als beim Aufräumen empfindet, also um sich gut zu fühlen. Der Vater 
hat ihr bis Ende der Woche eine Frist gesetzt und angedroht, alles Umherliegende wegzuwerfen, 
wenn sie diese nicht einhält. Dies hat er jedoch nicht umgesetzt, denn:

„Herr Wagner:	 […] wo ich dann aber gesehen habe […], dass sie das nicht erreichen kann [weil nicht 
mehr genug Zeit war, MW], habe ich mich dann so entschieden, dass ich ihr das Ta-
schengeld gegeben habe, weil ich auch keine Lust gehabt habe zum ihr ganzes Zeug 
hinaus zu schmeißen, weil mir da zu viele wertvolle Sachen darunter waren, irgendwie, 
und ich habe keine Lust gehabt, ihr Zeug auszusortieren, letztendlich, deswegen habe 
ich dann so entschieden, wenn sie sich nicht an die Abmachung hält, halte ich mich 
auch nicht daran.“ (Int118, 247)

Er folgt also auch in seinem Versuch einer Vermittlungstätigkeit dem Lustprinzip und hebt die 
Regel, dass man sich an Abmachungen halten soll, unter dem Deckmantel ‚gleiches Recht für 
alle‘ auf. Weiterhin nimmt er Folgendes an: 

„Herr Wagner:	 […] ihr wäre es lieber gewesen, ich hätte alles weggeschmissen, auf jeden Fall. Dass ich 
es aussortieren musste, war mir aber klar. Deswegen habe ich es liegen lassen; das sind so 
die pädagogischen Schritte.“ (Int118, 231)

Moral als Können

Die Tochter hätte dieser Argumentation zufolge ihr Ziel, nämlich dass sie nicht aufräumen 
muss, erreicht, was er so nicht unterstützen möchte. Dies hat er offenbar bei der Ankündigung 
der Konsequenzen nicht bedacht, deren Umsetzung ihm nun nicht nur unbequem erscheint, 
sondern auch nicht mehr sinnvoll, da die zu entsorgenden Gegenstände teilweise wertvoll sind 
und er anstelle der Tochter die Arbeit hätte, was ihm Unlust bereitet (vgl. Int118, 147).
Er entscheidet stattdessen, dass seine Tochter das Aufräumen nachholen muss. Wiebke hat da-
raufhin geweint. Der Vater vermutet, dass sie ‚gefrustet‘ war (Int118, 243), weil ihr das Aufräu-
men Unlust bereitet und weil sie sich selbst dabei ertappt habe, ihr Ziel nicht erreicht zu haben 
und sich so als schwach wahrgenommen habe. Diese von ihm bei seiner Tochter vermuteten 
Gefühle entsprechen denen, die er selbst bei seinen Regelbrüchen beschreibt. Die Tochter be-
stätigt später im Familiengespräch diese Einschätzung:

„Wiebke:	 Weil [ich, MW] mich eben blöd gefühlt habe. (Pause) Weil ich das Versprechen nicht 
geschafft habe.“ (Int120, 267f )

Das Einhalten eines Versprechens ist also für Vater und Tochter eine Leistung, ein Können; ein 
Regelbruch bedeutet ein Versagen. Auch für die Mutter handelt es sich um ein solches Können, 
wenn sie als Regelbruch erklärt, dass sie sich trotz Vorsatz zu sparen „wieder nicht zusammenrei-
ßen konnte“ (Int117, 203) und so die Regel, dass man nicht über seine Verhältnisse leben soll, 
gebrochen hat.



|  123Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

Erziehung als selbstsüchtiges Verhalten?

Als Vaterverstoß führt Herr Wagner u.a. an, sich gegenüber Wiebke ‚vielleicht‘ selbstsüchtig 
verhalten zu haben (Int118, 408), indem er sie mit Blick auf die Abmachung des Aufräumens 
kontrolliert und unter den Regalen nachgesehen hat, weil er antizipiert hat, dass sie etwas ver-
heimlicht, was auch so war. Er hat sich in der Situation als „väterliches Arschloch“ (Int118, 413) 
gefühlt, was er wie folgt erläutert: 

„Herr Wagner:	 Dass irgendjemand wirklich auf irgendetwas drängt, was deiner Person gar nicht wich-
tig ist, aber weil ich, mir war das jetzt in dem Moment wichtig und ich habe mich da da-
rauf versteift gehabt; ja, man hätte es auch einfach lassen können und tolerieren können, 
aber ich habe mich dann schon (.), eigentlich schon als, als Bestimmer letztendlich.

Interviewer:	 Was war das für ein Gefühl?
Herr Wagner:	 Ja wie gesagt, ich habe mich gefühlt wie ein väterliches Arschloch.
Interviewer:	 Und weshalb?
Herr Wagner:	 Weil ich mich ja dann auch immer gerne zurückerinnere und weil ich eben, als ich ein 

Kind war, habe ich mich, oder egal, auch heute noch, in manchen Situationen fühlt 
man sich genauso schlecht, scheiße, wenn jetzt irgendjemand irgendwas aufzwingt, was 
unbedingt sein muss, was man eben jetzt nicht (.) tun will oder was man selber vielleicht 
gar nicht so für richtig hält.“ (Int118, 415–418)

Er hat aus seiner Sicht sein Interesse in den Vordergrund gestellt, nicht das Interesse der Tochter 
toleriert und sich so über sie gestellt als „Bestimmer“. So hat er Macht im Sinne von Zwang 
entgegen den Willen seiner Tochter ausgeübt. Diese Tätigkeit ordnet Herr Wagner dem für ihn 
u.a. durch Kindheitserinnerungen negativ besetzten Leit- bzw. Antibild vom ‚Vater‘ als Zwang 
ausübende Autorität zu, dem entsprechend er sich trotz Ablehnung verhalten hat. Er sieht sich 
selbst gezwungen, eine Rolle zu spielen, die er nicht darstellen möchte (vgl. Goffman 2017). Das 
Vaterbild der Kindheit kann hier also nicht einfach abgestreift oder durch ein anderes Vaterbild 
ersetzt werden, sondern bleibt nach wie vor – wenn auch negativ – wirksam. Dieses bestimmen-
de Verhalten gegen den Willen der Tochter hat Herrn Wagners Ausführungen zufolge nicht nur 
bei seiner Tochter, sondern auch bei ihm zu einem schlechten Gefühl geführt. 

Inkonsequentes Erziehungsverhalten zur Beziehungssicherung?

Zur Beziehungssicherung hat Herr Wagner laut eigener Angabe die Abmachung des Aufräu-
mens aufgehoben: 

„Herr Wagner:	 Danach habe ich ja dann die, die Abmachung aufgehoben, einfach, und habe gedacht, 
ich lass, bevor jetzt das Kind da mich nicht mehr leiden kann, auch wenn es nur für ein 
paar Stunden ist, wird das dann alles aufgehoben, dann (.) hat sie nichts davon und ich 
nichts davon und gut.“ (Int118, 421)

Für die Beziehung zwischen Tochter und Vater wird die Vereinbarung und damit die Regel für 
diese Situation aufgehoben, das Interesse des Vaters zurück gestellt und inkonsequentes Erzie-
hungsverhalten an den Tag gelegt. Herr Wagner möchte zwar, dass Wiebke ihn als Vater, nicht 
nur als Kumpel sieht – ein „gewisse[r] Respekt“ sei wichtig (Int118, 327); die Beziehung zwi-
schen ihm und seiner Tochter betrachtet er aber als zerbrechlich, was u.a. auf eine Situation zu-
rückzuführen ist, in der er aus seiner Sicht sein Interesse über das des Kindes bzw. seiner Familie 
gestellt hat: 



124  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

„Herr Wagner:	 Weil ich jetzt nicht wusste, ob jetzt wirklich für alle so toll ist, wenn ich da so alleine 
los ziehe, weil ich ja auch ein bisschen vorbelastet bin, weil ich ja, drei Monate nach 
der Geburt von unserem Kind erst einmal ein Jahr als Musiker weg war […]. […] Weil 
das kein gutes Gefühl ist, wenn das Kind schreit, wenn man es in den Arm nimmt und 
davor hat es sich da wohl gefühlt und da ich selbst aus einer Scheidungsfamilie komme, 
ist das mir eigentlich schon wichtig, dass es funktioniert, die Familie und das mit den 
Kindern oder mit dem Kind.“ (Int118, 211–213)

Er mag es, seine Tochter zu „beeindrucken“, z.B. mit Yoga-Übungen, und freut sich darüber, 
wenn sie freiwillig mit ihm Zeit verbringt (Int118, 384–390). Diese zerbrechliche Beziehung – 
die in Verbindung mit Herrn Wagners moralbezogener und Erziehungsunsicherheit sowie -in-
konsequenz gesehen werden kann – steht gemeinsam mit Vater Wagners Kindheitserfahrungen, 
seinen Prinzipien des Hedonismus‘ und der Herrschaftsfreiheit für alle und seinem Bild von sich 
als ‚schwachen Menschen‘ in Konflikt mit seiner Vaterrolle, was der Begriff des „väterliche[n] 
Arschloch[s]“ verdeutlicht (Int118, 405–423) und er in folgendem Abschnitt mit der Darle-
gung seiner „Hauptaufgabe“ beschreibt, nämlich den „Dummen“, „Böse[n]“ im Sinne eines 
„Kontrolleur[s]“ zu spielen, wenn Frau Wagner der Rolle überdrüssig wird (Int118, 313–315). 

Doing Family

Hinzu kommt, dass Herr Wagner berufsbedingt wenig Zeit in der Familie verbringt (Int118, 
291–299, Int119, 604–611, 470–472), die Tochter nach der Schule mit Hausaufgaben, Hob-
bies oder Freunden beschäftigt ist und die Zeit zu Hause vorwiegend in ihrem Zimmer ver-
bringt (Int119, 448, 519, 629–631, 750, 749–756). Die Zeit, in der alle räumlich anwesend 
sind – nämlich sonntags und, falls der Vater in der Nähe arbeitet, unter der Woche meistens eine 
halbe Stunde am Morgen und manchmal kurz am Abend (Int119, 523–528, 593–603; Int117, 
316–325) – geht jeder vorwiegend seinen Interessen nach; gemeinsame Aktivitäten finden sel-
ten statt:

„[…] Wochenende ist bei mir eigentlich auf Sonntags beschränkt; mach ich Sonntag früh meistens gar 
nichts, weil ich Samstag erst spät heim komm, dann hock ich vor dem Computer und spiel irgendwel-
chen Scheiß oder mach irgendwelche Bilder eine Stunde lang, dann kommt die Sendung mit der Maus, 
in der Zeit koche ich für die Familie und danach mache ich meinen Bürokram, gehe auf die Bank, wenn 
es schön Wetter ist, geh ich in den Garten oder auf die Wiese mit Kind und Frau oder man fährt einmal 
weg, aber das hat auch Seltenheitswert weil, weil eigentlich kaum Interesse da ist, eher jeder will ein 
bisschen sonntags sein Zeug machen, irgendwie.“ (Int118, 341)

Gemeinsame Zeit verbracht wird etwa beim Essen, wobei lediglich Wiebke erzählt:

„Wiebke:	 Ich schwätze meistens. […] Die Mama sagt, denkt meistens, die soll, ich soll aufhören zu 
schwätzen, ich will in Ruhe essen, und der Papa, der isst einfach (.)

Interviewer:	 Der sagt nichts.
Wiebke:	 Nein.“ (Int119, 552–564)

Die raumzeitliche Gelegenheit sowie die Bereitschaft für gemeinsame Aktivitäten als Basis für 
ein Doing Family sind in Familie Wagner also sehr beschränkt. Den Einzelinteressen wird Vor-
rang eingeräumt und auf Grund der Betonung der Freiheit des Einzelsubjekts auch auf Druck 
oder Zwang zu gemeinsamen Aktivitäten verzichtet, obgleich die Eltern die gemeinsame Zeit 
als zu wenig wahrnehmen (Int117, 459–462; Int118, 400) und die Tochter sich vor allem „ein 
bisschen“ mehr Zeit mit ihrem Vater wünscht (Int119, 686–693). 



|  125Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

Erziehungskooperation zwischen den Eltern

Der Vater hat zeitbedingt nach eigener Aussage wenig Einfluss, was Wiebkes Erziehung anbe-
langt (Int118, 319). Über Folgen der Regelverletzung entscheidet „[d]er, der die Regeln aufstellt.“ 
(Int120, 289) – so trifft Herr Wagner Entscheidungen im Sinne einer „Vater-Tochter-Geschichte“, 
deren Konsequenz die Mutter aber tragen muss, weil er nachmittags nicht vor Ort ist (Int118, 
249). Die Mutter genießt es, wenn sie durch den Vater als ‚zweiten Ansprechpartner‘ für Wiebke 
entlastet wird (Int117, 340). Laut Frau Wagner haben die Eltern weitgehend die gleichen Einstel-
lungen, versuchen an einem Strang zu ziehen sowie „Missverständnisse“ untereinander und nicht 
vor Wiebke zu klären (Int117, 427–429). Im Familiengespräch bestätigt der Vater häufig die Aus-
sagen der Mutter mit einem ‚ja‘ oder ‚genau‘ o.ä. (vgl. z.B. Int120, 32, 40, 49, 85, 120, 144, 147). 
Auch wenn die Eltern beide Freiheit und Gleichberechtigung betonten, ist ihre Erziehungspraktik 
und ihr Bild von sich als Erzieher kontrastierend, was im Folgenden noch näher erläutert wird. 

Mutter-Tochter-Beziehung und Erziehung als Unterstützung

Die Beziehung zwischen der Mutter und Wiebke ist enger als die zum Vater: Die Mutter ist 
Hauptansprechperson, weil sie nachmittags vor Ort ist (Int117, 435). Mutter und Tochter wa-
ren hin und wieder auch für längere Zeiträume auf sich gestellt – die Familie funktioniert also 
auch ohne den Vater –, wie die Beispiele der Musiktournee oder der Griechenlandaufenthalte 
(vgl. z.B. Int118, 203) des Vaters zeigen. Die Eltern haben auch getrennte Konten – der Vater 
übernimmt für die ganze Familie lediglich Kosten rund ums Auto und macht manchmal Groß-
einkäufe als Ausgleich, weil die Mutter auf Grund der Betreuung Wiebkes nur halbtags arbeitet 
(Int118, 317). Die Tochter geht zu Frau Wagner, wenn sie ein Problem hat (Int119, 479–482) 
und hat im Fall eines Regelbruchs Angst davor, was die Mutter von ihr denken könnte bzw. ent-
täuscht von ihr ist, wenn sie einen Regelbruch begangen hat (Int119, 409–416). Wiebke nennt 
keinen Regelverstoß der Eltern im Einzelinterview, was sie auch im Familiengespräch zunächst 
der Mutter zuflüstert (Int120, 179) – dies könnte mit dem Wunsch, der Mutter zu gefallen, 
zusammenhängen. Nur der Vater beharrt darauf, dass es sehr wohl einen Regelverstoß in der 
Familie gegeben hat und setzt sich hier durch91 (Int120, 202, 210–226).
Die Rolle des Kindes unterscheidet sich, folgt man Frau Wagner, von der eines erwachsenen 
Familienmitglieds, da es Regeln nur für sie gibt, aber nicht zwischen den Eltern. Dieser Unter-
schied liegt im Alter und dem daraus resultierenden Defizit bzgl. nichtgenetischer Tätigkeits-
dispositionen begründet – ansonsten sei Wiebke gleichberechtigt (Int117, 444f; Int117, 405). 
Das Alter wird auch als Grund dafür genannt, dass Frau Wagner die Schuld für eine Situation, in 
der die Tochter mit einem Regelbruch – der Lüge, dass sie bereits aufgeräumt habe und deshalb 
Fernsehen durfte, obwohl noch nicht aufgeräumt war – durchkommt, bei sich sieht, weil Kinder 
probieren (Int117, 275). Die Tochter weinte, als der Verstoß aufgedeckt wurde, weil sie weiß, 
dass sie sich nicht richtig verhalten hat. Das Regelwissen ist vorhanden, aber in der jeweiligen Si-
tuation das Können im Sinne der Stärke, die Regeleinhaltung trotz Wiebkes entgegenstehender 
Interessen umzusetzen, nicht (vgl. Int120, 268; Int118, 236–240), weshalb sie fürchtet, dass die 
Mutter enttäuscht von ihr ist (Int119, 412–414). Die Mutter sieht die Verantwortung bei sich:

„Frau Wagner:	 Obwohl von mir kein Komm, Kommentar kam, also nicht irgendwie etwas Negatives, 
sondern sie hat das schon selber gemerkt, was jetzt schief gelaufen ist, aber es war auch 
meine Schuld, ich hätte kontrollieren müssen.“ (Int117, 273)

91	 Da er zuvor im Einzelinterview diverse Regelverstöße erzählt hat, könnte Herr Wagner sich hier aus Gründen der 
Glaubwürdigkeit gezwungen sehen, einen Regelbruch anzuführen.



126  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Kontrolle wird damit zur positiven Unterstützungsleistung und damit anders als beim Vater 
nicht als böse beschrieben. Frau Wagner versucht, für Wiebke ein moralisches Vorbild zu sein, 
d.h. ihr alles richtig vorzuleben (Int117, 467). 

Situativ legitimer Rollentausch in der Erziehung

Die Mutter erzählt aber auch eine Verletzung der Regel „Man soll nicht über seine Verhältnisse 
leben“, in der sie sich trotz Notwendigkeit zum Sparen in der Familie etwas Unnötiges kaufen 
wollte und ihre Tochter sie zurechtgewiesen hat, zugleich als ihren Regelbruch und als Vorbild-
handeln ihrer Tochter. 

„Interviewer:	 Und wie haben sie sich dann in der Situation gefühlt?
Frau Wagner:	 Lustig. […] Ich habe es gut gefunden, dass sie mit ihren jungen Jahren mir das jetzt sagt 

und Recht hat und ich das so annehmen kann und sagen „Ja klar, hast Recht, das war 
gut“. […]

Interviewer:	 Und warum haben Sie sich dann gut gefühlt?
Frau Wagner:	 Weil ich gesehen habe, dass meine Erziehung doch gut war.
Interviewer:	 Ah.
Frau Wagner:	 Und dass ich ihr beweisen kann, dass sie mich auch einmal belehren darf und es auch 

wirklich von mir angenommen wird, wenn sie etwas zu mir sagt, dass ich dann genauso 
reagiere, wie ich es von ihr erwarte.

Interviewer:	 Und was ist dann passiert?
Frau Wagner:	 Ich habe es wieder zurückgelegt, ja.“ (Int117, 239–253)

Hier übernimmt die Tochter die Rolle der Vermittlerin und wirkt auf die Tätigkeit der Mutter 
ein. Die Mutter sieht sich damit in ihrer Erziehung bestätigt, insofern, dass Wiebke die Situati-
on auf der Basis dessen, was Frau Wagner ihr vermittelt zu haben meint, richtig beurteilt:

„Interviewer:	 […] wie schätzen Sie hat Ihr Kind sich in dieser Situation gefühlt?
Frau Wagner:	 Gut, weil sie von mir ein dickes Lob gekriegt hat, dass sie ja Recht hat und ich. […] Ja 

und dass sie einfach, dass sie einfach weiter gedacht hat oder einfach diese Worte, die 
ich zu ihr, ihr mitgeteilt habe oder rübergebracht habe, einfach berücksichtigt hat, und 
ich als Vorbild wieder, nicht unbedingt das Vorbild war.“ (Int117, 214)

Die Mutter ist zwar in der Situation nicht das Vorbild, sieht sich aber dennoch als Wurzel für 
das als vorbildlich deklarierte Verhalten der Tochter. Durch das Zurücklegen der Ware demons-
triert Frau Wagner ihrer Tochter auf den ersten Blick, dass Wiebke und sie gleichberechtigt 
sind und im Falle, dass die Tochter Recht hat, die Mutter auch bereit ist, die ‚Belehrung‘ anzu-
nehmen. Dies scheint aber eher als Authentizitätsdemonstration, wenn die Mutter darlegt, dass 
sie zeigen wollte, dass sie genauso auf die Intervention Wiebkes reagiert, wie die Mutter es in 
einer solchen Situation auch von Wiebke erwartet (siehe Zitat oben Int117, 251). Weiterhin 
lobt Frau Wagner ihre Tochter, womit die Mutter sich die Vermittlerrolle in der Situation nach 
ihrem Regelbruch und der Vorbildhandlung ihrer Tochter wieder zurückholt.

10.3.2	 Familie Frinzel: Familienaufführung im einschnürenden Regelgürtel

Familie Frinzel, das sind im Kern die drei Kinder Fiona (zehn Jahre alt), Frida (sechs Jahre alt) 
und Finn (zwei Jahre alt) mit ihren evangelischen Eltern. Der Vater hat die Schule mit der 
mittleren Reife beendet und eine Ausbildung an einer Berufsakademie absolviert. Mutter Frin-
zels höchster Schulabschluss ist das Abitur. Weiterhin hat sie ein Studium abgeschlossen. Sie 



|  127Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

ist Grundschullehrerin, aber zum Befragungszeitpunkt nicht erwerbstätig; der Vater arbeitet 
35–42 Stunden pro Woche als Polizeibeamter.

Überforderung im umfangreichen, komplexen Regelsystem im Wechselspiel mit 
Inkonsequenz der Eltern

Im Kontrast zu Familie Wagner gibt es in Familie Frinzel „jede Menge Regeln“ (Int29, 58), so 
dass der Vater bei der Frage nach den Familienregeln gar nicht weiß, wo er anfangen soll (Int29, 
56–58). Für die Mutter gehört Höflichkeit zu den allgemeingültigen Regeln und wird in einem 
Atemzug mit Achtung und Toleranz genannt – Höflichkeit ist ein Ausdruck von gegenseitigem 
Respekt (Int28, 124–129). Das Thema Tischmanieren stellt einen dauerhaften Streitpunkt in 
der Familie dar. Beiden Eltern sind sie nach eigener Aussage wichtig, aber in unterschiedlichen 
Teilaspekten, z.B.:

„Frau Frinzel:	 Also ich schau jetzt zum Beispiel auch auf Tischmanieren bei meinen Kindern, also 
beim Kleinen jetzt noch nicht so, […] Aber gerade jetzt die (Frida), die Mittlere, die 
hat da gerade etwas Probleme, die fletzt sich so an den Tisch, und das kann ich über-
haupt nicht leiden. Also sie müssen jetzt nicht mit Messer und Gabel essen, und da wie 
eine Eins sitzen, aber ein paar so, so Grundregeln, auf das achte ich einfach.“ (Int28, 
116–119)

Es gibt also ein Kontinuum der erlaubten bis nicht erlaubten Sitzhaltung am Tisch – ‚flezen‘ 
ist v.a. aus Sicht der Mutter nicht erlaubt, aber es ist auch nicht nötig, kerzengerade zu sitzen. 
Der Vater legt auf andere Teilaspekte der Tischmanieren besonders wert, wie ‚Nicht mit vollem 
Mund sprechen‘, die Mutter weniger stark (Int28, 299). Die Kinder sollten folglich in der Lage 
sein, das erlaubte Kontinuum zu erkennen und genau zu differenzieren, wenn sie keinen Ärger 
bekommen wollen. Weiterhin ist die Mutter in der Regeleinforderung inkonsequent, d.h. sie 
fordert die Regeln nicht immer ein – im Gegensatz zu ihrem Mann, wie dieser und Frida erklä-
ren (vgl. dazu Int29, 191–194; Int31, 299–304) – und aus Sicht der Mutter auf eine andere, 
weniger strenge Art:

„Frau Frinzel:	 Also ich bin immer eher so die Nachgiebige, wobei ich mich schon immer sehr um 
Konsequenz bemühe (lacht). Mein Mann ist wesentlich konsequenter den Kindern ge-
genüber (.) und auch um einiges strenger noch (Pause). Also, für meinen Geschmack 
manchmal, ja, ein bisschen zu streng. Also jetzt gerade so beim Essen am Abend gibt es 
oft Stress, weil er den Kindern viele Sachen nicht durchgehen lässt, die ich einfach über-
sehen würde. Wenn sie jetzt mit vollem Mund reden, weise ich sie darauf hin, aber nicht 
jedes Mal; und es gibt ganz sicher auch, ganz sicher kein Donnerwetter deswegen; und 
mein Mann verträgt so etwas jetzt überhaupt nicht. Oder auch der Kleinste, der singt 
und quietscht so viel beim Essen (lacht), das kann mein Mann auch immer gar nicht 
leiden, also da schimpft er ihn auch oft deswegen. Und das sind jetzt Sachen, die mich 
jetzt wirklich überhaupt nicht berühren, also ich sage dann einmal vielleicht etwas, und 
wenn es zu bunt wird, dann muss er auch einmal zu mir auf den Schoß kommen, oder 
ich nehme ihm den Teller weg, wenn ich sehe, er hat sowieso keinen Hunger mehr und 
spielt nur noch herum damit. Aber mein Mann ist da schon sehr viel konsequenter und 
auch strenger.“ (Int28, 297–302)

Obgleich die Eltern sich als unterschiedlich streng und konsequent im gesamten Erziehungs-
verhalten sehen, sogar als unterschiedlich erfolgreich (vgl. z.B. Int32, 427–433, 76–88), haben 
sie offenbar eines gemeinsam: das Schimpfen. Das Schimpfen der Eltern ist vor allem für die 



128  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Kinder ein großes Thema, worauf u.a. die 65 Fundstellen des Wortanfangs „schimpf “ allein in 
den beiden Einzelinterviews der Töchter hinweisen. So malt Fiona als typische Situation in der 
Familie, in der die Rollen sichtbar werden sollen, eine Situation, in der sie und ihr Bruder einen 
Fehler gemacht haben (vgl. Abb. 4):

Abb. 4:	 Typische Alltagssituation in Familie Frinzel, gemalt von Fiona

In der Situation fällt den Kindern Fiona und Finn ein Gegenstand herunter, die Eltern schimp-
fen. Für Fiona ist nicht antizipierbar, wie die Eltern in bestimmten Situationen, z.B. wenn die 
Tochter eine Tasse fallen lässt, reagieren: 

„Interviewer:	Was macht die Mama dann, wenn die Tasse runterfällt?
Fiona: 	 Also, manchmal haut sie uns auf den Hintern, manchmal schimpft sie auch bloß und 

manchmal sagt sie, das ist nicht so schlimm.
Interviewer:	 Und weißt du auch, wann sie was macht?
Fiona: 	 Hm.
Interviewer:	 Gibt’s da so eine Regel irgendwie dafür, wann was passiert?
Fiona: 	 Nein. Also wenn wir mit Absicht machen, dann (.) kriegen wir wahrscheinlich schon 

eine Watschen, aber wenn´s so aus Versehen passiert, dann wahrscheinlich nicht.“ 
(Int30, 593–599)

Das Verhalten der Mutter ist also auf Grund seiner Inkonsistenz für Fiona z.T. nicht vorhersehbar 
und führt zu einer Verunsicherung, auch die Reaktion des Vaters ist laut Fiona nicht immer gleich 
und z.T. abhängig von Faktoren, auf die Fiona keinen Einfluss hat, etwa ob die heruntergefallene 
Tasse ein Einzelstück ist (Int30, 624–632). Auch für unbeabsichtigte Fehler muss laut Fiona mit 
Schimpfen gerechnet werden (Int30, 506). D.h. Fiona hat – folgt man ihrer Schilderung – den 
Eindruck, keine Kontrolle zu haben. Laut den Einzelinterviews haben die Kinder die Befürch-
tung, etwas – auch unabsichtlich – falsch zu machen und deshalb geschimpft zu werden: Fiona 



|  129Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

fühlt sich z.T. überfordert, weil sie manchmal etwas nicht richtig versteht (Int30, 504) oder nicht 
immer Bestleistung abliefert, z.B. bei Schulnoten oder wenn sie Nachrichten an die Eltern nicht 
immer ohne Rechtschreibfehler schreibt (Int30, 488–490). Hier zeichnet sich aus Fionas Schil-
derungen ein gewisser Leistungs- resp. Perfektionsdruck ab, dem sie nicht immer genügen kann. 

Mutter-Tochter-Beziehung aus Sicht Fionas – regelbrechende Scherze und  
gefühlte Überforderung

Als ältestes Kind wird von ihr mehr erwartet, und deshalb bekomme sie auch mehr „Schimpf “ 
bei gleichem Fehlverhalten wie der deutlich jüngere Finn (Int30, 664–668). Sie muss i.d.R. die 
Aufgaben übernehmen, die ihre „Geschwister noch nicht so können“ (Int30, 502). Eine Aufga-
be, die v.a. ihr, selten auch Frida zuteilwird, ist es, auf ihren zweijährigen Bruder aufzupassen:

„Interviewer:	Wie war es denn beim letzten Mal?
Fiona: 	 Mal so, mal so, also das hat sich geändert: Als er noch fit war, war es ganz lustig, aber als 

er dann müde geworden ist, da, da hat er angefangen, da hat er nur angefangen zu heulen 
und zu hauen und so und das war dann nicht so toll. (Pause)

Interviewer:	 Ja wie fühlst du dich dann in der Situation?
Fiona: 	 Ja, ich (.) wünsch mir dann, dass die Mama da ist und das regelt mit dem (Finn) und ich 

rufe sie dann auch meistens, aber die kommt dann nicht und dann fühle ich mich eigent-
lich nicht so gut, weil ich weiß, jetzt muss ich auf den aufpassen und das finde ich nicht so 
toll.“ (Int30, 715–717)

Fiona fühlt sich in Situationen, in denen ihr Bruder etwa heult und haut, im Stich gelassen. Sie 
kann nicht aus der Situation fliehen, da sie die Verantwortung übertragen bekommen hat und 
die Mutter sie damit allein lässt. Die Mutter einzuschätzen, fällt Fiona schwer, was durch diverse 
Verhaltensweisen der Mutter geprägt wird: Laut Fiona gibt Frau Frinzel z.T. Versprechen, die sie 
nicht einhält und sich Ausreden einfallen lässt (Int30, 918). So führt Fiona an:

„Fiona:	 Also, ich frage, wenn ich von der Schule heim komme, was gibt es zum Essen? Dann 
rieche ich, dass es Spargel gibt, die Mama sagt dauernd „Nichts oder Salz, nichts oder 
Salz“, obwohl ich ja weiß, obwohl ich ja schon wusste, dass es Spargel gibt, da sie es mir 
ja versprochen hat und dann riecht es aber nur nach Spargel, aber es gibt nur Kartoffeln 
ohne Spargel.

Interviewer:	 Mhm.
Fiona:	 Und dann macht sie jetzt wieder eine Ausrede: „Ach ich habe jetzt nicht so Zeit gehabt 

und der (Finn) hat so lange geschlafen“, also mein Bruder „und deswegen konnte ich das 
jetzt nicht mehr machen“. Und das finde ich dann immer so, so fies und, dann wenn ich 
frage „Wieso hast du das jetzt nicht gemacht?“ Dann sagt sie „Weiß ich nicht, weiß ich 
nicht, dein Bruder hat so lang geschlafen“ und, ja, das ist dann immer total fies.

Interviewer:	 Und warum meinst du, hat sie das dann nicht gemacht?
Fiona:	 Vielleicht weil mein Bruder wirklich so lang geschlafen hat oder vielleicht um mich zu 

ärgern, aber manchmal hat sie die Spargel dann schon früher gemacht und nur in der 
Mikrowelle nochmal warm gemacht, um mich zu überraschen, aber ich finde das dann 
trotzdem fies, weil wenn ich´s eh schon will, dann soll sie mich nicht überraschen, weil 
ich weiß es ja eh schon.“ (Int30, 922–929)

Fiona ist nicht klar, ob ihre Mutter sie mit einem solchen Verhalten ärgern möchte, versteht 
sie nicht und mag es nicht, sich – auch was das Essen anbelangt – unsicher zu fühlen und im 
Ungewissen zu sein. Sie kann der als ‚Überraschung‘ durch die Mutter inszenierten Simulation 



130  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

eines Bruchs eines Versprechens nichts Lustiges abgewinnen, da die Voraussetzung einer Über-
raschung – vorher nichts von der Sache zu Wissen – künstlich mittels Simulation eines Regel-
bruchs hergestellt wird. Die Verunsicherung zeigt sich z.T. auch mit Blick auf als für alle Men-
schen auf der Welt gültig genannten Regeln. Deren Gültigkeit als solche wird eingeschränkt, wie 
im Folgenden gezeigt wird:

Von der Vermittlung und Aneignung von Differenzierungen bzgl. der Regel, nicht zu Lügen

Herr Frinzel trennt zwischen den von ihm auf den ersten vier Rängen platzierten Regeln im 
Rahmen der Q-sort-Methode des Nicht-Verletzens, Nicht-Stehlens, Nicht-Lügens und des 
nicht selbstsüchtigen Verhaltens, deren Bruch er als ‚völlig asozial‘ deklariert und den anderen 
vier Regeln als Höflichkeitsfloskeln, deren Bruch nicht förderlich für ein positives Zusammen-
leben, aber entschuldbar sei (Int29, 148–154). Dennoch halten es beide Eltern für sinnvoll, in 
manchen Situation zu lügen, etwa um andere nicht zu verletzen (Int28, 137–142, 155f ) oder 
um Eskalation zu verhindern (Int29, 114), was bei Herrn Frinzel möglicherweise mit seinem 
Beruf des Polizeibeamten – zu dessen Aufgabe etwa Deeskalation gehört – in Verbindung steht.
Für Frau Frinzel ist die Geltungszuschreibung zur Regel des Nicht-Lügens auf der abstrakten 
Ebene problematisch, sie ist unsicher (Int28, 137):

„Frau Frinzel:	 Ja, da bin ich jetzt eben noch ein bisschen im Zweifel, also dieses „Man soll nicht lügen“, 
das finde ich jetzt nicht so dogmatisch, weil ich denke, manchmal ist es auch sinnvoll. 
Also ich würde jetzt nicht sagen, nicht lügen, aber vielleicht doch einmal die Tatsachen 
etwas anders darzustellen, als sie wirklich sind.“ (Int28, 147f )

Die Mutter nennt als Regelverstoß eine Situation, in der sie ihre Tochter Fiona im Sinne von 
Ausschmückung der resp. Hinzudichtung zu den Worte(n) der Lehrerin belogen hat, um Fiona 
zum verstärkten Lesen im Rahmen eines Leseförderprogramms in der Schule zu motivieren. Sie 
verstößt laut ihren Äußerungen gegen die Regel, um die Entwicklung der Tochter zu fördern. 
Frau Frinzel hat in der Situation des Verstoßes zwar ein schlechtes Gewissen, hofft aber, dass der 
Zweck die Mittel92 heiligt; hier zeigt sich keine Zerissenheit Frau Finzels mit Blick auf die Regel, 
sondern dass sie den Regelverstoß schlichtweg in Kauf nimmt, um ein Ziel zu erreichen und des-
halb ein etwas schlechtes Gewissen hat. Die Regeleinhaltung kollidiert aber nicht mit dem Ziel 
als solchem, sondern mit dem gewählten Mittel der Durchsetzung ihres Interesses. Sie hat sich 
für dieses Mittel, nämlich die Lüge – wie sie den Regelbruch definiert –, und damit gegen die 
Regeleinhaltung entschieden, anstatt ein anderes Mittel zu wählen, weil sie ihren Einwirkungs-
versuch auf die Tochter so für wirksamer oder einfacher durchsetzbar hält: 

„Frau Frinzel:	 […] weil sie [Fiona, MW] es immer eher annimmt, wenn es von der Schule kommt, als 
wenn es von der Mama kommt“ (Int28, 232). 

Bei der Frage nach allgemeingültigen Regeln gibt Frau Frinzel u.a. an, dass die Regel der Ach-
tung und Toleranz deshalb diese Sollens-Zuschreibung verdient, da sie „das Zusammenleben 
sehr erleichtert“ (Int28, 127). Dies deutet in Kombination mit dem als quasi-legitim erzählten 
Regelverstoß darauf hin, dass Problemlösen idealerweise möglichst einfach geschehen soll.
Frau Frinzel geht davon aus, dass sie Fiona damit nicht verletzt hat – eine Verletzung ist zum Be-
fragungszeitpunkt tatsächlich unwahrscheinlich, da die Tochter von der ‚Lüge‘ laut der Mutter 

92	 An dieser Stelle soll auf die Differenzierung Sünkels (2013) zwischen Erziehungsmittel und -methoden verzichtet 
und die Kantsche Verwendung aufgegriffen werden (GMS, S. 61 (BA 67)).



|  131Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

(noch) nichts weiß (vgl. Int28, 214–244), es sich um eine heimliche Vorrechtshandlung (vgl. 
Kapitel 12.3.1) handelt. Damit hebt sie auf die Bedeutung des Vertrauensverhältnisses ab, wel-
ches auch der Vater mehrfach betont. Regelbrüche sind laut Herr Frinzel v.a. dann schlimm, 
wenn das Vertrauensverhältnis gebrochen wird. Diese scheint sich jedoch v.a. auf nahestehende 
Personen zu beziehen, so dass die Regel gegenüber Fremden für die nahestehenden Personen 
zu deren Schutz gebrochen werden darf (Int29, 24, 108–117, 149, 225). Zwischen Fremden 
bestehe „keine Gemeinsamkeit“, „keine persönliche Beziehung“ und damit auch kein Vertrau-
ensverhältnis, welches man zerstören könnte (Int29, 127–132). Dass Lügen einen Vertrauens-
bruch darstellt, wurde von den Eltern vermittelt (Int29, 225), wobei laut Eltern zunächst nicht 
zwischen Personengruppen unterschieden wird:

„Frau Frinzel:	 Also grundsätzlich würde ich meinen Kindern jetzt sagen „Man darf NICHT lügen!“, 
die Differenzierung kommt erst später, (lacht) […].“ (Int28, 141; vgl. auch Int29, 225)

Herr Frinzel nennt die Einhaltung dieser Regel durch Fiona auf die Frage nach einer Vorbildsi-
tuation, betrachtet diese aber ambivalent. Die Situation hatte die Einwirkung in Richtung einer 
Verhaltensänderung durch den Vater zur Folge. Das heißt die Regel wurde relativiert in dem 
Sinne, dass sie zwar in der Familie gilt, aber nur bedingt nach außen:

„Herr Frinzel:	 Lügen ist für meine große Tochter ein ziemlicher Vertrauensbruch, so ist es ja auch von 
uns weitergegeben worden und mir ist es dann schon passiert, also da hat sie mir dann 
schon einmal erzählt, dass sie gegenüber einer dritten Person die absolute Wahrheit 
gesagt hat, das war absolut die Wahrheit, aber es wäre nicht für Ohren außerhalb der 
Familie geeignet gewesen; und sie hat das aber, weil sie das so vorgelebt bekommen hat 
oder so vorgelebt bekommt, hat sie das einfach so frei heraus erzählt und das hat mich 
einerseits ärgerlich gemacht, andererseits hat es wieder gezeigt, dass eigentlich unser 
Verhalten, unser Vorleben von der Regel „Nicht Lügen“, funktioniert. Man musste ihr 
dann die Abgrenzung zeigen (.) und sagen, dass nicht alles, was hier offen gesprochen 
wird, nicht gelogen wird, dass das für andere Ohren nicht geeignet ist. Das ist auch 
wieder eine Lernphase gewesen, inzwischen weiß sie das dann.

Interviewer:	 Und wie hat sie sich dann in der Situation gefühlt?
Herr Frinzel:	 Sie hat sich in dieser Situation, als man ihr erklärt hat, dass es trotz dem Verbot, zu lügen 

(Pause) sie hat sich in dieser Situation (Pause) unsicher gefühlt, weil sie nicht wusste, 
wie soll ich das einschätzen: Einerseits hat sie das immer mitbekommen, wie hier im 
Haus eigentlich immer offen die Wahrheit gesprochen wird und andererseits hat man 
ihr jetzt erklärt, dass es manche Sachen gibt, bei denen es nicht sinnvoll ist, die Wahrheit 
zu sagen beziehungsweise das Ganze überhaupt zu sagen. Sie war in diesem Fall recht 
unsicher, man hat ihr aber dann durch Beispiele versucht zu erklären, dass es einfach 
Sachen gibt, die nicht für andere Ohren außerhalb dieses Hauses, außerhalb der Familie 
geeignet sind und dann war sie auch wieder etwas sicherer und konnte dann auch damit 
umgehen.“ (Int29, 225–230)

Regellernen wird in dieser Textstelle in zwei Stufen unterteilt: Zunächst lernt man die Regel 
als allgemeingültig, später die komplexere Differenzierung – d.h. an die Regelgeltung werden 
nun doch Bedingungen geknüpft, Einschränkungen vorgenommen. Die Verunsicherung, die 
zu Beginn der zweiten Lernphase entsteht, wird laut Herrn Frinzel mittels Beispielen behoben.
Betrachtet man nun die erhobenen Daten der Kinder von Familie Frinzel, so zeigt sich, dass 
die jüngere Tochter Frida klar angibt, dass man nicht lügen darf (Int31, 174). Sie ist vermutlich 
Herrn Frinzel zufolge noch in der ersten Lernphase. Die älteste Tochter Fiona legt beim Q-sort 



132  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

die Regel des Nicht-Lügens auf die zweitwichtigste Position zwei Plätze vor die Regel des Nicht-
Stehlens, die von ihr als kategorisch gültig eingestuft wird, was ebenfalls kategorische Geltung 
vermuten lässt. Dann erklärt sie:

„Fiona:	 Und man soll nicht lügen, das gehört ja dazu, zu den Gesetzen, also ein bisschen.
Interviewer:	 Zu welchen Gesetzen?
Fiona:	 Nein. Zu den Regeln, hier bei uns in der Familie soll man nicht lügen. Im Notfall darf 

man lügen, also, im Notfall, wenn man zum Beispiel ein Geburtstagsgeschenk für die 
Mama hat und nicht darüber reden will und die einen erwischt und fragt, was hast du da 
in der Tasche drin, da darf man natürlich sagen, da habe ich mein Schulmäppchen darin 
oder so, das darf man natürlich sagen, aber sowas, wie, wenn der einen den anderen jetzt 
geschubst hat und dann sagt, nein, der hat sich selber hingeworfen und gibt mir jetzt die 
Schuld, das soll man nicht machen.“ (Int30, 215–219)

Die spontane Reaktion Fionas ist, wie bereits gezeigt, die Zuschreibung von Allgemeingültig-
keit zur Regel des Nicht-Lügens. Auf die Nachfrage des Interviewers reflektiert sie und stellt 
Einschränkungen auf: Die Regel gilt in der Familie, was zwar nicht notwendigerweise die Gel-
tung in anderen Bereichen ausschließt, aber an die Differenzierung der Regelgeltung gegenüber 
fremden und nahestehenden Personen durch den Vater erinnert. Und „im Notfall“ (Int30, 219) 
darf die Regel sogar in der Familie gebrochen werden, etwa um nicht das Geheimnis des Ge-
burtstagsgeschenks preiszugeben. Es wird wieder – wie in der Vermittlungssituation mit Bei-
spielen gearbeitet, kein hartes Differenzierungskriterium genannt. Zu vermuten ist, dass das 
Vertrauensverhältnis in der exemplarischen Situation nicht verletzt werden würde. Es hat hier 
also vermutlich eine Aneignung – wenigstens was das Regelwissen anbelangt – stattgefunden, 
wie es mindestens vom Vater intendiert wurde. Allerdings scheint sich wenigstens für die erzähl-
te Situation das Gerechtigkeitsverständnis von Fiona diesbezüglich nicht geändert zu haben. 

„Fiona:	 Also, die Mama hat mich einmal verarscht, an meinem Geburtstag. Da haben wir am Tag 
vorher eine elektrische Zahnbürste gekauft. Die Mama hat gesagt, welche mir, hat gefragt, 
welche mir davon gefällt, weil wir für den Papa eine brauchen, welche mir besser gefällt 
und dann hab ich mir eine ausgesucht und dann, hab ich die zum Geburtstag gekriegt 
und das war jetzt zwar nicht so richtig lügen, aber ich, war schon, ich habe schon gemeint, 
ich sollte das jetzt nicht und war dann schon ein bisschen geschockt, dass ich die jetzt 
plötzlich kriege, obwohl die dem Papa gehört hätte.

Interviewer:	 Und was ist das für eine Regel, die da nicht eingehalten wurde?
Fiona:	 Also so richtig lügen war das ja nicht, aber trotzdem war es fies für mich. Ich durfte mir 

zwar mein Geburtstagsgeschenk selber aussuchen, aber für mich ist das trotzdem manch-
mal ungerecht.“ (Int30, 849–854)

D.h. Fiona sagt, es handle sich um keine echte Lüge in der Situation, dennoch sei die Sache, die 
nun anders bezeichnet wird – als „verarscht“ –, „fies“ und „ungerecht“.

Rollenbilder und Moralerziehung im Kontext der Regel, andere nicht zu verletzen

Mutter, Vater und Fiona Frinzel platzieren die Regel „Man soll andere nicht verletzen“ auf Platz 
eins im Q-sort, bei Frida teilt sich die Regel den ersten Platz mit der des Nicht-Stehlens (Int131, 
220f ). Die Regel ist allen Familienmitgliedern sehr wichtig (vgl. Int28, 133; Int29, 99, 147–158, 
da vor stehlen gelegt vgl. auch Int30, 288–291; Int31, 220f ), wobei der Vater und Fiona im Ge-
gensatz zur Mutter ihre Definition ausschließlich auf den körperlichen Aspekt beschränken und 
die sechsjährige Frida nicht expliziert, was sie darunter versteht (Int28, 134; Int29, 99, Int30, 



|  133Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

207; Int31, 221). Herr Frinzel nennt körperliche Unversehrtheit bereits vor der Q-sort-Legung 
auf die Frage nach einer allgemeingültigen Regel und führt die hohe Bedeutung der Regel für 
ihn auf seinen Beruf des Polizeibeamten zurück (Int29, 99, 102). Er schränkt die Geltung ein 
und sagt, es kann Ausnahmen geben, wenn etwa anderes in der Situation „höher wiegt“ (Int29, 
103–104). Möglicherweise steht diese Einschränkung ebenfalls im Zusammenhang zu Herrn 
Frinzels Beruf, da die Polizei in manchen Fällen Gewalt anwendet, etwa um andere zu schützen. 
Selbst bei den wichtigsten, den allgemeingültig genannten Regeln gibt es Ausnahmen, d.h. die 
Regeln gelten nicht rigide. Verstöße gegen die Regel, andere nicht körperlich zu verletzen, krei-
det er Frida nicht nur mit Blick auf eine konkrete Situation, sondern pauschal an:

„Herr Frinzel:	 Ja, die Grundregel ist, es wird nicht zugeschlagen und wenn jemand zuhaut, dann ist 
das kein Grund zurückzuschlagen. Und die Zweite ist bei dem Ganzen etwas schneller 
bei der Hand und kann der Großen dann, um ihre Interessen durchzusetzen, auch ein-
mal eine draufhauen, das kommt vor, das wird aber bei uns eigentlich nicht geduldet.“ 
(Int29, 175f )

Es gehört also zu Herrn Frinzels Bild von seiner sechsjährigen Tochter Frida, dass diese aus ego-
istischen Gründen schneller als ihre große Schwester zuschlägt. Die Mutter sagt über die Töch-
ter mit Blick auf deren Streitigkeiten:

„Frau Frinzel:	 Also ich weiß, dass die (Frida) schon ganz hinterfotzig sein kann (lacht), und dann eine 
furchtbar leidende Miene aufsetzen kann, wobei ich auch glaube, dass die (Fiona) ganz 
gut austeilen kann.“ (Int28, 319)

Da Frau Frinzel meint, dass beide Töchter angesichts der Bilder von ihnen i.d.R. ihren Part zum 
Streit beitragen, die Mutter „nicht immer alles mitkriegt, was unter den Kindern abläuft“, sie 
deshalb die Situation nicht beurteilen kann und sich daher weitgehend heraus hält. Sie strebt 
an, keine von beiden zu schimpfen (Int28, 318–320). Fiona findet die pauschale Unterstellung 
der Schuld beider Schwestern durch die Mutter, wenn Fiona von Frida geschlagen oder ‚ange-
meckert‘ wird, „total gemein“ (Int30, 748).
Anders als zu Frida fällt dem Vater kein Verstoß von der zehnjährigen Fiona gegen eine allge-
meingültige Regel ein, die sich i.d.R. vorbildlich verhalte (vgl. Int29, 196–206) und von ihm als 
vernünftig, vorausschauend denkend und sozial beschrieben wird (Int29, 313). Trotz der nega-
tiven Zuschreibung zu Frida erfolgt laut dem Vater keine vorschnelle Entscheidung, sondern alle 
Beteiligten werden gehört und daraufhin der oder die Regelbrecher von demjenigen Elternteil, 
der „den Streit mitbekommt“ (Int29, 190), sanktioniert, auch wenn der oder die Regelbrecher 
bereits einen Schaden davon getragen hat/haben:

„Interviewer:	 Und gab es dann, also letztendlich ist die Frage „Was ist dann passiert?“, also gab es 
von ihrer Seite auch irgendetwas?

Herr Frinzel:	 Auf jeden Fall keine Prügel. […]
Herr Frinzel:	 Ja sicherlich (lachend), wenn ein Kind weint und kommt, dann erzählt es, wenn es dann 

aufgehört hat zu weinen und man sie wieder versteht, dann wird erfragt, was für eine 
Situation war und wer angefangen hat und dann wird die andere dazu geholt und die 
gefragt und dann gibt es entweder eine Sanktion, bei uns ist Fernsehverbot eine tol-
le Sanktion, und je nachdem, es kann auch passieren, dass in so einer Situation beide 
dann, weil die Große hat die Kleine geärgert, die Kleine hat zugehauen. Dann ist es eine 
Situation, die eine soll die andere nicht ärgern und die andere soll nicht zuhauen; also 
sind beide eigentlich an dem Streit schuld, also haben sie beide auch zwar schon etwas 



134  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

abbekommen, aber eine Sanktion gibt es dahingehend, dass sie dann eventuell Fern-
sehverbot haben oder nicht Computer spielen dürfen oder jede muss in ihr Zimmer.“ 
(Int29, 184–188)

Der Vater versucht die Kinder gleich zu behandeln (vgl. dazu auch Int28, 348–354). Interessant 
ist, dass der Vater so explizit betont, dass die Konsequenz durch die Eltern „keine Prügel“ sind 
(Int29, 185). So gibt auch Herr Frinzel an, dass er selbst die Regel, andere nicht körperlich zu 
verletzen, gebrochen und Fiona geschlagen hat, was ihn aus seiner Sicht zu keinem guten Vor-
bild in dieser Situation macht:

„Herr Frinzel:	 (Pause) Die allgemeingültige Regel heißt ja, oder eine der allgemeingültigen Regeln ist 
ja, „Man soll den anderen nicht verletzen“. Es gibt natürlich auch Sanktionen, die nicht 
verbal ausgehen und die im Affekt stattfinden und es ist der Großen schon passiert, am 
Tisch, nach mehrmaligem Auffordern, nach immer wieder provozierendem Verhalten 
am Tisch bei den Essensmanieren oder sonst etwas, dass die Hand über den Tisch ge-
flogen ist; beziehungsweise sie ist in meiner Reichweite und dass ich ihr von hinten 
eine aufgestrichen habe. Das ist zwar, ich sage jetzt einmal, nicht korrekt, aber das ist 
mehr Affekt und mir tut es danach umso mehr Leid und ich ärgere mich dann, dass es 
so passiert ist, aber manchmal ist die Provokation so groß, dass es in dem Moment für 
mich das einzig mögliche Mittel war. Ich hätte sie natürlich auch weg schicken können 
und sagen können: „Für dich ist das Abendessen beendet“. Aber, das ist halt passiert, 
wie gesagt, im Affekt, und ich habe mich auch schon dafür entschuldigt.

Interviewer:	 Und aus welchem Grund darf man diese Regel nicht brechen?
Herr Frinzel:	 Ja, weil eben die Unversehrtheit des Menschen ein ganz hohes Gebot ist beziehungswei-

se bei uns in der Familie sehr hoch ansteht.
Interviewer:	 Sie haben ja gesagt, Sie haben sich gleich entschuldigt. Weshalb haben Sie sich da so 

gefühlt?
Herr Frinzel:	 Weil es nicht dem Üblichen entspricht, wie wir versuchen, unsere Kinder zu erziehen, 

wie wir uns im normalen Leben, im ständigen Leben verhalten; das ist einfach ein feh-
lerhaftes Verhalten gewesen und um das aus der Welt zu schaffen, dass die Kinder ein 
schlechtes Vorbild haben und damit ich mich dann wieder besser fühle, entschuldige 
ich mich dann einfach nach so einer Situation.“ (Int29, 209–218)

Dieser Verstoß gegen eine allgemeingültige Regel geschah als Reaktion auf ein Fehlverhalten Fi-
onas bzgl. einer konventionellen Regel, womit auf den ersten Blick die Gewichtung der Regeln 
verkehrt wird. Allerdings geht es bei den Konflikten im Kontext der Tischmanieren offenbar 
weniger um die jeweilige konventionelle Regel als solche, sondern vielmehr um den Ungehor-
sam der Kinder. So erklärt Herr Frinzel:

„Herr Frinzel:	 Bei mir ist es so, dass ich dann, wenn es eine Situation gibt, die mehrmals angesprochen 
wurde, es ist halt so, die Kinder fordern einen heraus und irgendwann ist der Punkt 
erreicht, nicht wie ich es vorher erzählt habe, dass mir die Hand ausrutscht, sondern das 
Erste ist dann, dass ich laut werde, dann sind das zwei drei laute Worte und dann passt 
das auch wieder, aber es sollte eigentlich nicht so sein.“ (Int29, 384f )

Gehorsam der Kinder ihm gegenüber ist dem Vater wichtig – dies sieht auch Frida als Auslöser 
für das väterliche Schimpfen (Int31, 438–472). Herr Frinzel fühlt sich provoziert, wenn er zu 
einer Verhaltensänderung auffordert, und dieser Aufforderung dann in der Situation nicht di-
rekt nachgekommen wird, denn dies steht gegen die aus Sicht Herrn Frinzels auf der dramatur-
gischen Ebene der Familie aufzuführende Machtstrukturierung (siehe Absatz Machtstruktur; 



|  135Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

vgl. Goffman 2017). Im Alltag führt dies dann dazu, dass er die Kinder anschreit, i.d.R. aber 
nicht wie im Fall seines selbst genannten Regelverstoßes schlägt. Beim väterlichen Regelverstoß 
führte der wahrgenommene Ungehorsam dazu, dass Herr Frinzel möglicherweise die Kontrolle 
verlor und „mehr“ – d.h. nicht absolut – im Affekt „die Hand über den Tisch geflogen“ kam 
(Int29, 210f ); die Hand agierte quasi losgelöst vom Akteur – dies sei aber kein übliches Erzie-
hungsverhalten in der Familie und falsch (Int29, 218). Auch an anderer Stelle betont er:

„Herr Frinzel:	 Ja, weil das [Schlagen, MW] ja kein Standardverhalten ist, das sie [Frida, MW] hier 
sieht, ich meine, ich schlage meine Frau auch nicht […]“ (Int29, 183)

Es mag sich um kein Standardverhalten zwischen den Eltern handeln93. Allerdings impliziert 
die Wortwahl in der Narration des Regelverstoßes, dass es sich nicht um die einzige Situation 
dieser Art handelt, etwa wenn der Vater sagt „Es gibt natürlich auch Sanktionen, die nicht ver-
bal ausgehen […]“ (Int29, 210), „[…] manchmal ist die Provokation so groß […]“ (Int29, 211), 
„[…] entschuldige ich mich dann einfach nach so einer Situation“ (Int29, 218). Fiona erklärt au-
ßerdem in ihrem Interview mit Blick auf die Mutter: „manchmal haut sie uns auf den Hintern“ 
(Int30, 594) und „wenn wir mit Absicht machen, dann, kriegen wir wahrscheinlich schon eine 
Watschen“ (Int30, 599) und Frida spricht im Familiengespräch vom „Watschenbaum“ (Int32, 
401–422), was die Androhung einer Ohrfeige meint. Auch wenn die Mutter vehement im Fa-
miliengespräch körperliche Gewalt als Erziehungsmittel abstreitet, deuten diese Textstellen da-
rauf hin, dass es sich um eine nicht unübliche Sanktionsart in Familie Frinzel handelt. Fiona 
nennt die Regel des Nicht-Schlagens bereits vor dem Q-sort-Verfahren als Familienregel:

„Interviewer:	 Kannst du mir ein Beispiel sagen, für eine Regel, die es bei euch in der Familie gibt?
Fiona:	 Also, nicht ohne Grund zuhauen, machen wir zwar trotzdem manchmal.
Interviewer:	 Nicht ohne Grund, gibt es denn einen Grund?
Fiona:	 Ja, manchmal schon, wenn der (Finn), also mein kleiner Bruder, mich haut, ja, auf den 

Fuß steigt, dann darf man schon auf die Finger hauen oder so, sonst eigentlich nicht. 
Nur im äußersten Notfall.“ (Int30, 127–131)

Hier nimmt Fiona bereits eine Einschränkung vor – es gibt ihrer Meinung nach gute Gründe, 
die es rechtfertigen, andere zu schlagen. Der Notfall im geschilderten Beispiel, der den Regel-
bruch aus Fionas Sicht legitimiert, besteht vermutlich entweder darin, sich zu wehren oder im 
Prinzip „Wie du mir, so ich dir“ oder in einer Kombination daraus. Weshalb im geschilderten 
Beispiel ein Notfall vorliegt, wird nicht klar, da der zweijährige Bruder körperlich der Zehnjäh-
rigen deutlich unterlegen ist, also auch ein Unterbinden ohne Schlagen möglich gewesen wäre.
Es bleibt hier also festzuhalten, dass Fiona mit Blick auf die Regel „Man soll andere nicht kör-
perlich verletzen.“ eine Geltungseinschränkung vornimmt, die über Notwehr zur Verteidigung 
des eigenen Lebens als letztes Mittel hinaus geht. Schlagen scheint für sie als legitime Vermitt-
lungshandlung bei einem „schlimmen“ Regelverstoß gegenüber Gleichen – wie der Mitschüle-
rin (Int30, 956–961) – oder machtstrukturell Untergebenen – z.B. Fiona als große Schwester 
und Verantwortung tragende Babysitterin gegenüber ihrem zweijährigen Bruder (Int30, 130; 
Int28, 314f, 317, 715–717) – zu gelten, etwa wenn genau diese Regel zuerst vom Gegenüber 
verletzt wurde. Dies steht der Einstellung des Vaters „[…] wenn jemand zuhaut, dann ist das kein 
Grund zurückzuschlagen“ (Int29, 175) entgegen, aber nicht der Familienpraxis, in der Schla-
gen, wie gezeigt, als ein nicht unübliches Vermittlungsmittel aufscheint.

93	 Dennoch hielt Frida es bei einem Elternstreit scheinbar für möglich, dass dieser eskaliert und einer von beiden 
Eltern „auf einmal zuhaut“ (Int31, 296).



136  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Innerfamiliäre Machtstruktur

Nicht das Schlagen, aber das Schreien prägt das Bild der Töchter vom Vater. So erklärt auch 
Frida „Wenn er schimpft, dann schreit er immer so laut, dass meine Ohren beinahe abfallen.“ 
(Int31, 470) Auch Fiona antwortet auf die Frage nach der Rolle des Vaters in der Familie: „Der 
schimpft häufig und (Pause) und der ist häufig in der Arbeit“ (Int30, 608). Im Vergleich sei die 
Mutter diejenige, die ebenfalls, aber weniger stark schimpft und sich um die Kinder kümmert 
(Int30, 552–566). Das Schimpfen des Vaters bezeichnet ihre kleine Schwester Frida als „böse“, 
d.h. es ist nicht normal oder in Ordnung. Das Wort ‚böse‘ deutet hier auf eine Bewertung des 
Verhaltens resp. der Person als unmoralisch hin. Sie zeichnet verbal ein Bild vom bösen, schimp-
fenden, Gehorsam und Regeln einfordernden Vater:

„Interviewer:	 Wenn du jetzt einmal überlegen würdest, mit wem du dich am besten verstehst in der 
Familie und mit wem weniger gut, was würdest du da sagen?

Frida: 	 Am besten mit dem (Finn) und mit der Mama.
Interviewer:	 Aha und dann?
Frida: 	 Und dann kommt die (Fiona) und dann der Papa, weil der Papa ist meistens ganz böse. 

[…]
Interviewer:	 (Pause) Aber was meinst du denn damit, dass der Papa ganz oft böse zu euch ist? Was 

heißt denn dann ‚böse‘?
Frida: 	 Vielleicht nervt ihn das, wenn ich anfange zu weinen oder so etwas.
Interviewer:	 Wann passiert denn so etwas?
Frida: 	 Wenn wir uns weh tun oder so etwas oder den (Finn) schimpft er, wenn er nicht ge-

horcht.“ (Int31, 438–472)

Dem Vater ist bewusst, dass er „manchmal recht laut werden kann“ (Int29, 297); er geht aber 
davon aus, dass „keines [s]einer Kinder Angst“ vor ihm hat (Int29, 297). In der Erhebung äu-
ßern die Kinder Angst vor dem Schimpfen in konkreten Situationen, nicht vor der Elternperson 
(Int32, 42f, 52–54; 80–88; Int30, 839). Dennoch hält der Vater es für wünschenswert, an sich 
zu arbeiten (Int29, 384f ). Er entschuldige sich dann „einfach“ mit dem Ziel sich dann besser zu 
fühlen und um das Herausfallen aus seiner Rolle wieder ins Lot zu bringen, also um seiner Funk-
tion94 als Erzieher, als Vorbild, wieder gerecht zu werden (Int29, 218). Bei der Entschuldigung 
geht es also laut der Erzählung des Vaters nicht um die Kinder, sondern um ihn selbst und um 
die Erfüllung der Rollenerwartung mit Blick auf sein Vaterleitbild. Diesem Bild kann er schon 
strukturell nur bedingt gerecht werden:

„Herr Frinzel:	 Meine Position in der Familie ist eher (.) die zweite Position, die zweite Geige. Ich bin 
den ganzen Tag nicht da, ich gehe vor den Kindern aus dem Haus, ich sehe sie in der 
Früh nicht. Ich komme meistens, wenn ich Glück habe, am Abend nach Hause und 
habe noch ein bisschen Zeit, aber der Leitwolf, das Leittier ist meine Frau, die sich 
um die ganzen Sorgen der Kinder kümmert, weil sie eben Ansprechpartner vor Ort 
ist. Manchmal vertagt sie beziehungsweise gibt sie solche Probleme auch weiter, bis ich 
nach Hause komme, freundlicherweise (lachender Unterton), um Entscheidungen zu 
fällen und zu treffen, aber grundsätzlich ist meine Frau erster Ansprechpartner und ist 
natürlich auch in diesem Fall auch Familienvorstand, das muss man so sehen, weil ich 
gar nicht den Einblick habe, was den ganzen Tag so läuft, sondern sie hat den Einblick 
und die Übersicht über alles und damit beschränke ich mich auf die Nummer zwei 

94	 Der Begriff wird hier im Anschluss an George Herbert Mead verwendet (vgl. GIG).



|  137Fallkonstrastierung: Moralerziehung in Familien mit kontrastierenden Regelrahmungen

(Pause) als (.) momentaner Geldverdiener und die abendliche Vaterrolle und Spielka-
merad und vielleicht auch Ansprechpartner für Probleme.“ (Int29, 302–305)

Der Vater kann raumzeitlich wenig am Familienleben teilhaben. Auch am Wochenende fallen 
Aufgaben in „Haus und Garten“ an (Int29, 320), so dass sich die Kinder „sehr viel selbst be-
schäftigen“ (Int29, 321). Ein familiäres Zusammenleben, wie es „richtig ausgeführt wird, wie 
man das eigentlich tun sollte“, ist nur im Urlaub möglich (Int29, 330). Herr Frinzel verwen-
det den Begriff ‚wiederbeleben‘, was ein quasi totes, da kaum vorhandenes Doing Family im 
Alltag beschreibt (vgl. ebd.). Dadurch, dass er wenig zu Hause ist und er deshalb nur bedingt 
über das familiäre Tagesgeschehen informiert und in Entscheidungen einbezogen ist, ist er 
nicht der erste „Familienvorstand“, sondern seine Frau. Frau Frinzel erwähnt in der Erhe-
bung keine derartige Machtverteilung, nur der Vater. Sie spricht von einer aktuell „klassischen 
Rollenverteilung“ im Sinne des Male-Breadwinner-Prinzips (Int28, 305). In den Augen von 
Frida scheint der Vater eine Autorität auch für die Mutter zu sein: Er schimpft Frau Frinzel 
„mal wieder“, weil sie „zufällig“ „IRGEND etwas falsch gemacht hat“ (Int31, 303, 652), be-
zeichnet sie im Streit als „dumm“ (Int31, 642). Die Reaktion der Mutter darauf, nämlich die 
Aussage, dass sie so dumm war, Herrn Frinzel zu heiraten, bewertet die Tochter als „frech“ 
(Int31, 645, 647). Auch übernimmt der Vater im Urlaub die leitende Funktion in der Familie, 
mehr als die Mutter (Int29, 333), d.h. dass er bei gleichen zeitlichen Ressourcen die erste 
Führungsperson der Familie ist.
Aus seiner Sicht ist der Vater zwar lediglich, der „Mitarbeiter“, seine Frau die „Chefin“, aber den-
noch eines der „Familienoberhaupte“ (Int29, 268), die bestimmen, „was die Kinder tun sollen“ 
(Int29, 289). Dies zeigt sich etwa in Praktiken des Tischdeckens:

„Herr Frinzel:	 An dem Tisch sitzen die beiden Eltern, also meine Frau und ich und (Pause); die Kinder 
sitzen alle aufgereiht entweder auf der Bank oder auf dem Stuhl und beim Abendessen 
schafft jemand an, wer welche Gegenstände zum Tisch bringen muss. Das wird also von 
uns bestimmt, das bestimmt also kein Kind, wer was bringt, sondern das bestimmen 
wir.“ (Int29, 282f )

Ein weiteres Beispiel ist die Differenzierung zwischen ‚Familienoberhäuptern‘ und ‚Kindern‘ in 
der familiären Begrüßungspraxis, in der „die Kinder den Erwachsenen in seiner Stellung als […] 
Familienoberhaupt[ ]“ bestätigen (Int29, 268). Auch Finn scheint diese Machtstruktur wahrzu-
nehmen. Er spielt gern Rollenspiele, in denen die Familienmitglieder die Rollen untereinander 
tauschen (Int28, 378). Den Vater imitiert er laut Frida, indem er schreit:

„Frida: 	 Ja, meistens schreit er [Finn, MW] dann immer und macht er den Papa manchmal nach. 
Einmal hat die Mama den [Finn, MW] geschimpft und dann hat er ein paar Sekunden 
die Mama angeschrien und gesagt „DU MUSST NICHT SCHREIEN“.“ (Int31, 520)

Es wird hier deutlich, dass Finn den Vater nicht nur im Schreien imitiert. Finn hat das Bild von 
Herrn Frinzel, dass dieser sich gegen die Mutter in der Familie durchsetzen kann. So schlüpft 
Finn in die Rolle des Vaters und versucht der Mutter – mit den Mitteln des Vaters, die denen der 
Mutter in der Situation entsprechen, sowie dem, was Finn gerade verhindern möchte – Schrei-
en – zu zeigen, dass ihr Verhalten falsch ist. Die Rollenübernahme eines Familienoberhauptes 
legitimiert aus Sicht Finns den Vermittlungsversuch. „Auch die Kinder dürfen über die Eltern 
lachen […]“ in Familie Frinzel (Int29, 298), aber etwa die Mutter zu schimpfen, führt zu einem 
„Anschiss“ (Int30, 521).



138  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Sich selbst als „zweite Geige“ (Int29, 302) betrachtend, erwartet der Vater, dass sein Wort nicht 
als letztgültig akzeptiert wird: Nachdem er in einer Vater-Tochter-Situation mit Fiona ent-
schied, sie müsse zwischen einem der beiden von ihr begehrten Hobbies wählen, Ballett oder 
Theater, geht er davon aus, dass die Tochter versuchen wird, die Mutter auf ihre Seite zu holen. 
Allerdings hat Herr Frinzel vorgesorgt und sich mit der Mutter am Abend nach dem Gespräch 
mit der Tochter ohne Beisein der Kinder abgesprochen (Int29, 366–369). Der Grund liegt aber 
nicht nur in der von ihm wahrgenommenen, der Mutter machtstrukturell nachgeordneten El-
ternposition im Familienalltag, sondern auch darin, dass Herr Frinzel Fiona wertschätzend be-
schreibt als „jemand, der mitdenkt und sich aber auch nicht einfach durch [s]eine Meinung von 
ihrem ganzen Vorhaben abbringen lässt, sondern sie diskutiert“ (Int29, 373). Er bezeichnet die 
Diskussion mit ihr als ein „Erwachsenengespräch“, welches er genossen hat (Int29, 371–374). 
Dies impliziert eine symmetrische Kommunikation. Diese darf Fiona in der Diskussion offen-
bar üben, tatsächlich entscheidet aber Herr Frinzel letzten Endes (ebd.) und versucht durch 
Absprache mit der Mutter ohne Beisein der Tochter dafür zu sorgen, dass es bei seiner Ent-
scheidung bleibt (Int29, 368f ). Die Machtstrukturierung des Familienkerns in ‚Kinder‘ und 
‚Familienoberhäupter‘ wird also schlussendlich nicht durchbrochen.
Er kann der Aufgabe als Familienoberhaupt und seiner Funktion als Vater meist nur am Abend 
nachkommen, was in dem Begriff der „abendlichen Vaterrolle“ zum Ausdruck kommt (Int29, 
305). Diese abendliche Rolle als strukturbedingt zweites „Leittier“ findet er belastend: 

„Herr Frinzel:	 Eine Ruhe beziehungsweise Abschalten geht nicht, aber wenn die Kinder verräumt 
sind, also im Bett liegen (Lachen), ja verräumt, dann ist Ruhe, dann kann man auch run-
terfahren und kann auch einmal die Situation einfach so genießen und kann ohne auf 
irgendwelche besonderen Regeln achten zu müssen (.) einmal wieder sich selbst sein, so 
könnte man es vielleicht formulieren.

Interviewer:	 Was bedeutet „sich selbst sein“?
Herr Frinzel:	 Einfach einmal wieder herunterfahren können in einer Situation der Gleichberechti-

gung, in der man nicht ein Leittier sein muss gegenüber den Kindern, sondern dass 
man einfach mit dem Partner in der gewohnten Gleichberechtigung sich miteinander 
unterhält, verhält, in diese Richtung würde ich das jetzt sehen.“ (Int29, 340–342)

Nach der Arbeit kann Herr Frinzel also noch nicht abschalten, nicht er selbst sein. Seine Va-
terrolle zwingt ihn, die vielen Regeln in der Familie nicht nur strikt und streng einzufordern, 
sondern auch vorzuleben. Er hat wenig Zeit für Vermittlungsversuche an die Kinder, daher 
müssen diese möglichst klar sein. Der Druck, als Vater alles richtig zu machen und seiner Rolle 
gerecht zu werden, ist groß. Die Regeln erscheinen im Kontext der Vaterrolle wie ein das Selbst 
einschnürender Gürtel, mit dem man nicht einmal in der Privatheit der Familie durchatmen 
kann. Erst wenn Herr Frinzel mit dem Zubettgehen der Kinder die Vaterrolle und die damit 
verbundene Last des regelvorlebenden und -einfordernden, strengen Leittieres ablegen und 
gleichberechtigt interagieren kann, kann er zu sich selbst und zur Ruhe kommen. Dies wird 
noch gesteigert durch sein Bild von der Mutter als zu weich, was einer der Gründe dafür ist, dass 
er die Rolle des strengen, konsequenten Elternteils übernimmt (Int29, 193, Int32, 428–433).
Weiterhin hat Herr Frinzel seine „Leittierfunktion“ im letzten Urlaub positiv wahrgenommen:

„Herr Frinzel:	 Also in dem Fall, im Urlaub, hat sich die Leittierfunktion vielleicht etwas gewandelt: 
Im Urlaub war das vielleicht ein bisschen mehr meine Aufgabe, aber es war ein sehr 
positives Gefühl, alle einmal wieder um sich herum zu haben und ohne Stress, ohne 
Termine und einfach einmal zu schauen, was kann man heute tun, einfach das Ganze 
einmal etwas freier genießen, ohne Druck und Stress.“ (Int29, 333)



|  139Resümierender Vergleich

Bedingung ist für die positive Wahrnehmung war zum einen der Wegfall des u.a. zeitlichen All-
tagsdrucks. Zum anderen kann aber auch eine Rolle gespielt haben, dass er zur Abwechslung die 
Führungsaufgabe vor seiner Frau hatte, er nicht untergeordnet war, den Überblick hatte und 
daher, seiner Rolle besser gerecht werden konnte.

10.4	 Resümierender Vergleich

Es zeigt sich in den Fallanalysen, dass nicht nur ein enger und komplexer Regelgürtel die ganze 
Familie überfordern kann, sondern auch die Prinzipien der Freiheit und Regelgleichheit mit 
erzieherischer Verantwortung erst vereinbart werden müssen, was nicht in jedem Fall gelingt 
und so zwischen sicheren und ambivalenten Spielarten unterschieden werden kann, die sich u.a. 
auch in den Selbstbildern der Eltern Wagner kontrastierend als ‚moralisches Vorbild‘ und ‚böser 
Kontrolleur‘ widerspiegeln.
Das jeweilige familiäre Regelsystem scheint in den beiden dargestellten Fällen neben ande-
ren Faktoren in seinem Umfang, seiner Komplexität insgesamt, der Präsenz von Regeln und 
Flexibilität bzgl. Konventionen als eine Rahmung von Moralerziehung auf. Deutlich sichtbar 
werden Unterschiede in der Machtstrukturierung der Familien auf der Ebene der Polarisierung 
von entwicklungsangepasster – bei Herrn Wagner auch darüber hinausgehender – Gleichbe-
rechtigung aller Familienmitglieder in Familie Wagner und einer Kontrastierung von Kindern 
und Familienoberhäuptern in Familie Frinzel, wobei in dieser Familie jeweils in diesen Unter-
gruppen – bzgl. der Kinder entwicklungsangepasste – Gleichberechtigung von den Eltern min-
destens vordergründig angestrebt wird, hier also eine stärkere Polarisierung in anderen Fällen 
sichtbar wird (vgl. z.B. Kapitel 12.3.2). Die Familien bewegen sich im Rahmen von Erziehung 
auf einem Kontinuum mit den Polen des Gehorsams und der Unterstützung mündiger Selbst-
tätigkeit der Kinder. Familie Frinzel liegt näher an erstgenanntem Pol, Familie Wagner an letzt-
genanntem. Hohe Gehorsamserwartungen im Kontext der Eltern-Kind-Beziehungen scheinen 
moralische Regeln mindestens im unreflektierten Bereich zu überschatten, d.h. die Reaktion auf 
einen Verstoß gegen eine konventionelle Regel mit dem Bruch einer moralischen Regel zeigt 
sich hier nicht als eine Verkehrung der Regelbedeutung, obgleich die Grenzen des Regelsystems 
angesichts der hohen Feindifferenzierung der Regeln in Familie Frinzel aufweichen, sondern als 
Mittel zur Aufrechterhaltung der Machtstrukturierung in führende Familienoberhäupter und 
ihnen untergeordnete Kinder. Damit wird eine Ausdifferenzierung des Ergebnisses von Sme-
tana (1995)  – die Moralisierung von Konventionen in Familien mit Eltern mit autoritärem 
Erziehungsstil – indiziert und die Bedeutung der dramaturgischen Ebene für die Analyse von 
Moralerziehung deutlich: Auch im Rahmen von Befehlshaushalten resp. in Familien, in denen 
starke Gehorsamserwartungen zugrunde gelegt werden, zeigt sich, dass moralische Regeln im 
Ideal – auch von den Eltern – eingehalten werden sollen. Etwa auch der sanktionierende „Zorn“ 
der Eltern, so Frau Böck, müsse „gerecht“ sein (Int08, 207). Es scheint zentral, dass die Fami-
lieninszenierung mit den jeweiligen Rollen der Familienmitglieder nicht gestört werden darf. 
So zeigen sich verschiedene Spielarten der Rollen der Familienmitglieder, v.a. der Eltern, im 
Kontext von Moralerziehung auf der dramaturgischen Ebene, auch innerhalb der beiden vorge-
stellten Familien:
Vater Frinzel ist bemüht, seinen mit seinem Vaterleitbild verbundenen, hohen Ansprüchen als 
konsequentes moralisches Vorbild zu genügen und dabei auch die aus seiner Sicht ungenügen-
de Darstellung der Mutterrolle durch seine Frau zu kompensieren. Gleichzeitig hält er dies auf 
Grund der Rahmenbedingungen, v.a. seiner mangelnden raumzeitlichen Gelegenheiten zur 



140  | Moralische Regeln in der Familienaufführung 

Aufführung der Vaterrolle, für problematisch. Ein Stören der Machtstruktur der Familieninsze-
nierung, etwa in Form von Ungehorsam der Kinder, führt zur verstärkten Einforderung der 
Elternrolle, auch mit als illegitim betrachteten – gegen moralische Regeln verstoßenden – Mit-
teln. Begehen die Eltern so einen moralischen Regelverstoß, können sie in dieser Rolle laut den 
Familienmitgliedern nicht bestraft werden und können den Gehorsam und damit ihre Inszenie-
rung einerseits wieder herstellen; sie stören damit aber andererseits ihre Aufführung auf Grund 
der Zuwiderhandlung gegen ihre Vorbildfunktion. Diese Störung versucht der Vater mittels 
Entschuldigung zu überwinden.
Frau Frinzel sieht umgekehrt das Ensemble gestört durch die aus ihrer Sicht zu strenge Dar-
stellung der Vaterrolle ihres Ehemanns. Die Aufführung der Mutterrolle im Sinne eines mora-
lischen Vorbilds wird in den Daten nicht sichtbar, vielmehr scheinen pragmatische Lösungen 
zentral. Frau Frinzel verschleiert dies auch nicht, resp. nicht glaubhaft, vertritt die Ansicht, dass 
der Zweck die Mittel heiligt – sie spielt ihre Mutter- und Vorbildrolle aus Sicht der anderen 
Familienmitglieder nicht überzeugend, ihr Verhalten wird als inkonsequent, z.T. willkürlich 
resp. unvorhersehbar beschrieben sowie Regeln – wie Abmachungen und Nicht-Anschreien – 
brechend, so dass sogar die Frage laut wird, ob sie ‚böse‘ im Sinne einer Personeneigenschaft ist 
(vgl. Kapitel 12.2).
Im Rahmen der machstrukturbezogenen Familieninszenierung sind in Familie Frinzel Kinder 
nicht als Vermittler gegenüber den Eltern vorgesehen. Finn praktiziert die Rolle als Vermittler 
daher durch eine Neuinszenierung der Familienaufführung mit vertauschten Rollen, in der er 
die des Vaters einnimmt.
Mutter Wagner hingegen sieht sich als moralisches Vorbild, kann nicht nur ihre situative Fehl-
barkeit, sondern auch einen kurzzeitigen, auf Regelgleichheit basierenden Rollentausch mit der 
Tochter, in der diese zum Vorbild wird, annehmen. Es steht nicht der Fehler der Mutter im 
Vordergrund, sondern das Können der Tochter, das durch die Mutter vermittelt wurde. Die 
Vorbildrolle, die die Mutter im Sinne ihres Leitbilds spielen soll, ist zwar in der Situation des 
Regelbruchs kurz gestört, wird aber durch die Zurückführung des vorbildlich vermittelnden 
Verhaltens der Tochter auf die Erziehung durch die Mutter als insgesamt erfolgreiche Auffüh-
rung der Mutterrolle dargestellt.
Vater Wagner hingegen ringt damit, eine Balance zwischen seinen Interessen und denen des 
Kindes bzw. anderer im Kontext seines bzgl. Zwang und Freiheit ambivalenten Vaterbilds und 
seinem Bild von sich als schwachen, da hedonistischen Menschen herzustellen. So äußert sich 
dieses eigene Nichtkönnen bzgl. der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ in Kombi-
nation mit der Kluft zwischen seinen persönlichen Einstellungen und denjenigen, die er seiner 
Rolle als Vater zugrunde legt, in entsprechend widersprüchlichen Vermittlungs- resp. „zyni-
schen“ Darstellungsversuchen seiner Vaterrolle im Sinne Goffmans (2017), die dann zum Be-
ziehungserhalt aufgegeben werden. Eigene Fehler werden mental verdrängt.
Es scheinen also Leitbilder für die Rollen der Eltern und Kinder in den Familien auf, die teilwei-
se im Kontrast zu den Selbst- und Fremdbildern der jeweiligen Akteure stehen. Im Folgenden 
sollen nun diese Akteursbilder im Überblick über die Studie skizziert, im Rahmen von Aspek-
ten von Moralerziehung analysiert und auch die dramaturgische Ebene mit eventuellen Hinter-
bühnen betrachtet werden.



11	 Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Dieser Part der Arbeit widmet sich moralbezogenen Bildern von Kindern im Allgemeinen – im 
Sinne von Stereotypen – und Bildern von konkreten, an der Studie teilnehmenden Kindern, aus 
Sicht der Befragten, anhand symbolischer Äußerungen in der Momentaufnahme, da diese, so 
die Annahme, Basis von Interaktion und damit auch von Moralerziehung sind. Es werden Krite-
rien moralbezogener Verhaltens- und Personenzuschreibungen herausgearbeitet – insbesondere 
in der Geschwisterkontrastierung, weil die Befragten der Untersuchung diese Vergleiche zwi-
schen den Geschwistern selbst ziehen. Eine Person wird quasi in Abgrenzung zu einer anderen 
definiert. Dabei werden erste Hinweise auf die Bedeutung der Akteursbilder im Kontext von 
Moralerziehung gesammelt, wobei sich etwa Verantwortung und Stigmatisierungen als von Be-
deutung zeigen (Kapitel 11.1). Ferner soll anhand von zwei kontrastierenden Fällen gezeigt wer-
den, dass sowohl eine Gleichmachung als auch eine Schwarz-Weiß-Zeichnung von Geschwis-
tern im Kontext von Moral problematisch sein kann, genauso wie das Herstellen eines positiven 
Selbstbildes, wenn dies zu Lasten anderer passiert (Kapitel 11.2). Weiterhin werden hier in den 
Fallkontrastierungen bereits Anhaltspunkte für die nächsten Kapitel geliefert: In diesen wird – 
im Sinne der Reziprozitätsannahme von Moralerziehung dieser Arbeit – untersucht, ob Kinder 
Vorbilder (Kapitel 11.3) und Vermittler im Rahmen von Moralerziehungsprozessen sind (Ka-
pitel 11.4). Zwischenergebnisse werden knapp in einem Fazit zusammengefasst (Kapitel 11.5).

11.1	 Moralbezogene Kinderbilder im Überblick

Im Rahmen der Interviews und Familiengespräche äußern Befragte z.T. allgemeine Kinderbil-
der. Kinder im Allgemeinen, also ohne Bezug auf eine konkrete Person, werden hier als mora-
lisch gut beschrieben: In Kindern schlummert noch kein kriminelles Potential (Int89, 251), sie 
sind zu jung zum Begehen schlimmer Regelverstöße (Int56, 750–764, Int46, 453–461). Kinder 
lügen höchstens aus Verlegenheit, nicht um sich einen eigenen Vorteil zu verschaffen wie Er-
wachsene (Int95, 349). 
Aber Kinder müssen ihre Grenzen austesten, was regelunkonformes Verhalten begünstigt 
(Int106, 235f ). 

Charakter und Sternzeichen
Über diesen Aspekt des Grenzen Austestens hinaus werden moralabträgliche Eigenschaften nur 
mit Blick auf konkrete Personen formuliert, z.B.:

„Frau Schaller: 	Weil die zwei Mädchen nicht gutmütig sind. […] Weil die schon gucken, eher, wo ihre 
Vorteile liegen […]“ (Int94, 604)

Weiterhin findet sich ein Antagonismus im Interview mit Herr Wagner – „das böse geliebte 
Kind“  –, den Herr Wagner im Kontext seines Kampfes um Vereinbarkeit von Freiheit und 
Glück aller mit dem zur Vaterrolle gehörenden Zwang (vgl. Kapitel 10.3.1) erklärt:

„Herr Wagner:	 Sie ist hier das böse geliebte Kind, nein, die ist, ja, wie soll man sagen, man kümmert sich 
um das Kind, dass es ihr gut geht, erwartet aber auch, dass sie einen für voll nimmt und 
ernst nimmt und nicht irgendwie, auch als Elternteil sieht und nicht nur als irgendeinen 
Kumpel; schon Kumpel, klar, aber eben schon noch mit einem gewissen Respekt und so 
ja.“ (Int118, 327)



142  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Es ist nicht klar, ob „böse“ sich auf kindlichen Ungehorsam bezieht, den er, möglicherweise – 
mit dem Begriff des Respekts getarnt – mit seiner Einstellung der Freiheit und Gleichberechti-
gung zu vereinbaren versucht.
Vergleicht man die Bilder bzgl. der Kinder, die eine vierte Schulklasse besuchen, so fällt auf, dass 
Zuschreibungen zum Charakter – umgangssprachlich von den Befragten z.T. als Gemüt bezeich-
net  – in der Untersuchung nur im moralzuträglichen Bereich stattfinden. Zum Beispiel erklärt 
Herr Lechner, dass sein Sohn Linus auf Gerechtigkeit bedacht ist, da „[…] ihm das ein Herzensan-
liegen ist. Da ist er einfach vom Charakter so gestrickt“ (Int61, 251f ). Moralabträgliches wird hin-
gegen nicht explizit als feststehende Charakter- oder Gemütseigenschaft geäußert. Sogar in Familie 
Taubner (vgl. Kapitel 13.2), in der Timo deutlich negativ beschrieben wird, erklärt die Mutter:

„Frau Taubner:	 Ja, wenn ich die passenden Momente habe, dann sind sie schon einsichtig und deswegen 
denke ich, dass das auch eine Entwicklung ist, und gehe davon aus, dass es nicht schlech-
ter Charakter ist, der unveränderlich ist.“ (Int100, 462)

Es wird also in der Studie kein Kind allumfassend mit dem Etikett eines schlechten, unmoralischen 
Charakters versehen und deshalb als nicht erziehbar aufgegeben. Es werden aber Erklärungen für 
gegen moralische Regeln verstoßendes Verhalten der Kinder auch in feststehenden, unveränder-
baren Faktoren gesucht, u.a. im Sternzeichen (weiterer Aspekte siehe unten). So sei Nils Naser als 
„Widdermann“ – das Sternzeichen wird hier also mit dem Geschlecht kombiniert – „stur“, breche 
Regeln – v.a. Verbote –, um selbst herauszufinden, was für ihn der passende Weg ist; er sei deshalb 
„problematisch“ und bereits von Geburt an so (Int70, 331–352, 139–142, 273–278). Trotz dieser 
für die Eltern unbequeme ‚Andersartigkeit‘ ihres Sohnes im Vergleich zum Bruder versuchen die 
Eltern ihr Erziehungsverhalten passend für den Sohn zu gestalten, begründen ihre Regeln, so dass 
Nils diese selbst prüfen und einsehen kann (Int71, 127–134). Auch bei den Geschwisterkindern 
werden in zwei Fällen Kinder als „giftig“ (Int45, 298) und „Bis-Aufs-Blut“-reizend mit „Stachel“ 
(Int14, 142, 146) im Kontext ihres Sternzeichens, Skorpion, beschrieben.

Noch-Nicht-Können
In allen Familien der Untersuchung äußern Eltern explizit oder implizit, dass Kinder im Allge-
meinen noch nicht über eine vollständige nichtgenetische Tätigkeitsdisposition „Moral“ verfü-
gen, z.B. können sie noch nicht so gut feststellen, wenn sie die Wut im Kontext eines außerfa-
miliären Konflikts in der Familie auslassen (Int24, 475–479) oder sind noch unsicher darin, die 
moralische Balance zu finden:

„Herr Lechner: 	Schlecht ist daran, dass ich nicht weiß, inwieweit dieses Gerechtigkeitsbedürfnis, sage 
ich einmal, aus einer, gewissen Unsicherheit heraus kommt. 

Interviewer:	 Inwiefern?
Herr Lechner: 	 (Pause) Ist jetzt schwer zu erklären, vielleicht. (Pause) Wann setze ich mich in so einer 

Situation für andere ein und wann gucke ich mehr zu meinem eigenen Vorteil. Wenn 
ich jetzt Richtung Samariter, halte vielleicht die zweite Backe auch noch hin, um Har-
monie, allgemein Konsens zu erzeugen, und wann muss ich meine Ellbogen raus tun 
und sagen, hier Leute, jetzt, macht euren Scheiß alleine oder ist nicht mein Problem. 
Ich schaue, dass ich mein Zeug erst in die Reihe bekomme. Dazwischen, ja, schwankt 
das noch hin und her.“ (Int61, 240–247)

Bei Kindern entscheide oft der Bauch, weil die Vernunft noch fehle, wobei man bei Zehnjähri-
gen schon „ein bissel an die Vernunft appellieren“ könne (Int89, 100). Bei besprochenen The-
men müssen aber auch kleine Kinder z.T. Verantwortung übernehmen (Int89, 85–111), wobei 



|  143Moralbezogene Kinderbilder im Überblick

der Grad der Vernunftzuschreibung und der Verantwortungsübernahmeerwartung in den Fami-
lien variiert (siehe dazu auch weiter unten). 
Befragte geben teilweise an, dass Kinder deshalb moralische Regeln brechen, weil sie es noch 
nicht besser können, etwa mit Blick auf Egoismus und körperliche Gewalt (z.B. Int112, 239, 
Int24, 475–479, Int36, 375f ). Andererseits wird die Einhaltung moralischer Regeln etwa im 
Rahmen der Vorbildsituationen z.T. als Selbstverständlichkeit auch bzgl. der Kinder beschrie-
ben (vgl. Kapitel 11.3). Hier gehen die Meinungen der Eltern auseinander, wobei sich dabei 
bzgl. moralischer Regeln konformes Verhalten mit Gehorsamserwartungen gegenüber den El-
tern z.T. vermischt (vgl. z.B. Fallkontrastierung Frinzel vs. Wagner in Kapitel 10.3).

Geschwisterkonstrastierung mit Blick auf moralbezogene Zuschreibungen

Bei der Betrachtung der symbolisch geäußerten Selbst- und Fremdbilder der Kinder fällt auf, 
dass von den 22 befragten Familien mit mehreren Kindern in allen eine Kontrastierung der 
Geschwister geäußert wird. Moralbezogene Zuschreibungen zu Kindern finden in der Untersu-
chung vorwiegend in Abgrenzung zu einem Geschwister statt. Es scheint wichtig für jedes Kind, 
sich insgesamt wenigstens in einem Punkt positiv vom Geschwister abheben zu können – es 
zeigt sich in all diesen Familien ein Kampf zwischen den Geschwistern um Anerkennung, z.T. 
auch um Macht. Die Abgrenzung basiert auf bestimmten Fähigkeiten, die z.B. mit der Aus-
übung von Hobbies verknüpft sein können95, Verhaltensweisen (zur moralbezogenen Fehler-
verstetigung in Akteursbildern vgl. Kapitel 13) oder Eigenschaften, die dem jeweiligen Kind 
zugeschrieben werden. Moralbezogene Zuschreibungen zu den Selbst- und Fremdbildern der 
Kinder, die in der Moralerziehung zum Tragen kommen können, sind ein Teil davon. In der Un-
tersuchung zeigen sich moralbezogene Zuschreibungen im Kontext der bereits angesprochenen 
Faktoren – ‚Sternzeichen‘ und ‚Charakter‘ – sowie auch im Rahmen der Aspekte ‚Geschlecht‘, 
‚Alter‘ sowie ‚Körper vs. Geist‘. Die von den Befragten in den Interviews und Familiengesprä-
chen symbolisch geäußerten, moralbezogenen Zuschreibungen zu teilnehmenden Kindern der 
Untersuchung sollen im Folgenden dargestellt werden:

Geschlecht
Laut Studienteilnehmern ist es „jungenspezifisch“, „mit dem Kopf durch die Wand“ zu wollen 
(Int13, 410), nicht gern im Haushalt zu helfen, was Jungs neben einer Schwester „blöd“ ausse-
hen lässt, da Mädchen sich gern einbringen (Int61, 281–284). Jungs müssen laut den Befrag-

95	 Ein Paradebeispiel dafür ist Familie Adelt, in der alle vier Kinder ein Hobby exzessiv betreiben: Die laut Mutter 
altersuntypisch hochintelligente, möglicherweise hochbegabte Viertklässlerin liebt Wissensaneignung durch Lesen, 
Gespräche mit der Mutter und kulturelle Unternehmungen (Int03, 535–539, 717f ), die 13-jährige Alina klettert 
häufig, fährt mit einem Kletterverein in diverse Länder (Int03, 634f, 591–604, 200, 472), die 15-jährige Antje 
spielt Klavier, Geige und Bratsche in diversen Orchestern und einem Quartett (Int03, 552–557, 196f, 469) und der 
17-jährige Arthur fährt täglich Rennrad, ist in einem Rennrad-Team und nimmt an Rennen teil (Int03, 295–299, 
433–436, 443–454, 470, Int04, 282). Es handelt sich in der Familie dabei um keine geschlossenen Systeme, d.h. 
Arthur fährt auch mit der Familie Rad, wobei diese nicht mehr mithalten kann (Int03, 296, Int04, 282f ), die 
neunjährige Annabell wird von ihrer Schwester beim Klettern manchmal einbezogen, auch wenn Alina „schon 
andere Sachen“ klettere (Int03, 633) und geht wie Antje musikalischen Hobbys nach (Int03, 475–479, 552–556), 
alles aber deutlich weniger exzessiv. Jedes Geschwister ist quasi Experte auf seinem Gebiet. Das Expertentum von 
Annabell ist aber im Vergleich zu denen der anderen Geschwister auf der geistigen Ebene weniger bereichsspezifisch, 
steht konträr zur ihrer Rolle als der Jüngsten in der Familie. Zudem sorgt sie dafür, dass es allgegenwärtig ist, stellt 
sich damit über die Geschwister, weshalb sie bei diesen aneckt (Int01, 268–280, Int03, 825f, Int06, 156, 334, Int07, 
305–314). Dies deutet bereits den in allen Familien mit mehreren Kindern geäußerten Kampf um Macht und – rsp. 
oder – Anerkennung zwischen den Geschwistern an (z.B. Int114, 415f ).



144  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

ten weiterhin ungehorsam sein, in „Opposition“ gehen, um ihre Position im Leben zu finden 
(Int61, 371–378, 274); alle Jungen ärgern andere, spielen Streiche (Int70, 813), machen Unsinn 
(Int95, 1366–1370), sind wild (Int100, 931–934, Int122, 237–242), aggressiver als Mädchen 
(Int61, 299), messen untereinander ihre Kräfte und haben dabei kein schlechtes Gewissen, an-
deren weh zu tun – sie wollen gewinnen (Int43, 161–168). Es gibt spezifische Jungenregeln, die 
mit moralischen Regeln kollidieren, aber keine neuen moralischen Regeln darstellen:

„Frau Schaller: 	 […] wenn man einer ist, der sich immer schlagen lässt, den schlagen dann alle; der, der 
ist ja gutmütig; also man wird ja als doof erachtet, also Jungen haben andere Regeln als 
wir Frauen, teilweise.

Interviewer:	 Auch solche Lebensregeln, andere?
Frau Schaller: 	 Nein, die nicht. Also mich schlägt doch nie eine Frau, oder mich hat auch nie ein Mäd-

chen geschlagen, also, aber als Junge wird man schon mal wirklich geschlagen, dass kann 
jedem fast passieren […].“ (Int94, 402–404)

Jungen haben aber auch eine Beschützerfunktion – sie passen bei gemeinsamen Unternehmun-
gen mit Mädchen auf sie auf, wenn sie nicht verweichlicht sind (Int98, 832–836).
Mädchen hingegen können laut Studienteilnehmern ihre Konflikte besser verbal bewältigen, 
setzen sich mehr damit auseinander im Vergleich zu Jungen, die eher mit Aggression reagie-
ren (Int14, 134f ). Mädchen brechen seltener allgemeingültige Regeln als Jungs (Int60, 246f ), 
schlagen nicht bzw. keine Jungs, weil Jungs besser zuschlagen können (Int124, 427–433), halten 
sich eher an Aufräumregeln als Jungs (Int85, 175–177). Es ist typisch für sie, mehr im Haushalt 
zu helfen (Int102, 564–569), sie sind daher die Braven (Int61, 281–284). Sie sind besser in der 
Schule (Int61, 299–301), Jungs die „Verlierer“ (Int61, 301–312).
Aber auch Mädchen wird eine moralabträgliche Eigenschaft zugeschrieben: Das „Mädchen-
gezicke“, erklärt als Lästern in Abwesenheit der betroffenen Person (Int65, 422; vgl. Int79, 
1105–1108), welches in der Wissenschaft als verdeckte, relationale Gewalt untersucht wird 
(vgl. z.B. Ittel 2005, Hotfilter 2011). Insgesamt handelt es sich aber bei den Geschlechterrol-
lenzuschreibungen der Befragten der Studie tendenziell um ein Schwarz-Weiß-Bild, das Frau 
Taubner skizziert als „Mädchen, blonde, die Gute, Bube, braunhaarig, der Schlechte“ (Int100, 
996; vgl. Kapitel 13.2).
Es wurden in den Interviews insgesamt 98 Regelverstöße der 26 befragten Viertklässler und 
Viertklässlerinnen erzählt. Am häufigsten wird dabei der Bruch der Regel des Nicht-Verletzens 
angegeben (26 von 98), wobei sich geschlechtsspezifische Unterschiede andeuten. Während 13 
Verstöße gegen die Regel „Man soll niemanden körperlich verletzen“ bzgl. 7 der 12 männlichen 
Viertklässler genannt wurden, wurden nur vier solche bzgl. 4 der 14 weiblichen Viertklässler (ein-
mal davon in Kombination mit psychischem Verletzen) erzählt, was einem Unterschied von etwa 
einem Drittel der Personen entspricht. Beim psychischen Verletzen ist es umgekehrt: die Eltern 
schreiben einen solchen Regelverstoß in vier Fällen einem weiblichen, einmal einem männlichen 
Viertklässler zu. Betrachtet man den Regelverstoß des Jungen, fällt auf, dass es sich hier bei der psy-
chischen Verletzung um die Androhung einer körperlichen Verletzung handelt. Weiterhin erzählt 
ein Geschwisterkind von einer psychischen Verletzung durch seinen Bruder.
Von den an der Studie partizipierenden Kindern, die eine vierte Schulklasse zum Befragungs-
zeitpunkt besuchten, werden insgesamt die Hälfte der Mädchen, und ein Drittel der Jungen als 
regelkonform oder eher regelkonform bzgl. moralischer Regeln beschrieben. Während 4 der 12 
Jungen als nicht oder eher nicht regelkonform dargestellt werden, ist dies nur bzgl. 2 von 14 Mäd-
chen der Fall. Es werden also 11 von 26 Kindern als (eher) regelkonform, 6 von 26 als (eher) 



|  145Moralbezogene Kinderbilder im Überblick

nicht regelkonform skizziert. Die anderen Viertklässler und Viertklässlerinnen bewegen sich 
ambivalent oder unauffällig dazwischen.
Es zeigt sich in der – nicht repräsentativen – Studie also eine geschlechtsspezifische Tendenz 
bzgl. der Kinder, die eine Grundschule im vierten Jahr besuchen: Jungen werden eher in Ver-
bindung mit einem Verstoß gegen die Regel, andere nicht körperlich zu verletzen, gebracht und 
das Bild von ihnen häufiger als ‚nicht konform‘ bzgl. moralischer Regeln beschrieben als das der 
Mädchen. Allgemeine Geschlechterbilder werden z.T. kontrastierend zum jeweiligen Kind ver-
wendet, etwa wenn einem Jungen ein sehr regelkonformes Verhalten zugeschrieben wird (vgl. 
z.B. Kapitel 13.3.2). Auch mit Blick auf ein Mädchen wird geäußert, dass es nicht ihrem Cha-
rakter entspricht, mädchentypisch über andere zu lästern (Int65, 424).

Körper vs. Geist
In den 22 Familien mit mehreren Kindern zeigt sich in 10 Fällen eine Kontrastierung der Stär-
ken der Geschwister in Körper und Geist96. Es fällt auf, dass in 8 dieser Fälle stets die Stärke 
der älteren Geschwister auf der geistigen Seite zugeschrieben wird, wohingegen die jüngeren 
Geschwister als sportlich oder praktisch veranlagt resp. handwerklich begabt gezeichnet wer-
den (z.B. Int106, 1042–1073, Int70, 878). Bei den beiden Ausnahmen handelt es sich um die 
Geschwister Callweit, deren Fall unten skizziert wird, und um die Patchwork-Familie Illner, 
in der die leibliche Tochter beider Eltern als „intelligent“, die sieben Jahre ältere, pubertieren-
de leibliche Tochter der Mutter vergleichend dazu als „eine ganz Praktische“ beschrieben wird 
(Int45, 299f ).
Weiterhin werden in allen zehn Fällen die Kinder, denen körperliche bzw. praktische, weniger 
geistige Stärke zugeschrieben wird, als weniger kontrolliert resp. kontrollierbar beschrieben als 
das kontrastierende Geschwister, was mit einer Tendenz zum Brechen moralischer Regeln in 
Verbindung gebracht werden kann und in 6 Fällen auch explizit wird (vgl. z.B. Int123, 396–
401, Int106, 86–93; vgl. z.B. auch Kapitel 13.2.1 und 14.2.3).

Alter
Abgesehen von einer der Zwillingsfamilien und von Familie Quast, in der beide Kinder aus el-
terlicher Überforderung als permanent ungehorsam tendenziell gleich gemacht werden (Int88, 
333–343), werden altersbezogene Unterschiede in allen Familien mit mehreren Kindern ge-
nannt. Beim Alter handelt es sich um einen mit Entwicklung verwobenen, sich verändernden 
Faktor – dieser wird also nur zeitlich begrenzt der jeweiligen Person zugeordnet und nicht als 
fester Bestandteil der jeweiligen Person betrachtet, wobei der Altersabstand zwischen den Ge-
schwistern bestehen bleibt und dies auch bei Zuschreibungen wie ‚der/die Vernünftige‘ möglich 
ist. Letztere gehört laut Studienteilnehmern zur Rolle des älteren Geschwisters. Diese wird mit 
Blick auf unterschiedliche Ressourcen betrachtet: körperliche Stärke, geistige und verbale Kom-
petenz. Damit wird z.T. ein Mehr an Rechten, aber v.a. auch an Verantwortung im Vergleich zu 
jüngeren Geschwistern verbunden, das im Kontext von Einsicht und Vernunft beschrieben wird, 
z.B. „Er ist der Große, also der Große und muss er oft vernünftig sein.“ (Int89, 1010, vgl. z.B. 
auch Int29, 313, Int121, 374). ‚Vernünftig sein‘ wird betrachtet als in gewissem Maße rational zu 
handeln, d.h. es wird ein Mehr an Können auf der geistigen Ebene und dessen Ausübung im Ver-
gleich zum Geschwister erwartet, welches aber auch beim älteren Kind noch als beschränkt und 
entwicklungsbedürftig eingestuft werden kann. Zum Anderen bedeutet ‚vernünftig sein‘ auch, 

96	 In einem weiteren Fall, Familie Grenz (vgl. Kapitel 12.3.2), wird zwischen Gefühl und Geist unterschieden, im 
Fall Jenner zwischen Körper und Gefühl auf der Seite der jüngeren Jana und Geist auf der Seite von Judith (vgl. 
Kapitel 21.2.2).



146  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

die Ressourcen nicht zu missbrauchen, wie beispielsweise in Familie Vogler: Hier dürfen die äl-
teren Geschwister (13 und 16 Jahre alt) den zehnjährigen Veit höchstens festhalten – aber nicht 
zu fest –, um ihn davon abzuhalten, sie zu schlagen (Int112, 266) und „[…] der Große muss mit 
seinen Bemerkungen vorsichtig sein, da er verbal überlegen ist“ (Int112, 245). Teilweise wird 
auch von älteren Geschwistern erwartet, sich und seine eigenen Interessen zurückzunehmen 
und die Ressourcen nicht zum eigenen Vorteil einzusetzen, auch wenn mit deren Einsatz kein 
Regelverstoß verbunden wäre. So wird etwa in Familie Richter – in der Leistung einen zentralen 
Stellenwert einnimmt – der zehnjährige Roman etwa teilweise dazu angehalten, seinen mit ihm 
trotz des Alters stark konkurrierenden, fünfjährigen Bruder bei Gesellschaftsspielen gewinnen 
zu lassen (Int90, 386). Aus den Bildern und damit verbundenen Erwartungen werden Kon-
sequenzen für das Elternverhalten in Konfliktsituationen gezogen. Etwa erklärt Herr Xanten:

„Herr Xanten:	 Weil man ein bisschen mehr Einsicht erwartet, vielleicht, und dann kriegen meistens die 
Großen den Arschklapp und die Kleine eher vielleicht doch weniger.“ (Int122, 187)

Durchwegs negativ mit Blick auf Konflikte in der Familie wird die (Vor-)Pubertät gezeichnet. 
Die betroffenen Personen erledigen laut den Befragten, wenn, dann nur widerwillig Aufgaben, 
etwa im Haushalt (Int03, 214, Int94, 238), fühlen sich unverstanden und meinen, immer Recht 
zu haben (Int18, 204), sind leicht erregbar (Int100, 496–499), fühlen sich persönlich gekränkt, 
wenn man sich in ihr Verhalten einmischt (Int65, 346–348), fordern massiv und lautstark ihre 
Position, wollen Aufmerksamkeit (Int19, 257–261, Int45, 341), fühlen sich sofort angegriffen 
(Int40, 450–452), provozieren (Int43, 290f ), ‚zicken‘ und suchen die Konfrontation (Int95, 
1119f ), stellen Regeln infrage (Int496–499), sorgen für Spannungen in der Familie (Int50, 
321f, 377, Int46, 257, 283). Die Pubertät wird nicht nur als Erklärung für regelunkonformes, 
konfliktverursachendes und Konfliktlösungen verhinderndes resp. erschwerendes Verhalten an-
geführt, sondern auch als Abgrenzungskriterium: 

„Frau Adler:	 Also dass sie so, es gibt die üblichen Reibereien, wobei die alle noch, im Vergleich, also, 
was man sonst so alles hört, wie pubertierende Kinder sein sollen, haben wir da noch 
ganz großes Glück, dass die alle (lacht) brav sind, relativ zahm sind und dass es so ei-
gentlich, ja, ganz normal ist.“ (Int01, 409f )

Jüngere Geschwister werden in den Familien einerseits verbal als „süß“ (Int18, 318, Int40, 379, 
Int45, 298, Int97, 859, Int98, 612, Int121, 368), „klein“ (z.B. Int01, 382, Int04, 248, Int13, 
399), schutzbedürftig (z.B. Int98, 607–609, Int33, 607), „Nesthäkchen“ (Int98, 607, Int28, 
335, Int45, 298, 301, 333, Int114, 323f ) und „Prinz“97 bzw. „Prinzessin“ (Int45, 298, 301, 
Int40, 395, Int53, 460) gezeichnet im Sinne von einer Person mit weniger oder keinen Ver-
pflichtungen (Int40, 377–380, 400f ), wobei teilweise keine Einigkeit in der jeweiligen Familie 
herrscht, ob dies mit dem Noch-Nicht-Können dieser Person legitimierbar ist. Nicht nur die 
Moralkompetenz wird jüngeren Kindern graduell abgesprochen, sondern auch die Fähigkeit, 
bestimmte Regelverstöße zu begehen, etwa sich über ihr Gewissen hinwegzusetzen, gegenüber 
den Eltern ein Versprechen zu brechen und dies zu verheimlichen (Int29, 18).
Andererseits werden auch genau hier Ressourcen ausgemacht: Beispielsweise kann das ‚süße‘ 
Äußere als Ressource sowie Mimik, Stimme und Gestik eingesetzt werden:

97	 In einem Fall wird das ältere der beiden Geschwister, ein 16-jähriger Junge, mehrfach vom Vater als „Prinz“ 
bezeichnet, weil er wenig im Haushalt helfen muss, sich ausruhen darf  – dieses Vorrecht genieße er, weil er v.a. 
fleißiger Schüler – anders als der jüngere Bruder und damals der Vater – sowie Musiker sei (vgl. Int71, 1113–1146).



|  147Moralbezogene Kinderbilder im Überblick

„Frau Xanten:	 Also klar, (Xaveria) ist die kleine, dadurch, dass es auch so ist, dass sie einfach so die 
Löckchen hat und von ihrer äußerlichen Erscheinung auch die Süßle so ein bisschen ist, 
nutzt sie die Rolle so ein bisschen für sich aus. Auch von der Stimme her, merkt man das 
genau, die verstellt sie dann schon auch zu ihren Wünschen, aber sie ist auch lieb und 
schon selbstsüchtig. Ist jetzt nicht ganz böse gemeint, aber es ist schon so, dass sie als 
Jüngste schon irgendwie darauf guckt, dass sie zu ihrem Recht kommt und das boxt sie 
schon auch recht, manchmal hart durch.“ (Int121, 368–370)

Und die zehnjährige Diana Drexler erklärt die Inszenierung ihrer Rolle als süßes Nesthäkchen 
im Konflikt mit der Mutter:

„Diana:	 Und dann hat mich die Mama geschimpft und dann bin ich immer eifersüchtig auf die klei-
ne (Dörte), weil wenn sie immer Schimpfe bekommt, und dann kann sie das ganz schnell 
wieder gut machen, indem sie einfach ihr süßes Lächeln gibt, so „hi hi“. Dann lächelt sie 
ganz süß und fragt die Mama „Ist wieder gut? Bist du wieder lieb?“ Und dann muss die 
Mama natürlich lachen und dann ist der Streit vorüber; aber ich kann das nicht so einfach. 
Und deswegen bin ich immer dann eifersüchtig auf die (Dörte).“ (Int20, 397–401)

Vergleicht man die Bilder von und Erwartungen an die Kinder, welche eine vierte Schulklasse besu-
chen, im Rahmen der Geschwisterkonstellation, fällt auf, dass diese trotz des quasi gleichen Alters 
z.T. sehr unterschiedlich sind. Während in der Konstellation als ältestes Geschwister „mehr Ein-
sicht erwartet“ (Int122, 187) wird, z.T. auch das Aufpassen auf die jüngeren Geschwister (vgl. z.B. 
Kapitel 10.3.2) – eine Verantwortungsübernahme, die in den Familien z.T. zur Rollenvermengung 
führt, d.h. die älteren Geschwister spielen teilweise die Rolle einer zweiten Mutter (vgl. z.B. Int121, 
333f ) –, wird in der Konstellation als jüngstem Geschwister moralbezogenes Können z.T. noch 
weitgehend abgesprochen, weniger Verantwortungsübernahme von ihnen eingefordert. Auffällig 
ist hier der Fall Veit Vogler: Seine 13-jährige Schwester Viola erklärt, dass in ihrer Familie alle Kinder 
die gleichen Rechte haben (Int114, 322–326). Dennoch habe der zehnjährige Veit als „Nesthäk-
chen“ eine Sonderrolle: Die älteren Geschwister bekommen eher die Schuld zugeschrieben, er muss 
kaum Verantwortung tragen (vgl. z.B. Int114, 334–347). Etwa ärgert der sechzehnjährige Viktor 
seinen Bruder Veit, als dessen neue Schuhe nach zwei Tagen kaputt sind, indem er ihn fragt, ob Veit 
schon wieder ein Paar Schuhe kaputt gemacht habe. Daraufhin geht Veit mit den Fäusten auf Viktor 
los. Die Situation wird auch im Familiengespräch aufgegriffen, ausschließlich als Regelverstoß Vik-
tors. Viktor wird in der Situation des Regelbruchs als Konsequenz geschimpft, Veit getröstet und 
darf geraume Zeit am Computer spielen (Int114, 180–215, Int112, 237–280; Int116, 282–434). 
Der Vater bemerkt im Familiengespräch die den Regelverstoß belohnende Konsequenz:

„Herr Vogler:	 Also wurde der (Veit) dafür belohnt, dass er mit Fäusten auf den (Viktor) losgegangen ist.
Frau Vogler:	 Dafür, dass der (Viktor) ihn verletzt hat.“ (Int116, 431f )

Von den älteren Geschwistern wird erwartet, dass sie Veits Schlagen maximal unterbinden 
(Int112, 266). Sein Verhalten hat keine negativen Konsequenzen für ihn, weil Veit laut dem Va-
ter nicht wisse, wie er mit der Stichelei des Bruders umgehen soll (Int112, 239). Auf Grund des 
unterstellten Nichtwissens resp. -könnens wird offenbar keinerlei Verantwortungsübernahme – 
nicht nur in dieser Situation (Int114, 335, 346f ) – durch Veit erwartet, ihm quasi Vorrechte 
zugesprochen und in diesem Kontext nicht an der Weiterentwicklung seiner nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ gearbeitet, also wiederum sein Wissen, Wollen und Können nicht 
verbessert, was die Grundlage für den Erlass der Verantwortungsübernahme in einer zukünfti-
gen Situation bildet.



148  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Pauschalurteile
Insgesamt zeigen sich Pauschalverurteilungen von Kindern in acht Familien, die aber nicht un-
bedingt allen Familienmitgliedern bewusst sind. Es wird in der Untersuchung jeweils dasjenige 
Geschwister benachteiligt, dessen Ressourcenvorteil mit Blick auf den Regelverstoß offensicht-
lich erscheint oder als weniger moralisch eingestuft wird wie im Fall Sabrina und Simon Schaller 
(vgl. Kapitel 12.3.2), z.T. auch in Kombination aus beidem (vgl. Kapitel 11.2.1). Bei In-Erschei-
nung-Treten der eher verdeckten Ressourcenmacht des Gegenspielers wird z.T. versucht, dem 
Vorurteil entgegenzuwirken. Etwa in Familie Peitz kämpft die Mutter – nach einer Erschütte-
rung ihres Fremdbilds der fünfjährigen Pia mit Blick auf die ursprünglich als nicht vorhanden 
angenommene Fähigkeit, bestimmte Regelverstöße zu begehen – gegen aus den Kinderbildern 
abgeleitete Urteile, mischt sich laut eigener Angabe entweder nicht mehr in Geschwisterstrei-
tereien ein oder hört sich beide Seiten an (Int79, 837–850). Es wird aber, etwa in Familie Call-
weit, auch von sozialen Ressourcen gesprochen: Die Eltern verstehen sich besser resp. schlechter 
mit einem bestimmten Kind o.ä., weshalb die Vorurteile schwerer zu durchbrechen sind. Z.T. 
wirken hier die genannten Zuschreibungen bzgl. Alter, Geschlecht, Körper und Geist, Sternzei-
chen und Charakter zusammen. Dies soll im Folgenden für den Fall der Geschwisterbilder in 
Familie Callweit kurz umrissen werden und dann kontrastierend dazu der Versuch in Familie 
Jenner gezeigt werden, Geschwister vermeintlich gleich zu machen. Für beide Fälle werden mo-
ralerzieherische Implikationen abgeleitet.

11.2	 Geschwisterkontrastierung und -gleichmachung in der fallanalytischen 
Gegenüberstellung

11.2.1	 Familie Callweit: Momentaufnahme einer Durchbrechung der moralbezogenen 
Geschwisterkonstrastierung

Nur in einem der genannten Fälle – in Familie Callweit – handelt es sich um das jüngere Ge-
schwisterkind Cora, dem zugeschrieben wird, dass es explizit „intelligenter jetzt schon in ihrer 
Art und Weise“ sei und besser in der Schule zurechtkomme als ihr Bruder (Int14, 134). Die-
ser Fall sticht damit also diesbezüglich heraus. Es fällt auf, dass der elfjährige Bruder der fast 
neunjährigen Viertklässlerin keine eigene, positiv besetzte ‚Nische‘ hat. Sein Hobby, Fußball, 
betreibt die vom Vater als „Sportskanone“ beschriebene Schwester neben anderen Sportarten 
auch (Int14, 218). Im Vergleich zu ihr wird Carsten weitgehend defizitär beschrieben. Von 
allen drei anderen Familienmitgliedern wird er im Streit mit der Schwester als Auslöser und 
dominierend, durchsetzungsfähiger betrachtet (Int17, 337; Int15, 303–306, 283; Int13, 128, 
Int14, 142–146). Er ist der „[…] große Bruder und man verlangt natürlich auch von ihm, was er 
auch hat“ (Int13, 411). Carsten ist seiner Schwester mit Blick auf körperliche Kraft überlegen. 
Im Geschwisterstreit besteht also laut den Eltern ein asymmetrisches Verhältnis. Carsten wird 
vorgeworfen, dass er seine Ressourcen im Sinne eines Verstoßes gegen eine als allgemeingültig 
betrachtete Regel missbraucht:

„Herr Callweit:	 Ja gut, das hängt wieder mit Gewalt und mit Verletzen zusammen und da überschreitet 
mein Sohn manchmal die Grenzen dessen, dass er einfach seine Schwester massiv an-
greift, piesackt und auch körperlich manchmal bedrängt, weil er einfach der Stärkere ist. 
Und das ist etwas, was ich also versuche, oder was mich auch wütend macht, innerlich, 
was ich versuche zu unterbinden, was mitunter nicht immer einfach ist und auch oft 
nicht geht, aber das ist eine Regel, wo ich dann wirklich sauer werde und auch massive 
Auseinandersetzungen mit meinem Sohn habe.“ (Int14, 128f )



|  149Geschwisterkontrastierung und -gleichmachung 

Weiterhin wird laut den Eltern die Regelunkonformität gestützt durch sein, durch die Puber-
tät begründetes, Austesten von Grenzen (Int14, 152) sowie Carstens Sternzeichen – Skorpion 
mit Stachel, der aber auch einfühlsam sein kann (Int14, 146) – und sein Geschlecht – er wolle 
jungenspezifisch mit dem Kopf durch die Wand (Int13, 410) und sei als Junge weniger kom-
munikativ (Int14, 135) –, wobei Sternzeichen und Geschlecht angeborene, in diesem Kontext 
unveränderliche Faktoren darstellen. Abgesehen von einer hohen Sozialkompetenz gegenüber 
Behinderten und Tieren – auf die Personen außerhalb des Familienkerns aufmerksam gemacht 
haben  – und Einfühlsamkeit, aber erst nachdem er die Schwester zum Weinen gebracht hat 
(Int13, 407–409, Int14, 146), wird ihm keine positive Eigenschaft in den Daten zugeschrieben. 
Er sei nicht „pflegeleicht“ wie die fast neunjährige „kleine Maus“ Cora (Int13, 403), sondern der 
„Nicht-Sehr-Einfache“ für die Mutter (Int13, 404).
Carsten beschreibt das ‚Schauspieltalent‘ seiner jüngeren Schwester als weitere Ressource, die sie 
einsetzt, damit er und nicht sie von der Mutter geschimpft wird. Cora erzählt im Interview, dass 
sie ihren Bruder „wie elektrisch“ zurückschlage – (Int15, 283), sie sei also nicht der Auslöser, 
aber zeigt ihre Kompetenz, ihn zu schlagen, und führt dies auch durch. Im Familiengespräch 
sagt sie Folgendes: 

„Cora: 	 Ich finde, dass (lacht nervös) – ich mache das ja auch manchmal, dass wir, dass (Cars-
ten) und ich ein bisschen (.), über das Prügeln, ein bisschen gebrochen haben, die Re-
gel.“ (Int17, 343)

Die Mutter sagt, sie habe von solchen Situationen gar nichts gewusst (Int17, 354f, 362), was 
aber u.a. angesichts der massiven Auseinandersetzungen, die der Vater angibt, mit Carsten we-
gen solcher Vorfälle gehabt zu haben und er oder seine Frau in solchen Fällen eingreifen würden 
(Int14, 134, 128f ), widersprüchlich erscheint. Der Vater schildert im Einzelinterview:

„Herr Callweit:	Und in dem Moment, wo dann ich eingreife, oder die Mama, und er zurechtgewiesen 
wird, was ihm überhaupt nicht passt, dann merkt er, dass da einfach immer wieder Front 
bezogen wird gegen ihn und das wird dann sofort wieder umgedreht, so nach dem Motto 
„Keiner liebt mich“, also dadurch dass er mit ihr nicht klar kommt, denn sie ist so, ich habe 
so das Gefühl, quirliger, intelligenter jetzt schon in ihrer Art und Weise, kommt besser in 
der Schule klar und das sind innere Dinge, die ihn zur Aggression verleiten oder mit denen 
er nicht klar kommt in der Situation. Denn er hasst die Schule, er will Fußball spielen, und 
das sind sowieso immer Dilemma, wo ich sehe, dass bei Jungs das einfach noch nicht so da 
ist, in diesem Alter, und bei Mädchen eben schon, weil sie auch kommunikativer sind, weil 
sie sich mehr auseinandersetzen damit und da sind nun einmal die Problematiken; und er 
versucht natürlich dann schon immer wieder, das macht mich betroffen, er hat dann neu-
lich gesagt „Ja, dann bringe ich mich halt um“; und wenn das von einem Zwölfjährigen98 
kommt, aus der Situation heraus, dass ihn ja keiner liebt und keiner gern hat, dann berührt 
mich das. Ich bin selbst Einzelkind, bin selbst allein aufgewachsen und ich weiß das also 
schon, was das heißt, so aufzuwachsen und hier, es kommen auch oft die Omas und Opas 
und sagen „Mensch, ihr geht mit euren Kindern so souverän um, ihr habt ja ein Paradies 
hier“. Das sieht er nicht, kann er auch noch nicht, mit seinen zwölf Jahren. Aber das tut 
dann weh, in diesem Moment, weil er dann natürlich wieder reflektiert und sagt „Nein, 
ihr habt mich alle nicht lieb“. Und dann geht man wieder auf ihn ein und wahrscheinlich 
hat er das dann erreicht, was er eigentlich erreichen wollte: Aufmerksamkeit (.), wie auch 
immer. Aber in der Situation [des Prügelns, MW] selbst hat er sich, denke ich einmal, der 
(Cora) gegenüber stark, überlegen und gut gefühlt.“ (Int14, 134–140)

98	 Laut Fragebögen ist Carsten elf Jahre alt.



150  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Die Überlegenheit Coras ist für den Vater faktisch und führe zu Aggressionen Carstens, da die-
ser als Junge sich noch nicht verbal mit Problemen auseinandersetzen könne, es deshalb körper-
lich tut und sich dadurch überlegen fühlen möchte. Aus diesem Grund würden sich die Eltern 
gegen ihn stellen, weshalb Carsten versuche elterliche Aufmerksamkeit durch die Aussage, dass 
ihn keiner liebt und mittels einer Selbstmord-Androhung zu erhalten. Die kontrastierenden 
Fremdbilder der Eltern von den Kindern problematisiert der Vater nicht, aber Carsten versucht 
diese Stigmatisierung zu durchbrechen: Er zeigte seine Position eines zu positiven Bildes der 
Mutter von Cora in einer konkreten Situation im Gespräch auf und hofft auf eine Verhaltensän-
derung der Mutter (Int16, 132):

„Carsten: 	 […] dann habe ich ihr gesagt „Du Mama, mir reicht das. Ich stehe jedes Mal wie der 
letzte Depp da und die (Cora) schafft es immer wieder mich dran zu kriegen“ und ja, 
und dann habe ich ihr gesagt „Sage mir einmal bitte ganz genau, warum du immer der 
(Cora) glaubst“ und jetzt sage ich dir auch die Antwort „Weil ich ihr das nicht zutraue, 
dass sie dich schlägt“; und dann erzählt sie immer so Lügen noch der Mama und was ich 
vorhin gesagt habe, dann entwickelt sich das zu einem Streit, hat es sich auch, ja, und 
dann, deswegen glaubt sie es auch, sie hat immer nur der (Cora) geglaubt“ (Int16, 138)

Carsten versucht hier, der Mutter zu vermitteln, ihre Vorurteile ad acta zu legen und die Situa-
tion rational und unparteilich zu prüfen. Das Fazit der Mutter aus dem Gespräch äußert sie wie 
folgt im Einzelinterview:

„Frau Callweit:	 Naja, die (Cora) schon so ein bisschen als die kleine Maus. Auch wenn der Große Kraft 
ihres Charmes auch manchmal darunter leidet.

Interviewer:	 Was heißt leiden, leidet?
Frau Callweit:	 Leidet, also, naja, ich denke, dass das manchmal ganz, ich habe neulich ein langes Ge-

spräch mit ihm gehabt, weil er sagt, ich gehe bei ihr lange nicht so schnell hoch wie bei 
ihm, weil sie dann ihr Kindchenschema einsetzt, mit großen Kulleraugen, wobei ich das 
auch nicht immer weiß; ich denke, man kann da auch nicht immer gerecht sein, aber 
das stimmt schon, dass ich dann, wenn sie quietscht, dann eigentlich schon immer sage, 
„Lass‘ sie in Ruhe“ und er sagt, teilweise ist da eben gar nichts.“ (Int13, 402)

Frau Callweit sieht die Möglichkeit eines Ressourcenmissbrauchs auf Coras Seite – bestehend 
im Kindchenschema und Charme – zur Vorspiegelung falscher Tatsachen. Das Wissen um diese 
Möglichkeit hat sie also angeeignet, ob sie dieses auch anwendet, ist den Indizien zufolge aller-
dings noch nicht klar. Im Familiengespräch strahlt Carsten übers ganze Gesicht als Cora vor 
den Eltern sagt, dass beide Geschwister manchmal die Nicht-Schlagen-Regel brechen, also auch 
sie manchmal Carsten schlägt. Carsten bestätigt dies fröhlich lachend, wirkt erleichtert (Int17, 
344). Denn der Vater hatte zuvor mit einer Faustgeste und Blick Richtung Carsten erzählt:

„Herr Callweit:	 Ich habe vorhin da noch eingebracht, dass eine Regel nicht gebrochen wurde, aber da, 
vielleicht da in die Richtung geht, dass ich oft sehe, bei euch beiden, dass du, (Carsten), 
einfach der Dominante bist, manchmal.“ (Int17, 337)

Vater Callweit versucht hier die Inszenierung einer moralbezogen regelbruchfreien Familie 
im Familiengespräch durch die Mutter wenigstens nicht direkt zu stören, weshalb er sagt, die 
Regel sei nicht gebrochen worden, und schlägt möglichst störungsfrei wieder Carsten als Al-
leinverantwortlichen der erzählten Situationen vor. Die Schwester durchbricht, wie gezeigt, die 
Kontrastierung der Bilder mindestens in der Momentaufnahme. Die Geschwister beantworten 
gemeinsam als Regelbrecher die Nachfragen auf dem dritten Kärtchen des Familiengesprächs 



|  151Geschwisterkontrastierung und -gleichmachung 

zur Situation des innfamiliären Regelbruchs. Die so von den Kinder als ‚gerecht‘ wahrgenom-
mene Verantwortungsverteilung scheint hier Erziehung bzgl. der Regeleinhaltung des Nicht-
Schlagens erst zu ermöglichen.

11.2.2	 Familie Jenner: Versuchte Gleichmachung durch Grenzverschiebungen und 
‚Echo-Spiel‘

Der zehnjährigen Jana Jenner wird ein Mangel an geistiger Stärke zugeschrieben: Als Baby war 
sie mehrere Monate wegen Gedeihstörungen im Krankenhaus (Int50, 643), der Vater sagt, die 
Eltern haben mit ihr „das Problem, sie ist ein bisschen zurückgeblieben, also in ihrer Entwick-
lung“ (Int51, 484), man hat eine schwere Rechenschwäche bei ihr diagnostiziert (Int50, 493), 
sie besucht eine katholische Grundschule und hat die erste Klasse wiederholt (Int50, 493). Die 
Zehnjährige sei „geistig nicht stark“ und damit auch außerhalb der Familie nicht mächtig und 
müsse ihre Energie dann körperlich in der Familie „kompensieren“ (Int50, 374, 379). Dies äu-
ßere sich mittlerweile „nur“ noch darin, dass sie die anderen Familienmitglieder, z.T. überra-
schend, boxt und nicht mehr ihren Kopf absichtlich gegen den Türstock schlägt. „Eigentlich 
will sie es nicht, es gibt wirklich Situationen, wo sie nicht anders kann“ (Int50, 359). Die Eltern 
haben auch zum Befragungszeitpunkt Schwierigkeiten, solche Situationen wieder unter Kont-
rolle zu bekommen (Int50, 352–355). Die Mutter erklärt:

„Frau Jenner: 	 Ja, wo man dann einfach sagen muss, wie ein kleiner Tyrann terrorisiert sie dann wirk-
lich auch die ganze Familie.

Interviewer:	 Mhm.
Frau Jenner: 	 Und da gab es auch wirklich so Situationen, wo die ( Judith) früher ganz arg darunter 

gelitten hatte und die dann auch wirklich häuslich getrennt werden mussten.“ (Int50, 
201–211)

Die 13-jährige Judith betrachtet ihre Schwester Jana als dauergereizten, stänkernden „Giftzahn“, 
ohne den es in der Familie nicht ginge, weil sonst immer „Friede, Freude, Eierkuchen“ in der Fa-
milie herrsche (Int53, 245–248, 255, 475–482, 451–454). Laut der Mutter verletzt Jana täglich 
Regeln (Int50, 349) und ist in ihrem Verhalten „total unangemessen“, etwa wenn sie sich dem 
Vater gegenüber „dermaßen im Ton“ vergreift, sich auch nicht auf Aufforderung entschuldigt 
und die Tür knallt (Int50, 369–371). Laut dem Vater verstößt sie ständig gegen Regeln, „aber 
nicht gegen so eine, extrem wichtige Regel“ (Int51, 298–307, 311, 320f ). Judith äußert sich 
dazu wie folgt:

„Interviewer:	 Und wie ist das mit deiner Schwester, wie kommt die mit deinen Eltern zurecht?
Judith: 	 Mit meinem Vater eigentlich immer gut. Der kriegt das nicht so wirklich mit, was da 

am Tag immer ist, wenn sie immer wieder so durchdreht und so. Und sagt dann immer 
so zu meiner Mutter „Ja mein Gott, ist doch gar nicht so schlimm. Die ist doch ganz 
normal“ und so. Ist sie aber nicht.“ (Int53, 536–541)

Dass der Vater wenig vom Familienalltag miterlebt, hängt u.a. mit seiner Arbeitszeit zusammen, 
die in die Kategorie 43–60 Stunden pro Woche fällt. Er verbringt wenig Zeit in der Familie, 
sei – laut der Mutter und Judith – selbst gewählt wenig zu Hause (Int50, 621f, Int53, 422–435) 
und wenn er vor Ort ist, sei er geistig nicht voll für die Familie da (Int50, 323, 332f ), z.T. lau-
nisch (Int50, 678) und schwierig, wenn er frei hat, da er dann nicht ausgelastet sei und seine 
Wut schreiend an der Familie auslasse (Int53, 514–523). Auf der Abstraktionsebene 1 betont 
er, dass alle Menschen gleich seien (Int51, 263). Seine jüngere Tochter betitelt er laut Judith im 



152  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Kontext eines Regelverstoßes als „normal“ (siehe oben). Jana selbst gibt an, sich nicht von ihrer 
Schwester Judith zu unterscheiden (Int52, 776–779, 801–803). Unterschiede zwischen den Fa-
milienmitgliedern bestehen laut Jana nur in ihren Tätigkeiten, ansonsten ist jeder einzelne von 
ihnen wie alle Menschen, was auch in Janas Bild deutlich wird: Alle tragen identische Kleidung, 
haben dieselbe Haarfarbe, nur der Vater, der einzige Mann, hat eine andere Frisur. Die Kinder 
sind gleich groß – dies alles ist anders als im echten Leben – und unterscheiden sich hier nur 
von den Erwachsenen.

Abb. 5:	 Alltagssituation – Familie Jenner beim Spazieren gehen – gemalt von Jana

Die Mutter beschreibt jedoch eine Illusionierung von Normalität resp. Gleichheit, indem der 
Vater die Messlatten – auch mit Blick auf moralische Regeln – für die beiden Töchter konträr 
zueinander verschiebt:

„Frau Jenner: 	 Okay, also ( Judith) ist wirklich so (.) die Stütze schon immer auch gewesen, kommt 
auch oftmals schon älter rüber, als sie wirklich ist, wobei ich glaube, da überfordert man 
sie manchmal auch; und ( Jana) war schon immer, seit Geburt an, so Sorgenkind der 
Familie, wo natürlich dann auch wieder ganz schwierige Geschichten (.) zwischen Papa 
und Mädels laufen. Also weil der Papa einfach für dieses Sorgenkind, das dann zum 
Beispiel mit fünf Monaten im Krankenhaus war wegen Gedeihstörungen, immer die 
Grenze noch weiter bereit ist (.) wegzuschieben, als ihr die Grenze zu stecken, und das 
kriegt sie [ Judith, MW] umso brutaler ab. […] Es wäre interessant, was er sagt und sie 
tut sich natürlich damit schwer, sie muss funktionieren vom Papa aus, weil das geht 
nicht, dass man zwei hat, die dann so einfordernd wären.“ (Int50, 642–649)

Judith muss also die defizitäre Rolle Janas – das „Sorgenkind“ – ausgleichen, weil der Vater es 
nicht schafft, auf beide Kinder verständnisvoll einzugehen. Im Streit mit Jana sieht sich Judith 
benachteiligt und ohnmächtig, obgleich sie die ältere und größere der Schwestern ist (Int53, 
287–290):

„Judith: 	 Ja, weil wenn meine Schwester wieder so ausrastet und so, und meine Mutter sagt dann 
zwar immer, ich soll einfach dann einmal das machen, was sie immer mit mir macht. Also, 
sie dann auch einmal eine runterhauen und so, aber das mache ich eigentlich nie, weil ich 
das nicht mache, weil ich finde, dass (.) ja, das ist, das macht man einfach nicht. Man schlägt 
niemanden, weil ich will auch nicht von ihr geschlagen werden und wenn ich sie schlage, 



|  153Geschwisterkontrastierung und -gleichmachung 

dann heißt das, sie soll mich, also, wenn ich sie schlage, dann schlägt sie automatisch noch 
einmal zu. Und dann soll ich ja wieder zuschlagen. Das mache ich dann nicht, weil.

Interviewer:	 Wie würdest du die Regel da bezeichnen, gegen die du da nicht verstößt (Pause)?
Judith: 	 Dass ich sie einfach, dass ich ihr einfach nicht weh tue.
Interviewer:	 Mhm, und warum sollte sich in so einer Situation jeder so verhalten, wie du dich da 

verhältst?
Judith: 	 Ja, weil wenn ich ihr eine runtergehauen hätte, dann hätte sie mir wieder eine runterge-

hauen und dann wäre der richtige Streit los gegangen. Und so kann man versuchen, den 
Streit zu vermeiden. Das ist zwar blöd, weil, es ist immer so, ich ziehe dann immer den 
Kürzeren. Ich bin immer im Nachteil, obwohl ich eigentlich im Vorteil bin, weil SIE 
wieder ausgerastet ist und ICH dann eigentlich, also ich dann eigentlich wieder, die bin, 
der wehgetan wurde und so und ich das aber immer auf mir sitzen lasse, aber ich. Ich 
weiß sowieso, wenn ich ihr eine runterhaue, dann dreht sie so durch, dass ich sowieso 
wieder den Kürzeren ziehe. So gesehen lasse ich es dann gleich.

Interviewer:	 Wie fühlst du dich dann in der Situation?
Judith: 	 Ich fühle mich, nicht niedergeschlagen, aber, fällt mir das Wort jetzt nicht ein. Sie ist 

eigentlich kleiner. Aber hat dann (.) den, also ich habe wieder den Kürzeren gezogen. 
Obwohl ich wieder nichts gemacht habe. Ich fühle mich dann echt deprimiert, weil, sie 
hat mir wieder einmal weh getan. Sie hat wieder einmal gesehen, dass sie die Stärkere ist, 
quasi, aber, und ich habe mich wieder nicht dagegen gewehrt.“ (Int53, 276–297)

Die Rollen sind in der körperlichen Auseinandersetzung zwischen den Geschwistern quasi ver-
tauscht: Die größere, ältere Schwester ist der kleineren, jüngeren unterlegen. Dieser machtstruk-
turelle Aspekt ist in der Situation noch verwoben damit, dass die Regelbrecherin gewinnt und 
trotz regelkonformen Verhaltens der Ausgang der Situation als ungerecht erlebt wird.
Als permanente Stütze der Eltern, deren Verhalten hohen Erwartungen der Eltern unterliegt – 
kontrastierend zur beim Vater schier Narrenfreiheit genießenden kleinen Schwester  –, sowie 
im Streit der jüngeren Schwester ausgeliefert, erkennt Judith Janas Normalität und Gleichheit 
nicht an (Int53, 541; Int50, 647). Sie möchte, laut Vater Jenner, Jana unterdrücken um sich 
selbst mächtig zu fühlen (Int51, 434–437). Als Beispiel erzählt die Mutter, dass Judith in ihrer 
Rolle als große Schwester mittags – der Vater ist nicht anwesend – den väterlichen Sitzplatz 
einnimmt und Jana reglementiert, wenn diese schmatzt, stärker als der Vater dies tun würde. 
Die Mutter schickt Judith dann auf ihren eigenen Platz bzw. droht dies an (Int50, 580–585). 
Laut dem Vater wird Judith damit gezeigt, dass – wenn sie als Große kleinere unterdrückt – sie 
selbst als Kleine von den Großen der Familie unterdrückt wird. Auch hier zeigt sich wieder das 
Gleichheitsdenken des Vaters (Int51, 449–453).
Die Eltern empfehlen Judith, auf ein unpassendes Verhalten Janas mit dem gleichen Verhalten 
zu reagieren. Diese Konfliktlösestrategie könnte wiederum ein Versuch sein, die Kinder in der 
Situation gleich zu machen und Judith aus ihrer Machtlosigkeit zu helfen. Dieses reaktive Re-
gelbrechen erlauben die Eltern aber nicht nur explizit Judith, sondern sie fordern sie dazu auf 
und praktizieren es selbst. Sie brüllen (Int53, 553f ) und boxen zurück. Die Mutter erklärt das 
‚Echo-Spiel‘ bzgl. des Boxens:

„Frau Jenner: 	 Also, was momentan gerade, was irgend so ein Thema ist, du musst mit einem Echo 
rechnen, sagt der Papa und das sage ich, und sie macht aber das, sie dreht das auch um. 
Also sie sagt dann auch so quasi zu uns dann wieder, wenn wir dann, sie agiert und wir 
reagieren. Sie sagt dann aber auch, du musst dann mit einem Echo rechnen.

Interviewer:	 Ach so.
Frau Jenner: 	 Und so geht es dann praktisch hin und her.“ (Int384–388)



154  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Durch das Umdrehen des Echos schiebt Jana die Verantwortung als Regelbrecherin von sich, 
schreibt dem jeweiligen Interaktionspartner die Rolle des Auslösers zu. Die Eltern versuchen 
z.T. die Situation in Spaß umzuwandeln. Auch so muss Jana keine Verantwortung für den Re-
gelbruch übernehmen, sondern vielmehr wird ein Spiel auf der Grenze vom Legitimen zum Ille-
gitimen daraus. Im Rahmen des sog. Spiels wird versucht, für Jana ein passendes Ventil für ihren 
Energieüberfluss zu schaffen. Das Spiel endet mit der Mutter als Interaktionspartner, wenn das 
Boxen richtig weh tut. Die Mutter macht dann Jana auf den Schaden, den diese verursacht hat, 
aufmerksam – stellt also klar, dass Jana hier eine Grenze überschritten hat und verantwortlich 
ist – und lässt sie stehen, woraufhin Jana sich entschuldigt (Int50, 384–395). Dem Vater und 
Judith gelingt es hingegen i.d.R. nicht, Konflikte um die Überschreitung der ohnehin für Jana 
erweiterten Grenze mit einer Verantwortungsübernahme Janas zu lösen. Die Eltern sind, wie 
Judith selbst, z.T. mit dem Verhalten Janas überfordert. Wenn Frau Jenner gar nicht mehr weiter 
weiß, droht sie Jana laut Judith damit, das Jugendamt anzurufen, woraufhin Jana sich in ihr 
Zimmer zurückziehe und dort weiter tobe (Int53, 483–488).
Die Idee, einen Boxsack als Ersatz für die Familie als Ventil anzuschaffen, gefällt Jana nicht, da 
dieser eine Hypostasierung ihrer Schwäche darstelle, weshalb darauf verzichtet wird (Int50, 356–
358). Es wird mindestens von Frau Jenner explizit versucht, Jana den Aufbau eines positiven Selbst-
bilds zu ermöglichen: Etwa weist die Mutter Jana nicht nur auf Überschreitungen der erweiterten 
Grenze hin, sondern macht sie explizit darauf aufmerksam, wenn sie etwas Gutes getan, etwa bei 
anderen ein Gefühl der Freude ausgelöst hat. Unterstützungsleistungen Janas werden verbal her-
vorgehoben und durch einen Schwimmbadbesuch belohnend anerkannt. Auch die Privatschule 
leiste einen großen Beitrag zur Persönlichkeitsbildung Janas (Int50, 490–501). Fehleraufführun-
gen Janas werden von den Eltern durch die Umwandlung in ein Spiel möglichst vermieden, damit 
auch kein Fehlerverhalten vermittelt, um das Selbstbild Janas zu stärken.

11.2.3	 Resümierender Vergleich

In Familie Callweit wird Carsten vermittelnd mit Blick auf die Aneignung der nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ der Mutter tätig und im Familiengespräch versucht er – ausnahms-
weise in Zusammenarbeit der Schwester –, die einseitig defizitäre Kontrastierung Carstens im 
Vergleich zu Cora und entsprechend pauschalen Schuldzuschreibungen zu durchbrechen, die 
bereits eine Selbstmordandrohung Carstens zur Folge hatten – die Problematik und gefühlte 
Hilflosigkeit des Betroffenen ist hier evident. Der Fall indiziert mit Blick auf Moralerziehung, 
dass Pauschalurteile „eine solche insofern potentiell verhindern, nicht nur, weil sie selbst genau 
das Gegenteil von rationalem, unparteilichem Konfliktlösen darstellen, sondern auch, weil im 
Fall eines moralbezogenen Regelbruchs eines pauschalverurteilten Akteurs das Aufführungs-
thema dann die als ungerecht wahrgenommene Verantwortungszuschreibung darstellt, und 
eher nicht der Regelbruch.
Hingegen kontrastiert Mutter Jenner ihre Töchter ausgewogen, insofern sie beiden sowohl 
Positives als auch Negatives zuschreibt. Vater Jenner versucht jedoch, anstelle von Gleichwür-
digkeit der Töchter, Gleichheit verbunden mit Normalität auf dem Rücken Judiths zu insze-
nieren, leugnet resp. beschönigt störende Rolleninszenierungen Janas. Moralische Regeln als 
Legitimitätsgrenzen verschiebt er dafür – metaphorisch gesprochen – wie Requisiten. Für die 
Mutter steht die Herstellung eines positiven Selbstbilds Janas an vorderer Stelle, für die die Fa-
milie weiter als ‚Boxsack‘ dienen soll. Auf Grund der genannten Ziele der Eltern darf Judith die 
Aufführung nicht – etwa durch Demonstration von Überlegenheit über Jana – stören und muss 
die Unterdrückung durch die Eltern und Jana ertragen – denn das ‚Echo-Spiel‘, welches das Ide-



|  155Kinder als Vorbilder?

al der Gleichheit, laut dem Vater aufgreift, stellt keinen adäquaten Lösungsweg für Judith dar. Es 
zeigt sich also, dass die Inszenierung von Gleichheit und eines positiven Bilds von einer Person 
ähnlich fatal sein und zur Unterdrückung Einzelner missbraucht bzw. diese als Mittel in Kauf 
genommen werden kann, wie die von Ungleichheit und negativer Etikettierung von Geschwis-
tern. Moralbezogene Regelbrüche Janas werden absichtlich bis zu einem gewissen Grad oftmals 
nicht als Fehler, sondern beschönigt oder als Spiel aufgeführt, was Legalität der Regelbrüche 
potentiell indiziert und Moralerziehung im Weg steht (vgl. Kapitel 13).

11.3	 Kinder als Vorbilder?

Angesichts der zu untersuchenden Annahme der Studie, dass sich auch Eltern mit Blick auf ihre 
nichtgenetische Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ sowie ihre moralbezogene Identität in der Fami-
lie weiterentwickeln, ist zu fragen, ob Kinder auch situationsbezogen Vermittler und Vorbild 
gegenüber ihren Eltern sein können, wobei bereits Beispiele für moralbezogene Vermittlungstä-
tigkeiten von Kindern gegenüber ihren Eltern, etwa in den Fällen Wagner (vgl. Kapitel 10.3.1) 
und Callweit (vgl. Kapitel 11.1.1), aufgezeigt wurden.
Auf die Frage in den Interviews nach einer moralbezogenen Vorbildsituation der Viertklässler 
und Viertklässlerinnen für die Eltern, äußert sich ein Vater von den 48 befragten Elternteilen 
dahingehend, dass Eltern die Vorbildfunktion haben, Kinder noch nicht:

„Herr Naser: 	 Ein Vorbild. (Pause) Ich glaube, momentan ist es noch anders herum, bin ich noch das 
Vorbild oder sollte das Vorbild sein. (klopft mit den Fingern auf den Tisch)

Interviewer:	 Mhm.
Herr Naser: 	 Und (Pause) das habe ich bei ihm, glaube ich, noch nicht erlebt.
Interviewer:	 Und als er sich
Herr Naser: 	 Dass, dass ich jetzt sagen muss, ja, er hat sich da an irgendwelche Regeln gehalten, oder 

als Vorbild verhalten.
Interviewer:	 Und als er etwas Gutes gemacht hat, in einer schwierigen Situation?
Herr Naser: 	 Er macht viele gute Sachen, (Pause) aber ich wüsste jetzt hier keine Situation, die jetzt 

da erwähnenswert wäre.“ (Int71, 786–790)

Weiterhin kritisiert ein anderer Vater, Herr Taubner, dass der Begriff Vorbild „ein bisschen stark 
ausgedrückt“ sei (Int101, 598) und Mutter Vogler erklärt in diesem Kontext, dass sie kein Vor-
bildhandeln von ihren Kindern erwartet, denn dies entspricht nicht ihrem Kinderleitbild:

„Frau Vogler: 	 Also ich weiß nicht, ob die Kinder immer Vorbild sein sollen.
Interviewer:	 Mhm. Warum?
Frau Vogler: 	 Also ich mein, ob man das immer von ihnen erwarten muss, wenn sie das von sich aus 

machen, wenn es so Situationen gibt, ist okay, aber ich erwarte jetzt nicht, dass meine 
Kinder immer irgendwie diejenigen sind, die die Welt retten.“ (Int111, 995–998)

Von zwei Vätern wird angebracht, dass Regelkonformität als selbstverständlich erwartet wird. 
Laut Vater Jenner sei es deshalb unmöglich, als Kind im Regelkontext ein Vorbild zu sein (Int51, 
383–388). Vater Böck sagt, dass die Wahrnehmung als Selbstverständlichkeit dazu führe, dass 
man sich schwer an eine entsprechende Situation erinnern kann (Int09, 209–2012)
Es werden von vier Eltern – vom Elternpaar Callweit, von Mutter Hartl und von Vater Quast – 
Vorbildsituationen genannt, in denen die Kinder nach Vorgabe der Eltern handeln. Als Beispiel 
kann hier die Narration von Vater Quast angeführt werden, in der Querida ‚vorbildlich‘ ihren 
Willen unter den des Vaters unterordnet, obgleich er im Interview reflektiert, dass seine Forde-



156  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

rung an seine Tochter in der Situation nicht unbedingt sinnvoll ist – denn er darf die Auffüh-
rung seiner Vaterrolle nicht stören:

„Herr Quast: 	 Obwohl, einmal war es schon so, da, wo sie da mit dem Fahrrad unbedingt zur Schule 
wollte und ich da gesagt habe, nein, du fährst jetzt nicht mit dem Fahrrad da hin, weil 
du kannst ja laufen. […] Man hat ihr angemerkt, dass sie wütend war und Ding, aber sie 
ist gelaufen. Also sie hat das eingehalten, was ich gesagt habe. Also das war dann, habe 
ich mir gedacht, sie hat sich doch nicht getraut. Obwohl ich nicht irgendwie gedroht 
habe oder so, und wehe du fährst mit dem Fahrrad. Dann, sondern ich habe gesagt 
„(Querida), ich sage dir nur eins, fahre nicht mit dem Fahrrad; (Pause) wie gesagt, ich 
kann dir nur raten, fahre nicht mit dem Fahrrad“, so ungefähr. Dann hat sie gesagt „Ich 
fahre trotzdem“. Ich habe gesagt „Nein, du fährst nicht mit dem Fahrrad“. Dann hat sie 
gesagt „Ich fahre trotzdem!“ und ist rausgegangen. Und dann, habe ich beobachtet, und 
sie ist nicht gefahren. Also, das ist dann schon gegangen. […] (lange Pause) Sicher, ich 
tu ihr auch schon immer, ich meine, gut, warum soll sie nicht mit dem Fahrrad fahren, 
gell? Theoretisch. Es ist ja nichts dabei, dass man jetzt nicht mit dem Fahrrad fahren 
sollte oder könnte. Kann sie es absperren auch und alles, aber, irgendwie, hat sich das so 
eingebürgert, dass sie mit dem Fahrrad nicht fahren soll, ein relativ neues. (Pause) Aber 
ich denke mir immer, weil ich habe sie ja einmal, ich habe es ihr dreimal gesagt, du fährst 
nicht mit dem Fahrrad und dann kann ich schlecht sagen, jetzt, weil sie doch gesagt hat, 
sie will fahren, dann fährt sie jetzt doch mit dem Fahrrad.“ (Int85, 491–505)

Kindliches Vorbildverhalten bedeutet hier also zu gehorchen, gerade auch wenn das Kind es 
nicht möchte und seine Wut kontrollieren muss. Kontrastierend dazu geht es bei Frau Callweit 
zwar auch um das Erfüllen ihrer Vorgabe – andere nicht auf Grund von Übergewicht zu hän-
seln –, aber auch darum, dass ihre Tochter dies eingesehen und angeeignet hat (Int13, 301f ).
Von 25 der 48 befragten Eltern wird eine Situation erzählt, in der die Kinder nicht konkret für 
die Eltern ein Vorbild waren, sondern sich allgemein an eine als kategorisch gültige bewertete 
Regel gehalten haben. Sieben andere Eltern berichten von Vorbildsituationen, in denen oder für 
die sie ihr Kind ‚bewundert‘ haben (Int100, 706, Int70, 1122, Int23, 226f, Int95, 857–874) resp. 
in denen sie stolz auf ihr Kind waren (Int56, 347, Int18, 231, Int107, 333), weitere beschreiben 
es mit anderen Worten wie ‚begeistert‘ oder ‚finde ich schon toll‘ (Int90, 394, Int29, 220–230), 
es wird dabei aber nicht explizit davon gesprochen, dass das Kind Vorbild für sie selbst war. 
Außerfamiliär zeigen sich dabei Rollen, die mit der eines Vorbilds und entsprechenden Erwar-
tungen an die Kinder verbunden sind, etwa als Mannschaftskapitän oder in einer anderen Funk-
tion im Sport (vgl. Int76, 302) oder als Streitschlichter in der Schule (Int40, 303–307). Diese 
werden z.T. auch auf andere Lebensbereiche übertragen, etwa auf den Freundeskreis, wenn der 
neunjährige Henry seinen Stock gegenüber einem anderen Kind körperlich verteidigt:

„Frau Hartl: 	 Und als Streitschlichter schlichtet man den Streit mit Worten und nicht mit Gewalt.“ 
(Int44, 216)

Interessant ist die Aussage von Frau Grenz, die erklärt, dass es für sie einen direkten Zusammen-
hang zwischen mütterlichem Stolz und Vorbildfunktion des Kindes gibt:

„Frau Grenz: 	 Also ich war, kann man quasi sagen, stolz auf ihn, wenn er Vorbildfunktion hätte, für 
mich jetzt, dann ist er das, wenn ich stolz auf ihn bin.“ (Int33, 406)

‚Stolz‘ der Eltern erscheint also kennzeichnend für die legitime Aufführung einer kindlichen 
Vorbildrolle in Eltern-Kind-Beziehungen. Die Situation, die sie schildert, ist frei von einem der 



|  157Kinder als Vorbilder?

Mutterrolle entgegenstehenden Verhalten, betrifft sie nicht direkt: Frau Grenz bezieht die aus 
ihrer Sicht vorbildliche Handlung ihres zehnjährigen Sohnes, dem Pfarrer ehrlich zu sagen, dass 
er nicht Ministrant werden möchte, auf sich und sieht ihren Sohn hier für sie als Vorbild:

„Frau Grenz: 	 Und da muss ich sagen, habe ich ihn dann sehr bewundert, dass er da dieses Rückgrat 
und dieses Selbstbewusstsein bewiesen hat und da wirklich auch in dem direkten Kon-
takt jetzt zum Pfarrer, wo er (.) also, mit Sicherheit, schwer mit sich gerungen hat, denke 
ich einmal, dass er da einfach gesagt hat „Nein, das mache ich nicht.“ Also, da (.) war er 
Vorbild für mich, ja.“ (Int33, 414f )

Mit Frau Grenz beschreiben insgesamt lediglich drei Mütter (Int65, 587–594) und zwei Väter 
(Int76, 300–304) explizit ihr Kind für sich als Vorbild im Rahmen einer konkreten Situation, 
eine weitere Mutter als vorgestelltes Vorbild für sie, als sie im Alter ihrer Tochter war (Int89, 
802), so dass im letztgenannten Fall die Rollenverteilung nicht durchbrochen wird. In erstge-
nannten Narrationen tritt in zwei Fällen das Kind als Vermittler mit Blick auf einen Regelver-
stoß des Elternteils auf: Herr Xanten erzählt, dass er ein schlechtes Vorbild war, als er, weil seine 
Frau erkältet war, nicht in die Kirche gehen wollte, wozu ihn dann aber seine Tochter verbal mo-
tivierte (Int122, 333f ). Der zweite Fall wird in Familie Wagner (vgl. Kapitel 10.3.1) ausgeführt, 
in dem die Tochter die Mutter davon abhält, gegen den Vorsatz des Sparens, bzw. nicht über 
die eigenen Verhältnisse zu leben, zu verstoßen. Von den Viertklässlern und Viertklässlerinnen 
selbst erzählt Fiona Frinzel, dass sie für die Mutter ein Vorbild ist, weil diese von Fiona lernen 
kann, dass man sich gegenüber Gleichaltrigen wehrt (Int30, 961) und Ulf Uhl fordert den Vater 
auf, die Zigarettenschachtel, die dieser auf den Gehweg warf, wieder aufzuheben: „[…] da habe 
ich gesagt „Papa, du klaubst das jetzt sofort auf !“.“ (Int108, 480). 12 der 26 männlichen und 
weiblichen Viertklässler schildern sich als allgemeines Vorbild bzgl. einer Regeleinhaltung, drei 
für einen eingeschränkten Kreis (Familie, kleinere Kinder, peers), fünf schildern Situationen, 
in denen sie Vorgaben der Eltern nachkommen, einer das Beichten eines Fehlers, drei machen 
keine oder keine verwertbare Angabe.
Nicht nur Eltern, sondern auch Kinder wehren sich gegen die Zusammenführung des Vorbild-
begriffs mit der Kinderrolle, z.B.:

„Annabell: 	 Also, Vorbild für meine Eltern, da habe ich jetzt eigentlich noch nichts gehabt. Ich habe 
es eher einmal besser gemacht, aber ein Vorbild war ich eigentlich nicht.

Interviewer:	 Was hast du da besser gemacht?
Annabell: 	 Nein, es ist so, meine Mutter fährt nicht so gern mit Helm, aber sie fährt schon eigent-

lich oft.“ (Int03, 317–320)

Innerfamiliär sehen sich manche älteren Geschwister als Vorbild für ihre jüngeren, z.B. erklärt 
Roman Richter auf die Frage nach seinen typischen Aufgaben in der Familie:

„Roman: 	 Wo, Vorbild für meinen Bruder sein.“ (Int91, 354)

Es kann also festgehalten werden, dass Kinder nur in seltenen Fällen tatsächlich als Vorbild für 
die Eltern beschrieben werden, was sicherlich u.a. mit der vorausgesetzten, mindestens situa-
tiven Verkehrung der üblichen Rollenasymmetrie sowie mit den entsprechenden Eltern- und 
Kind-Bildern in Zusammenhang steht. Vorbildrollen als solche nehmen Kinder laut den Befrag-
ten aber durchaus – nicht nur als legitim betrachtet, sondern auch z.T. von den Eltern erwartet 
und gefordert – ein, etwa innerfamiliär gegenüber jüngeren Geschwistern oder außerfamiliär in 
diversen Rollen etwa im Sport, im Freundeskreis oder in der Schule.



158  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

11.4	 Kinder als Vermittler?

Es stellt sich die Frage, ob Kinder über die erzählten Vorbildsituationen hinaus, in denen sie 
explizit als Vermittler für ihre Eltern genannt werden, vermittelnd mit Blick auf ihre Eltern 
handeln. Zur Annäherung an eine Antwort sollen v.a. Narrationen elterlicher Verstöße gegen 
als allgemeingültig betrachtete Regeln und darauf folgende Reaktionen durch die Kinder her-
angezogen werden. Auf die Frage, ob ihr Regelverstoß mit Folgen oder Sanktionen verbunden 
war, reagieren manche Eltern empört, so etwa Herr Mutzke auf die direkte Frage nach Folgen 
oder Sanktionen für ihn:

„Herr Mutzke: 	Ich?
Interviewer:	 Ja.
Herr Mutzke: 	 Ich habe keine Sanktionen erhalten.
Interviewer:	 Ja.
Herr Mutzke: 	 Nein, soweit kommt es noch.“ (Int66, 378–383)

Es zeigen sich z.T. Versuche der Kinder, Konflikte bereits präventiv zu vermeiden, beispielswei-
se durch Anerkennungssimulation im Fall Sabrina Schaller gegenüber ihrem Vater (vgl. Kapi-
tel 12.3.2), so auch tendenziell unkontrolliert agierende Eltern unter Kontrolle zu halten. Kin-
der fühlen sich im Rahmen der innerfamiliären Regelbrüche der Eltern teilweise hilflos – was 
partiell auch umgekehrt der Fall ist, aber die Eltern der Studie den Kinder nicht in gleichem 
Maße ausgeliefert sind –, wissen dann nicht, wie sie vermittelnd bei elterlichen Regelbrüchen 
eingreifen können. Besonders deutlich wird dies im Interview mit Querida über Streitsituatio-
nen zwischen der Mutter und dem siebenjährigen Quentin:

„Querida: 	 Mama, warum schlägst du den? So, das will ich so nicht sagen, weil dann schlägt sie 
mich wahrscheinlich auch noch. Weil dann denke ich immer, ich will mich da jetzt ein-
mischen und ich will da jetzt etwas sagen. „Mama, warum machst du das?“ und so, aber 
das traue ich mich dann doch irgendwie nicht, weil man sich ja (.) auch erstens nicht 
einmischt, bei anderen, bei dem Streit. Und weil ich mich auch nicht traue, da irgend-
wie jetzt hinzugehen und zu sagen, „Hört da auf !“. Weil dann sagt sie „Jetzt GEH weg!“ 
oder so, und „Lass uns alleine!“.“ (Int86, 1095–1100)

Verbale Konfliktlösungsversuche antizipiert sie als erfolglos, wünscht sich eine Rolle, in der sie 
sich einmischen darf (Int86, 1161–1165). Neben Linus Lechner, der seine Mutter in seiner Wut 
geschlagen hat (vgl. Kapital 13.4.1), ist Querida laut den Daten das einzige Kind der Studie, das 
die Mutter manchmal schlägt – in ihrem Fall als Reaktion auf vorangegangenes Schlagen – und 
auf diese Weise eine Grenzsetzung versucht. Dass das Zurückschlagen keine Konsequenzen für 
Querida laut der Mutter hat, könnte auf eine Vergegenwärtigung der vorangegangenen Grenz-
überschreitung durch die Mutter als Folge hinweisen (Int84, 393–398).
In 4 der 24 Familien wird explizit geäußert, dass es den Kindern nicht erlaubt ist, die Eltern zu 
schimpfen oder anderweitig zu sanktionieren, in einer weiteren nur bzgl. des Vaters. Kinder antizi-
pieren sonst etwa ein ‚Brüllen‘ (Int57, 610–622) oder „Anschiss“ (Int30, 521). Aber auch in die-
sen Familien zeigen die Kinder den Eltern teilweise – intendiert oder nicht, explizit oder implizit – 
dass sie ihr Verhalten als nicht legitim betrachten, wie beispielsweise der zweijährige Finn Frinzel, 
der in die Rolle des Vaters schlüpft um die Mutter zu schimpfen und sich so gegen ihr Schreien zu 
wehren (Int31, 520; vgl. Kapitel 10.3.2). Reaktionen der Kinder auf elterliche Regelverstöße sind 
in der Studie i.d.R. ein räumlicher Rückzug, Gefühlsäußerungen in verschiedenen Formen wie 
weinen (z.B. Int65, 756), den Kopf hängen lassen und still werden (Int79, 860f ), sowie z.T. auf 



|  159Kinder als Vermittler?

Wut basierende Sanktionen, die beschrieben werden als „beleidigt“ (Int24, 280) oder „bockig“ 
(Int51, 350) sein, ignorieren des Elternteils (z.B. Int03, 311–313), Essensverweigerung, sich unter 
der Bettdecke verstecken, keinen Gute-Nacht-Kuss geben (Int62, 641), „böse“ ansehen (Int34, 
233), ‚ausflippen‘ (Int123, 396), Türe knallen (Int65, 562). Auch Kinder schimpfen bzw. weisen 
verbal auf den Regelverstoß hin, wobei dies sehr unterschiedliche Formen annehmen kann, von 
einem traurigen „sage nicht so etwas“ (Int89, 756) über Fremdbildäußerungen wie „voll gemeine 
Eltern habe ich“ (Int65, 562); sie werfen dem Elternteil das Behandeln des jeweiligen Kindes wie 
„Aschenputtel“ (Int65, 564) oder „der letzte Depp“ (Int16, 138) vor, weisen auf die Geltung der 
Regeln für alle hin, z.B. „Wir dürfen ja auch nicht. Oder warum wirst jetzt du laut, wenn du von 
uns forderst, oder wer schreit ist im Unrecht.“ (Int01, 252f ) und fordern so – oftmals in Kombi-
nation verschiedener Reaktionsformen – explizit oder implizit die Einhaltung der Regeln, sofern 
sie den Regelverstoß nicht als legitim akzeptieren oder zumindest Akzeptanz symbolisch äußern. 
Das heißt auch wenn die Kinder der Studie nicht in jeder Situation, in der das elterliche Verhalten 
als illegitim betrachtet wird, explizit auf den Regelbruch verweisen – in 19 der 24 Familien wird 
wenigstens ein solcher verbaler Vermittlungsversuch durch mindestens eines der Kinder explizit 
geäußert –, zeigen sie dennoch ihren Eltern an, wenn für sie ein Problem vorliegt. Selbst ein Wei-
nen oder Schweigen des Kindes kann als Perturbation dienen, die die Eltern zum Nachdenken, zu 
einem Gespräch mit dem Kind usw. anregt (vgl. z.B. Int18, 182–185).

Interessant im Kontext von Kindern als Vermittler ist der in Familie Drexler aufscheinende 
Vier-Augen-Deal, zu dem hier zunächst kurz die Hintergründe erläutert werden: Der Blick des 
Dritten scheint von großer Bedeutung für die Mutter zu sein, dies wird nicht nur im Rahmen 
der Erhebung gegenüber den Interviewern als Bemühen um einen guten Eindruck deutlich, 
sondern auch inhaltlich in den Interviews: Höflichkeit nennt Frau Drexler als allgemeingültige 
Regel (Int18, 99, 106), argumentiert damit auch im Rahmen der Q-Methode (Int18, 150) und 
als Vorbildsituation ihrer zehnjährigen Tochter Diana im Kontext allgemeingültiger Regeln 
führt sie an, dass diese bei einer Geburtstagsfeier allen Gästen die Hand gab.

„Interviewer:	 Und aus welchem Grund fanden Sie das gut?
Frau Drexler: 	 Ja, das ist gut angekommen bei den Leuten (Lachen).
Interviewer:	 Ach so, okay.
Frau Drexler: 	 Also, die haben dann im Nachhinein noch gesagt „Ja buoh, toll!“ und „Sieht man nicht 

so oft.“ und klar ist man da stolz dann.“ (Int18, 228–231)

Diana berichtet, dass sich die Mutter „früher“ von der Tochter in Form von schriftlichen Straf-
arbeiten im Sinne eines Lehrer-Schüler-Rollenspiels sanktionieren ließ, z.B. als Konsequenz, 
wenn Frau Dexler zur Chorprobe gegangen war ohne sich zu verabschieden (Int20, 421–424). 
Weiterhin erzählt Diana im Einzelinterview ein aus ihrer Sicht einmaliges, selbstsüchtiges Ver-
halten der Mutter, die sich im Einkaufszentrum Kleidung gekauft hat, aber Diana nichts. Die 
Tochter hat sich ein Buch gewünscht und zu dem Zeitpunkt noch kein Taschengeld (Int20, 
439–447), also keine finanziellen Ressourcen, sich selbst ihre Wünsche zu erfüllen und die Mut-
ter hat ihre Ressourcen nicht geteilt. Diana sagt:

„Diana:	 Und das traue ich mich immer nicht, vor den ganzen Leuten, da in der (Einkaufscenter) 
mit der Mama so zu reden. Und als wir dann im Auto waren, habe ich es ihr gesagt. 
„Du, Mama, das finde ich irgendwie nicht richtig, dass du dir alle Sachen kaufst und wir 
bekommen nichts.“ Und, dann hat sie gesagt, „Ja, stimmt, du, und das tut mir jetzt aber 
leid und dann kriegst du beim nächsten Mal dein Buch“ und so.“ (Int20, 473–476)



160  | Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung

Beim nächsten Einkauf erhielt Diana das gewünschte Buch (Int20, 447). D.h. unter vier Augen 
im geschützten Raum des Autos, ohne dass die Öffentlichkeit es sehen kann, erkennt die Mutter 
die Argumentation der Tochter an und dass Diana „so“ mit ihr spricht – nämlich der Mutter 
ihr Fehlverhalten aus Sicht der Tochter aufzeigend im Sinne vertauschter Rollen. Frau Drexler 
ändert in Folge ihr Verhalten. Im Familiengespräch führt Diana genau diese Situation an. Die 
Mutter reagiert verärgert. Ihr wird mit ihrer Handlung der Bruch derjenigen Regel zugeschrie-
ben, die sie selbst zuvor im Interview als allgemeingültig anführt: „Also Egoismus hasse ich.“ 
(Int18, 107) und im Rahmen der Q-sort-Methode auf Platz eins legt (Int18, 134). Mit hochro-
tem Kopf stellt die Mutter, sichtlich bemüht ruhig zu bleiben, klar, dass diese Situation schon 
lange zurück liegen müsse, es sich also nicht um ein typisches Verhalten ihrerseits handle. Sie 
bedankt sich bei der Tochter, als diese das bestätigt (Int22, 445–447) und somit die Beschädi-
gung des von Frau Drexler vermutlich antizipierten Fremdbildes des Publikums der Studie mi-
nimiert. Daraufhin versucht die Mutter sokratisch anmutend aus der Tochter hervorzulocken, 
dass die Mutter zu Unrecht beschuldigt wird:

„Mutter:	 Findest du jetzt, war ein Verstoß
Diana:	 Ja.
Mutter:	 gegen die allgemeingültige Regel, selbstsüchtig, nicht selbstsüchtig
Diana:	 Ja.
Mutter:	 zu sein.
Vater:	 /??/
Mutter:	 War das selbstsüchtig?
Diana:	 Ja.
Mutter:	 Ja?
Vater:	 Nur weil du nichts gekriegt hast?
Mutter:	 (schrille Stimme) War das vielleicht von dir selbstsüchtig?
Diana:	 Nein. Weil du, weil du dir ganz viel gekauft hast.“ (Int22, 469)

Als dies nicht gelingt, erklärt die Mutter, dass sie umgekehrt auch Diana in der Situation Ego-
ismus vorwerfen könnte (Int22, 499–501), woraufhin Herr Drexler entscheidet, dass es diesbe-
züglich keine Einigung geben wird (Int22, 503), also den Konflikt vor der Kamera beendet, und 
ein neues Beispiel gesucht wird. Die Störung der Inszenierung der vorbildlichen Mutterrolle 
wird hier mit der als ‚moralisch integere Person‘ überlagert. Die Tochter hat hier vermutlich 
einen unausgesprochenen Vier-Augen-Deal gebrochen und Fremden Einblicke gewährt, die 
nicht für sie bestimmt sind. Der von der Tochter gezeigte Rollentausch passt nicht zu der Rolle, 
die die Mutter nach außen darstellen möchte, obgleich Diana auf der Hinterbühne – in ihrer 
Narration handelt es sich hier um das Auto Frau Drexlers, das die Blicke der Öffentlichkeit aus-
schließt – auch die Vermittlerrolle einnehmen und als falsch betrachtetes Verhalten der Mutter 
besprochen werden kann (vgl. Goffman 2017).

Die erwartete Rolle der Kinder auf der Vorderbühne ist nicht die des Vermittlers, z.T. schein-
bar auch, da damit ein Entlarven der nicht überzeugend gespielten, moralisch vorbildlichen 
Elternrolle im Sinne Goffmans einher geht. Dennoch zeigen sich in der Untersuchung immer 
wieder Situationen, in denen die Kinder vermittelnd auf die Eltern einwirken, etwa wenn die 
Kinder in Familie Jenner durch ihre Anwesenheit – bereits ihre körperliche Präsenz unterstützt 
die Selbstkontrolle im Sinne des Rollenspiels der Mutter – und Aussprüche wie „Jetzt reicht es 
aber wieder einmal“ Frau Jenner bremsen, ihren Frust am Vater auszulassen (Int53, 570f ) oder – 
einen Gesetzesübertritt verhindernd – Ina Illner den Vater verbal davon überzeugt, nicht illegal 



|  161Fazit

in einem anderen Land zu übernachten, stattdessen die Autofahrt fortzusetzen (Int45, 39–41). 
Auch wenn die Kinder, wie Carsten Callweit (vgl. Kapitel 11.2.1) oder Klara Krumm für sich 
oder andere einstehen und den Eltern Falschbeschuldigungen und Vorurteile verbal aufzeigen 
(z.B. Int57, 629–648), Eltern für ihre Lügen etwa, wie Gabriel Grenz, verbal und mit Blicken 
bestrafen (Int34, 233), treten sie als Vermittler in Aktion, u.a. in den genannten Fällen mindes-
tens situativ akzeptiert. Wird auf elterliches Regelbrechen, etwa im Fall Simon Schaller (vgl. 
Kapitel 12.3.2), nicht als solches explizit reagiert, sondern Akzeptanz der Kinder interpretiert, 
kann dies den Eltern als Rechtfertigung dienen, auch wenn der jeweilige Elternteil eigentlich 
weiß, dass sein Verhalten falsch ist.

11.5	 Fazit

In der MoKKiE-Studie werden Kinder allgemein – also entkoppelt von konkreten Personen – 
weitgehend als moralisch gut skizziert mit einem Aneignungsbedarf der nichtgenetischen Tä-
tigkeitsdisposition ‚Moral‘. Personenbezogene Kinderbilder werden auch mit Blick auf moral-
relevante Aspekte, sofern Geschwister vorhanden, meist kontrastierend zu diesen, beschrieben, 
wobei Charakter, Sternzeichen, Geschlecht, Alter sowie Körper bzw. Gefühl vs. Geist als Be-
wertungs- und Erklärungsrahmen aufscheinen. Hier werden teilweise moralbezogene Stigmati-
sierungen und im Kontext dieser, sowie der wahrgenommenen Ressourcenverteilung zwischen 
den Akteuren, Pauschalverurteilungen vorgenommen, die im Rahmen von Moralerziehung 
zum Tragen kommen können.
Während Kindern nur in Ausnahmefällen eine Vorbildfunktion oder Vermittlerrolle situativ 
gegenüber ihren Eltern im Kontext von Moral zugeschrieben wird, zeigt sich, dass sie dennoch 
innerfamiliär vermittelnd gegenüber den Eltern in Erscheinung treten. Dies wird vermutlich 
u.a. dann eher von den Eltern anerkannt, wenn dabei die Dramaturgie der innerfamiliären Rol-
leninszenierung als moralisch vorbildliche Eltern und von ihnen lernende Kinder auf der Vor-
derbühne nicht gestört wird (vgl. Goffman 2017), bzw. mit dieser wieder zusammengebracht 
werden kann, wie im Fall von Frau Wagner (vgl. Kapitel 10.3.1). Dass nicht nur die Etikettie-
rung als besonders wenig bzgl. moralischer Regeln konformes Kind resp. Person zur Unterdrü-
ckung dieser genutzt werden kann, sondern auch von gegenteiligen Zuschreibungen als zu gut-
mütig und zu konform bzgl. moralischer Regeln, wird noch im Rahmen von Familie Schaller 
gezeigt (vgl. Kapitel 12.3.2). Zuvor soll jedoch auf die Mutter- und Vaterbilder in den befragten 
Familien eingegangen werden.



12	 Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären 
Moralerziehung

In der Studie werden, im Rahmen der Interviews und Familiengespräche, symbolisch geäußerte 
Selbst-, Fremd- und Leitbilder mit Blick auf Moral, Erziehung und Macht in den Blick genom-
men, weiterhin mit sozio-ökonomischen Angaben aus den Fragebögen bei Bedarf zusammen-
geschaut. Dabei werden – sofern relevant für Moralerziehung – zunächst symbolisch geäußerte 
Elternbilder zwischen den Welten ‚Familie‘ und ‚Beruf ‘ sowie entsprechende Ressourcen von 
Müttern und Vätern – wie z.B. ökonomisches Kapital und Partizipationsmöglichkeiten skizziert 
(Kapitel 12.1). Hier und im nächsten Kapitel treten auch innerfamiliäre Konfliktherde zu Tage. 
In Kapitel 12.2 steht die moralbezogene Regelkonformität der Eltern, ihre Rolle als moralisches 
Vorbild sowie elterliches Nichtkönnen im Fokus. Da Vorrechtsäußerungen den Gegenstands-
bereich von Moralerziehung im in der Studie anvisierten Teilaspekt von Moral – moralische 
Regeln – insofern mit der machtbezogenen Beziehungsebenen in einem Negativem, nämlich 
einem Negieren von moralbezogener Regelgleichheit, verbinden, wird dann ein Schwerpunkt 
auf elterliche Vorrechtsäußerungen im Rahmen von und in der Bedeutung für Moralerziehung 
gesetzt. Nach einer Indikationen aus den Daten mit Blick auf die Geschlechter- und allgemeine 
Elternrollen bzgl. Vorrechtsäußerungen (Kapitel 12.3.1), werden zwei Spielarten von Gleichbe-
rechtigung fallkontrastierend gegenüber gestellt und so mittels der dramaturgischen Ebene, z.T. 
verdeckte, Familienpraxen gezeigt (Kapitel 12.3.2). Ferner werden moralische Regelverstöße 
unter der Frage nach rollenspezifischen Vorrechten und Gleichwürdigkeit betrachtet (vgl. dazu 
auch Kapitel 5.2.1), insbesondere auch innerfamiliäre Gewalt (Kapitel 12.4.1). Weiterhin wird 
nach pädagogisch förderlichen, moralbezogenen Regelverstößen und Regelgleichheit nicht ver-
letzenden Verstößen gegen moralische Regeln gefragt (Kapitel 12.4.2).

12.1	 Elternbilder und Moralerziehung im Kontext der Welten ‚Familie‘ und 
‚Beruf ‘

In 2199 der 24 befragten Familien ist der Vater laut Fragenbögen der Haupt- oder Alleinverdie-
ner. Dies wird in den Interviews i.d.R. so formuliert, dass der Vater für das Verdienen des Geldes 
zuständig ist oder dass seine Rolle vorwiegend im Arbeiten bestehe (vgl. z.B. Int09, 266, Int20, 
690–702). Auffällig ist, dass das Bild des Ernährers begrifflich in diesem Kontext nur in 4 von 
24 Familien benutzt wird: In zweien, in der der Vater der Haupt- aber nicht der Alleinverdiener 
ist (Int24, 354, Int88, 287), in Familie Schaller sieht sich der Vater als Ernährer, obwohl seine 
Frau in etwa das gleiche Einkommen hat (Int95, 164, 1409) und in Familie Naser teilt die Mut-
ter die Rolle des Ernährers mit ihrem Mann genauso wie des Erziehers (Int70, 766–769). In 
Familie Krumm wird die Rolle des Ernährers über das Erwirtschaften des Familienunterhalts 
hinaus ergänzt: „Er achtet darauf, dass wir uns (.) gut und ordentlich ernähren“ (Int55, 466). 
Dies tut der Vater, indem er gesunde Nahrung für die Familie kauft. Weiterhin kocht er am 
Wochenende – mindestens gelegentliches Kochen wird in 16 der 24 Familien als Aufgabe der 
Väter angegeben, das Einkaufen von Nahrungsmitteln in elf Fällen – die Zahlen könnten bei 

99	 In Familie Taubner ändert sich dies auf Grund der Geburt der Tochter vor wenigen Tagen vor dem Befragungszeitpunkt 
zusätzlich dahingehend.



|  163Elternbilder und Moralerziehung im Kontext der Welten ‚Familie‘ und ‚Beruf ‘

konkreter Nachfrage höher liegen. Der Schwerpunkt der Rolle des Vaters liegt laut den Befrag-
ten jedoch auf der beruflichen Arbeit. 
Die Verteilung von beruflicher und Familienarbeit zwischen den Geschlechtern deutet sich 
auch in den Regelverstößen an:
Während nur mit Blick auf 2 der 24 Väter Regelverstöße100 im Sinne als ungerecht bewerteten 
Entscheidungen getroffen werden, ist dies bzgl. 8 der 24 Mütter der Fall. Die beiden Väter sowie 
4 Mütter urteilen in den Regelverstößen bei Geschwisterstreitereien pauschal parteilich, infor-
mieren sich nicht, was wirklich passiert ist. Auch in weiteren 3 der 8 mütterlichen Regelverstöße 
informieren sich die Mütter nicht richtig vor der Entscheidung und lassen Aufgaben, die zeitlich 
aus ihrer Sicht zu kurz ausgeführt wurden, pauschal nacharbeiten (Int06, 181), sanktionieren 
bei vom Kind unverschuldeter Unordnung und Dreck (Int08, 195–202) oder unverschuldeten 
und unbeabsichtigten Missgeschicken, wie eine Tasse fallen lassen (Int30, 501–509). Weiter-
hin wird Frau Quast von ihrer Tochter angekreidet, dass diese sie im Rahmen des brüderlichen 
Fehlverhaltens bewusst mit bestrafte, mit dem Kommentar „[…] da kannst du dich bei deinem 
Bruder bedanken […]“ (Int86, 60). Möglicherweise werden solche Regelverstöße vermehrt bzgl. 
der Mütter genannt, weil diese insgesamt häufiger in der Familie entscheiden (siehe unten).
Bei den Vätern hingegen wird häufiger ein Brechen von Vereinbarungen bzgl. gemeinsamer Un-
ternehmungen genannt: Während bzgl. 11 von 24 Vätern mindestens ein solcher Regelbruch 
erzählt wird, ist dies nur bei 4 der 24 Mütter der Fall. Auch dies könnte mit der im Vergleich zu 
den Müttern verhältnismäßig wenigen Zeit der meisten Väter (vgl. Kapitel 8.6) der Studie in der 
Familie zusammenhängen.
Einstellungen und Strategien aus dem Arbeitsleben werden z.T. in das Familienleben im Kontext 
von Moralerziehung übertragen. So erklärt etwa Vater Lechner, dass Erziehung sich kaum von Per-
sonalführung unterscheide (Int61, 494) und dass er seinen Kindern beizubringen versucht, „Win-
Win-Situationen“ zu schaffen  – dies sei nicht nur im wirtschaftlichen Bereich sinnvoll (Int61, 
84–87). Weiterhin vermutet Herr Schaller, dass er sich so schnell aufregt, etwa über ein nicht 
aufgeräumtes Zimmer seines Sohnes, weil er sich derartige Schlampigkeit als Flugzeugmechaniker 
nicht leisten kann (Int95, 846–849). Auch auf der abstrakten Ebene moralischer Regeln werden 
berufliche Hintergründe geäußert, etwa die körperliche Unversehrtheit im Kontext des Berufs als 
Polizeibeamten (Int29, 99f ) oder respektvoller Umgang mit allen Menschen und Gastfreundschaft 
im Kontext des Berufs aufgeführt von häufig geschäftlich Auslandsreisenden (Int56, 219–225, 
Int112, 157–168). Berufspädagogen und -pädagoginnen nehmen ihren Beruf u.a. z.T. in Form ho-
her Ansprüche an sich selbst mit in die Familie. So fragt sich Frau Richter nach einem Regelverstoß 
„[…] was bist denn du für eine Pädagogin“ (Int89, 729). Es deutet sich stellenweise an, dass sie ihr 
Erziehungsverhalten im Nachhinein im Kontext beruflichen Wissens analysieren, z.B.:

„Frau Taubner: Ich denke, rein psychologisch betrachtet, wäre es wahrscheinlich besser gewesen ihn 
aufzubauen (.) statt niederzumachen. Warum habe ich es nicht geschafft? (Pause)“ (Int100, 617f )

Ihr Beruf selbst wird z.T. auf Grund zugeschriebenen pädagogischen Mehrwissens und  
-könnens als Ressourcenvorteil in der Familie anerkannt (vgl. z.B. Kapitel 12.3.2).
Berufstätige Eltern changieren zwischen mindestens „zwei Welten“ (Int50, 754) – der Arbeits- 
und der Familienwelt –, zwischen denen eine Vermittlung notwendig ist, die etwa Frau Krumm, 
halbtags berufstätig, bzgl. ihres in der Kategorie 43–60 Stunden pro Woche arbeitenden Ehe-
manns, wie folgt beschreibt:

100	 Es wird weitere Kritik in dieser Richtung auch in anderen Familien geäußert, aber nicht als Regelverstoß angeführt.



164  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

„Frau Krumm: 	 Und da gibt es schon immer, also, es ist wichtig, weil es gibt dann immer viel dann noch 
auszutauschen und zu erzählen und das machen wir im Grunde auch (.) immer eigentlich. 
Wenn er abends nach Hause kommt, dass wir uns eben gegenseitig berichten, was dann war. 
Er sagt mir, was bei ihm so vorgefallen ist und was ihn so beschäftigt, im Beruf und in der 
Arbeit und so. Und ich erzähle ihm im Prinzip auch (.) relativ genau, was wir alles gemacht 
haben und was genau war und welches Kind in welcher Situation wie reagiert hat oder ge-
macht hat oder so. Weil ich denke, dass es für ihn auch ganz wichtig ist, weil er die Sachen 
tatsächlich nicht so, mitbekommt, weil er eben die meiste Zeit weg ist.“ (Int55, 605–609)

Eine Weltenvermittlung scheint als essentieller Bestandteil eines Doing Family auf und gelingt 
nicht in allen Familien der Studie. Ein Beispiel ist etwa Vater Vogler, der circa fünf Autostunden 
vom Wohnort der Familie entfernt in einem anderen Bundesland als Manager im Bereich Ma-
schinenbau arbeitet und nur am Wochenende in der Familie ist (z.B. Int113, 503–507). Wenn 
Herr Vogler in der Familie ankommt, führt er damit diese zusammen, weil seine Anwesenheit 
„etwas Besonderes“ ist (Int114, 272–274) und er laut seiner Frau einen „Wahnsinns-Input“ ein-
bringt (Int111, 1165). Dieser besteht in folgender Tätigkeit:

„Interviewer:	 Was heißt dann Input?
Frau Vogler: 	 Naja, jetzt war er zum Beispiel da zwei Tage in (Ortsname) und hat erzählt, wie das war 

und was er da gesehen hat und erlebt hat, und das ist, da nimmt die Familie schon ganz 
schön daran teil.

Interviewer:	 Mhm.
Frau Vogler: 	 Und teilt es und erzählt es auch, ja? Und das ist, in (Name des Landes) war er und in 

(Name des Landes) und weiß der Kuckuck wo überall und erzählt es auch und bringt 
er Geschenke mit und das ist für die Kinder, also für mich auch, für alle ist das sehr 
bereichernd.“ (Int111, 1171–1175)

Wie ein Besucher erzählt der Vater von seinen Reisen und bringt Geschenke. Der 16-jährige 
Sohn Viktor schildert, dass die Familie den Vater wegen seiner Abwesenheit Macht entzieht 
und ihn weiterhin durch Missachtung quasi bestraft:

„Interviewer:	 Mhm, und wie ist denn so die Position von deinem Vater jetzt in der Familie?
Viktor: 	 Ja, also, ja, so ein bisschen (.), er kriegt viel ab, wenn er zu Hause ist, weil er nicht ernst 

genommen wird. Wir ärgern ihn also ein bisschen, also so lange, werden viele Gags über 
ihn gemacht und so etwas, kleine Witze, weil er (.), keine Ahnung, wie soll ich sagen, 
er ist ja nicht immer da und dann (.) will er immer erzählen, was er alles erlebt hat mit, 
wenn er auf Geschäftsreise war und so, wird sich natürlich ein bisschen lustig gemacht. 

Interviewer:	 Ja.
Viktor: 	 Ja sonst eigentlich auch schon autor, nicht autoritär, würde ich jetzt nicht sagen, aber 

(Pause) wenn er schon etwas sagt, dann hat er auch Recht meistens, also nicht Recht, er 
kann sich schlecht durch, ja, doch, er kann sich doch relativ schlecht durchsetzen.

Interviewer:	 Mhm.
Viktor: 	 Weil niemand so richtig auf ihn hört.“ (Int115, 672–679)

In der wenigen Zeit in der Familie stellt sich der Vater mit seinen Erzählungen in den Mittel-
punkt – was die anderen Familienmitglieder erlebt haben, scheint nicht oder nicht zentral thema-
tisiert zu werden. Er partizipiert also damit nicht am Familienleben, sondern lässt nur umgekehrt 
die Familie an seinem Arbeitsleben teilhaben. Unter anderem Defizite im familienbezogenen Wis-
sen und möglicherweise auch die Zuschreibung mangelnden Interesses an der Familie scheinen als 
ein Hintergrund der Entmachtung des Vaters auf (vgl. dazu auch Kapitel 12.3.1).



|  165Elternbilder und Moralerziehung im Kontext der Welten ‚Familie‘ und ‚Beruf ‘

Aber nicht nur im Fall von Wochenendvätern kann die Weltenvermittlung misslingen. Etwa 
wird in Familie Uhl wenig zwischen den Eltern im Alltag – aus Sicht der Mutter zu wenig – 
über das Familienleben kommuniziert (Int106, 1303), Vater Adelt möchte mit vielen Familien-
angelegenheiten laut seiner Frau nicht „belästigt“ werden (Int01, 221f ), hat ihr zufolge kaum 
Verständnis für die Belange der Kinder und wird von den Kindern „eher“ nicht als Erzieher 
akzeptiert (Int01, 429–437) oder in Familie Ortlof wird Negatives wie schlechte Schulnoten 
und Schimpfen vom Vater ferngehalten (Int77, 319–325, Int75, 342–351) (vgl. auch Kapi-
tel 12.3.1). Die mangelnde Weltenvermittlung, resp. ein Mehrwissen über eine der Welten, im 
Kontrast zu einem diesbezüglich unterstellten Defizit des Gegenübers wird jedoch auch als Res-
source eingesetzt: Das Gegenüber habe keine Ahnung von der Welt des Akteurs. So fordert 
etwa die zwei Vormittage pro Woche berufstätige Frau Jenner von ihrem Mann, dass auch er im 
Krankheitsfall der Kinder zu Hause bleibt oder er an diesen Tagen nicht wie üblich über seine 
vertraglich festgelegten Stunden deutlich hinaus arbeitet (Int50, 659, 754–770). Die fehlende 
Weltenvermittlung wird zum Totschlagargument des Vaters „[…] du weißt ja nicht, wie es in 
der Arbeitswelt draußen zugeht“ (Int50, 758). Auch die Entscheidungsmacht der Mütter in 
den Familien basiert auf ihrem Mehrwissen bzgl. des Familienalltags (vgl. z.B. Familie Frinzel, 
Kapitel 10.3.2, und Familie Schaller 13.3.2), das sie z.T. nur ausgewählt zu teilen bereit sind. 
Etwa überlegt Frau Jenner, dass Sie ihren Mann nicht mehr über Sehnsüchte der dreizehnjäh-
rigen Tochter bzgl. eines männlichen Freundes o.ä. informiert, weil ihr Mann im Gespräch mit 
der Mutter in der Vergangenheit nicht wie gewünscht reagierte (z.B. Int50, 602–615). Auch 
werden Versuche der Väter, stärker am Leben der Familienmitglieder zu partizipieren, teilweise 
von den Müttern unterbunden. So weigert sich Frau Uhl, als ihr Mann vorschlägt, zum Eltern-
gespräch in die Schule mitzukommen, gemeinsam mit ihm hinzugehen – wenn, dann müsse er 
das alleine tun, denn „[j]eder hat irgendwie so seine Bereiche“ (Int106, 1112); er würde damit 
also in ihren eingreifen. Beispielsweise sind auch Herr Taubner und Herr Richter bereit, mit 
der Mutter gleichberechtigt in Teilzeit zu arbeiten, aber die beiden Mütter wollen dies nicht, 
bzw. – nachdem es bereits praktiziert wurde – nicht mehr (Int101, 769–772, Int89, 925–946).
Auch Partizipationsentzug wird z.T. als Ressource genutzt, beispielsweise um keine Dinge tun 
zu müssen, auf die man keine Lust hat:

„Frau Hartl: 	 Er drückt sich auch gerne. Das muss ich natürlich auch dazu sagen, also, er drückt sich 
gern, direkt etwas mit seinen Kindern zu machen. Das ist immer dann schon ganz prak-
tisch, wenn er erst um neun Uhr kommt und alle sind irgendwie verräumt. Und er kann 
essen und sich vor den Fernseher legen. Also, das ist natürlich auch, stört mich auch 
manchmal. Genau.“ (Int39, 819–824)

Außerdem kann, wer nicht da ist, auch nicht mittels Ignorieren o.ä. bestraft werden, weshalb 
derartige Versuche in Familie Adelt fehlschlagen (Int03, 309–313); und der Partizipationsent-
zug wird von Herr Adelt auch strafend eingesetzt, wenn die Kinder ‚nerven‘ (Int03, 306).
Gemeinsam ist berufstätigen männlichen und weiblichen Elternteilen, dass sie i.d.R. nach der 
beruflichen Arbeit, also beim Übergang zwischen den Welten, eine Pause benötigen, diese aber 
oftmals nicht erhalten oder sie sich wenn, dann meist als illegitim betrachtet, verschaffen. Etwa 
Frau Schaller erklärt: 

„Frau Schaller: 	Manchmal komme ich von der Arbeit und bin wie eine Furie, da sagen sie „Mama, jetzt 
hör‘ aber einmal auf !“, also, da sagt eigentlich jeder, was er denkt und was er meint.

Interviewer:	 Mhm, okay, was meinen Sie mit Furie?



166  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Frau Schaller: 	 Also, ich arbeite in der Schule und manchmal ist das auch nervig, wenn man den ganzen 
Tag die Geräusche im Ohr hat und dann will ich, dass es ruhig ist, dass einfach einmal nur 
zehn Minuten keiner etwas zu mir sagt und ich muss ja dann gleich das Essen machen 
und Aufwärmen und irgendetwas tun und dann sage ich schon „Okay, heute bitte ein-
fach einmal zehn Minuten gar nicht mit mir reden.“, aber das ist dann an so einem Tag, 
meine ältere Tochter, die ist jetzt in der Zehnten, die hat dann einmal eine Vier, und ist 
dann sauer, dass sie eine Vier hat, (ahmt die Tochter nach) „AH, jetzt wo ich mein Ab-
schlusszeugnis kriege, versaut mir der blöde Lehrer meine ganzen Noten!“ und ich denke 
mir, hättest ein bisschen mehr gelernt. (lautes Lachen). Sage aber immer gar nichts. Ja, 
und dann kommt der nächste, der schimpft dann über das und dann ist natürlich wieder, 
„Oh, jetzt lasst mir einfach meine Ruh. Geht in euer Zimmer und kommt einfach in einer 
Viertelstunde, wenn das Essen fertig ist, wieder.“ (ahmt die Kinder nach) „Heute bist aber 
schlecht drauf “, also so, mei, einfach, wenn es einem selber einmal reicht, dann vergreift 
man sich auch einmal im Ton. Aber das sagen sie dann schon.“ (Int94, 254–258) 

Aber auch ohne schreiendes Einfordern der Pause werden Situationen als illegitim betrachtet 
genannt, in denen sich Mütter, auch Hausfrauen, nach einem anstrengenden Tag ausruhen – die 
Mütter werden als selbstsüchtig (z.B. Int113, 758–760) oder faul (z.B. Int104, 323) beschrie-
ben. Auch von den Vätern wird gewünscht, dass sie  – direkt nach der Arbeit in der Familie 
angekommen – voll partizipieren. So führt etwa Mutter Jenner eine von ihr als Regelverstoß 
ihres Mannes betrachtete Situation an:

„Frau Jenner: 	 Also so diese Verletzung verstehe ich jetzt in dem Moment, wie ich auch vorher schon 
gesagt habe, den anderen nicht wahrnehmen, nicht hören, was der andere sagt, und da 
weiß ich eine Situation, dass der Papa letzte Woche heimgekommen ist, ganz spät am 
Abend und die ( Jana) war schon auf dem Weg ins Bett zu gehen, so spät war es also, und 
sie hat sich vor den Papa hingestellt und wollte ihm erzählen, dass sie im Sportunter-
richt in der Fußballmannschaft war, die sieben zu null gewonnen hat und der Papa hat 
sie überhaupt nicht wahrgenommen, nicht einmal Blickkontakt aufgenommen; sie hat 
es jetzt nicht als so schlimm empfunden, weil es kam also die Bemerkung „Ja super!“ 
vom Papa. Ich habe die Szenerie einfach beobachtet und fand sie furchtbar verletzend, 
also auch mir gegenüber, die ich ihm eigentlich den Rücken frei halte, damit er so arbei-
ten kann und (.) wenn er dann eben heimkommt, dass er dann nicht einmal diese zwei 
Minütchen für den Augenblick sagen kann, dann jetzt da zu sein. Also das war jetzt so, 
mir hat es weh getan, mich hat es verletzt.“ (Int50, 323)

Bereits der Übergang von der Arbeitswelt in die Familie birgt, laut den vorliegenden Daten auf 
Grund der Anspannung der Auszeit bedürftigen Eltern und der Illegalisierung von Auszeiten, 
ein hohes Potential für Konflikte im Kontext moralischer Regeln.
Bzgl. der Partizipation an der Welt der Familie zeigt sich ein bedeutender geschlechtsspezifischer 
Unterschied der elterlichen Studienteilnehmer: Bei den untersuchten Müttern deutet sich an, 
dass ihre Partizipation am Familienleben insgesamt mindestens eher hoch ist. Ihre Rolle wird in 
22 der 24 Familien mindestens tendenziell als Zentrum der Familie beschrieben, welches i.d.R. 
mit Leistungen auch für andere bzw. für die Familie insgesamt verbunden ist: Die Mutter ist 
„zentrale Anlaufstelle“ (Int13, 376, Int18, 300), „Ansprechpartner vor Ort“ (Int29, 304; vgl. 
Int65, 665), „der stabilste Faktor“ (Int100, 892), „Dreh- und Angelpunkt“ (Int45, 284), „Anker 
des Schiffs“ (Int40, 368), „Familienmanager“ ohne den nichts läuft (Int45, 283, vgl. Int106, 
879–882, Int03, 699, Int06, 289–291, Int34, 338, Int51, 471–475, Int53, 408, 412, Int118, 
325, Int79, 1023, Int80, 271), „große[r] Organisator“ mit den „Fäden in der Hand […] in den 



|  167Elternbilder und Moralerziehung im Kontext der Welten ‚Familie‘ und ‚Beruf ‘

kleinen Alltagsdingen“ (Int08, 287–292, vgl. Int39, 853, Int50, 591, Int76, 367, Int79, 1024f, 
1031–1036, Int89, 970–984, Int55, 455–460, Int95, 1102, Int101, 734f, Int111, 1136–1144, 
1225f, Int112, 453), ohne den sich alle „die Köpfe einschlagen“ würden (Int51, 471–475, Int53, 
408, 412, Int50, 591); sie ist „alles“ (Int121, 351, vgl. Int86, 1000, 84, 534), der „Geist, der 
alles am Laufen hält“ (Int112, 452, vgl. Int23, 305) und „das Ganze ein bisschen, ja, verknüpft 
miteinander“ (Int33, 557; vgl. Int43, 309); bei ihr „laufen die Fäden zusammen“ (Int50, 589). 
Anders wird es in zwei Familien geäußert, in der beide Eltern als Zentrum fungieren (z.B. Int70, 
772f ), Vater Lechner sagt: 

„Herr Lechner: 	Kinder sind ein Mitglied der Familie, aber die Kernzelle ist eigentlich Papa und Mama, 
die das Ganze halten und die Kinder gruppieren sich darum herum.“ (Int61, 452)

Da die Mutter „Quelle des Lebens“ (Int61, 354), „Säugende“ (Int61, 351) mit „Mutterinstinkt“ 
(Int61, 350) sei, kommen die Kinder laut Herrn Lechner also naturbedingt bei Anwesenheit 
beider Eltern dennoch zur Mutter, wenn sie sich verletzt haben und Hilfe benötigen (Int61, 
353), obgleich er als Zwillingsvater „auch ein Kind bekommen“ (Int61, 344), sich von Geburt 
an gekümmert und eine „intensive Beziehung“ hat (Int61, 347). Damit handelt es sich aber 
nicht automatisch um ein Ungleichgewicht der Zentrumsfunktion, sondern es gibt Herrn Lech-
ner zufolge geschlechtsspezifische Unterschiede, die Rollen sind aber beide zentral.
Ihre i.d.R. zentrale Stellung wird von den Müttern selbst nicht immer positiv gesehen, was sich 
z.B. in Begriffen wie „Hausdrache“ – da Ansprechperson für Beschwerden, Positives wird nicht 
geäußert (Int79, 1025–1029) – „Haussklave“ (Int115, 479) und „Trottel für alles“ (Int84, 534) 
äußert oder in Aussagen wie „die meiste Zeit ist es doch so, dass ich praktisch die Kinder so im 
Schlepptau, oder am Rockzipfel habe“ (Int55, 442) – „[…] ich hätte gern mehr Zeit für andere 
Dinge, ja“ (Int55, 450) zeigt.
In 14 der 24 befragten Familien wird die Mutter mindestens mit Blick auf die Kinder und den 
Familienalltag beschrieben als die „Chef[in]“ (Int29, 268, Int51, 468f, Int94, 592), „der Leit-
wolf, das Leittier“ (Int29, 304), „der Herr im Haus“ (Int65, 583), „erste Erziehungsberechtigte“ 
(Int06, 287), sie „hat die Hosen an“ (Int90, 509, Int101, 751, Int93, 429) resp. ist zuständig für 
die „Führung“ und „Lenkung der Familie“ (Int80, 277, vgl. z.B. auch Int111, 1226). In zwei wei-
teren Familien wird angegeben, dass die Mutter häufiger als der Vater entscheidet, auch wenn 
dieser anwesend ist, mit der Begründung, dass sie eine niedrigere Toleranzschwelle habe (Int23, 
425–434, Int33, 281f ).
In sechs Familien wird erzählt, dass beide Elternteile bei Kopräsenz in ihrer Erzieherfunktion 
gleichberechtigt sind, wobei eine dieser Mütter, Frau Callweit, die Kinder wiederholt verbal 
anweist, den Vater als mit ihr gleichberechtigten Entscheider zu behandeln, dies wird aber nicht 
akzeptiert:

„Frau Callweit:	Es läuft einfach ganz viel über mich, also, mein Mann macht viel mit den Kindern, so ist 
das nicht, aber letzte Woche war so eine Situation, wo der (Carsten) mich in der Küche 
fragt, ob er auch eine Breze haben kann, obwohl der Papa am Tisch sitzt und die Brezen 
vor ihm liegen. Sage ich, dann gehe bitte da raus und frage ihn. Oder die laufen zu mir 
hoch und fragen mich, ob sie bei einer Freundin übernachten dürfen, obwohl, ich sage 
„Ja, Entschuldigung, der Papa sitzt unten!“.“ (Int13, 379–381)

In den übrigen zwei Familien wird angegeben, dass der Vater häufiger bei Kopräsenz entscheidet.
Die Macht der Mütter wird z.T. kritisch beäugt (vgl. z.B. Kapitel 10.3.2) und Machtmissbrauch 
kritisiert. Frau Quast etwa bestimme z.T. ohne Rücksicht auf die Bedürfnisse anderer (z.B. 



168  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Int86, 1001–1008). Ihr Ehemann genießt Ausflüge mit den Kindern ohne sie, was er wie folgt 
erklärt:

„Herr Quast: 	 Was gut war, was mir jetzt so hinterher einfällt, das war, ich war der einzige, der Re-
geln aufgestellt hat und der eben diese Regeln befolgen musste. Also ich war der einzige 
„Du machst das und das, und du bleibst da und da“, und nicht vielleicht irgendjemand, 
vielleicht meine Frau noch sagen müsste, wo sie vielleicht sagen könnte, „Du, kann ich 
nicht doch?“, obwohl ich etwas gesagt habe. Also, das war, das ist mir aufgefallen, ich 
habe klare Ansage gemacht und ich wusste, die Ansage galt […].“ (Int85, 698–708)

Die Zentrums- und meist mindestens gleichberechtigte Entscheidungsmacht der Mutter in der 
Familie indizieren tendenziell eine eher hohe Partizipation am Familienleben im Vergleich zu 
den Vätern, deren zeitliche Partizipationsmöglichkeiten am Familienleben berufsbedingt in 22 
der 24 Familien geringer als die der Mütter sind. Väter werden in 19 von 24 befragten Familien 
als berufsbedingt vorwiegend abwesend beschrieben, z.B.:

„Interviewer:	Was hat dein Papa so für eine Rolle in der Familie?
Bärbel:	 Er ist eigentlich fast nicht zu Hause.“ (Int10, 484f )

Die Partizipation der Väter der Studie bewegt sich auf einem Kontinuum zwischen zwei Polen, 
die wie folgt zu beschreiben sind: Niedrig partizipierende Väter ziehen sich auch während ihrer 
Präsenszeit in der Familie zurück oder schicken die Kinder in dieser Zeit weg. Sie interessieren 
sich wenig für die Probleme der Kinder oder der restlichen Familie insgesamt, halten sich aus 
der Erziehung weitgehend heraus, wenn es nicht um ihr eigenes Interesse geht bzw. lassen auch 
ihre Interessen von der Mutter vertreten. Väter mit hoher Partizipation hingegen nehmen auch 
nach der Arbeit, nicht nur am Wochenende, am Familienleben teil, sind nicht nur für die Frei-
zeit als ‚Spaßpapa‘ zuständig, sondern gehen neben „mechanischen Tätigkeiten“ (Int19, 145) 
wie Zähneputzen auch auf die Probleme der Kinder resp. Familie ein, übernehmen umfassend 
Verantwortung, etwa in Form von beraten und entscheiden in der Familie. Ein Beispiel für ei-
nen hoch partizipierenden Vater ist Herr Grenz, eines für einen niedrig partizipierenden Herr 
Schaller (vgl. Kapitel 12.3.2). Im Rahmen der Studie fällt auf, dass Väter, die in der Familie offen 
Vorrechte als legitim für sich fordern, wenig oder eher wenig am Familienleben partizipieren. 
Dies soll, nach einem kurzen Abriss der moralbezogenen Elternbilder, im Rahmen der genann-
ten Fallkontrastierung wieder aufgegriffen werden.

12.2	 Eltern: Von moralischen Vorbildern und moralbezogenem Nichtkönnen

13 Mütter sowie 14 Väter der 24 Familien werden von mindestens einem ihrer Kinder spontan 
als (eher) konform bzgl. moralischer Regeln gezeichnet, auch wenn z.T. im Folgenden dann 
mehrere Regelverstöße aufgeführt werden. Es werden Aussagen getroffen wie „Also ich glaube, 
dass meine Eltern immer, sich an die Regeln schon gehalten haben.“ (Int36, 389) und „Eltern 
waren immer ganz brav.“ (Int81, 285). Hier zeigen sich keine geschlechtsspezifischen Unter-
schiede.
Der Begriff „böse“ wird neben dem bei den Kinderbildern erwähnten Antagonismus mit Blick 
auf drei Väter und eine Mutter verwendet, stets im Zusammenhang des Schimpfens: Fiona Frin-
zel hofft, dass ihre Mutter sie nicht schimpft, weil die Mutter als Person „böse“ ist (Int30, 515) 
und ihre kleine Schwester sagt über ihren Vater, dass er meistens böse ist, weil er schimpft (Int31, 
444; vgl. auch Kapitel 10.3.2). Weiterhin erläutert Herr Schaller, er sei der „böse Papa“, wenn 



|  169Eltern: Von moralischen Vorbildern und moralbezogenem Nichtkönnen

er „schimpfen muss“, weshalb er diesen Teil der Erziehungsaufgabe nicht gerne wahrnimmt 
(Int95, 1044) und Herr Wagner erklärt:

„[…] der Böse das ist eigentlich (.), ja, das ist eigentlich meine Hauptaufgabe.“ (Int118, 315)

Die Elternrolle in ihrer Funktion des Regeleinforderns wird damit in dieser Form als unmora-
lisch wahrgenommen. ‚Böse‘ wird darüber hinaus in der Studie von den Befragten mit Blick auf 
Verhalten, Worte, das Handlungsmotiv, abstrakte Personen verwendet und bzgl. der Familien-
mitglieder als etwas, das man temporär – z.T. auf jemanden – sein kann, aber nicht als dauerhaf-
te Personeneigenschaft.

Moralbezogene Fehlbarkeit und Nichtkönnen

Obgleich die Fehlerkultur in den Familien variiert (vgl. Kapitel 13), gibt kein Elternteil an, 
unfehlbar zu sein – was auch mit sozialer Erwünschtheit und dem teilweise explizit von den 
Interviewern benutzten Verweis auf menschliche Fehlbarkeit im Rahmen der Frage nach Re-
gelverstößen in Zusammenhang stehen mag. Drei Väter sagen, dass sie sich insgesamt in ihrer 
Familie an keinen solchen Regelverstoß erinnern können, einem der drei fällt noch einer bzgl. 
der Tochter ein; er nennt keinen über sich selbst. Ansonsten geben alle Eltern mindestens einen 
Regelverstoß mit sich selbst als Regelbrecher an. Auch Eltern begehen Regelverstöße im mora-
lischen Bereich, z.T. weil sie es in der Situation nicht besser ‚schaffen‘ resp. können (z.B. Int100, 
513–517, 538, 618, 634–636; vgl. auch Kapitel 10.3.1). Als bedeutender Aspekt elterlichen 
Nichtkönnens wird die mangelnde Kontrolle über sich selbst angeführt, zum einen bezogen auf 
Konfliktlösestrategien, zum anderen auf – zugeschriebene – Handlungsziele. Im erstgenannten 
Fall geht es um impulsive, meist in Wut oder Verzweiflung gewählte Wege, mit der jeweiligen Si-
tuation umzugehen, etwa durch Schreien, Schlagen oder verbales Verletzen (vgl. Kapitel 12.4.1). 
Im letztgenannten Fall steht die Balance der eigenen Interessen und der Interessen anderer im 
Fokus (vgl. Kapitel 12.3). Das bedeutet jedoch nicht, dass es sich bei den Regelbrüchen bzgl. 
Konfliktlösestrategien und Handlungszielen immer um einen Kontrollverlust handelt. Etwa 
herrscht teilweise Unsicherheit, nicht nur, wann die eigene Freiheit eingeschränkt werden soll 
zugunsten anderer, sondern etwa auch inwieweit Eltern die Freiheit der Kinder auch für eigene 
Interessen einschränken dürfen oder sollen (vgl. z.B. Kapitel 10.3.1).
Die mangelnde Kontrolle, die in den Narrationen oftmals situativ aufscheint, schlägt sich u.a. in 
Extremfällen wie bei Vater Schaller (vgl. Kapitel 12.3.2) stark in den Selbst- und Fremdbildern der 
Akteure nieder und kann zu einem Anerkennungsverlust der elterlichen Vorbild- und Erzieher-
rolle des Akteurs beitragen. Manche Eltern entwickeln Strategien, um dem eigenen unkontrol-
lierten Handeln präventiv entgegenzuwirken. So erfolgen Strafen in Familie Naser zeitversetzt, 
da sie spontan oft übertrieben sind und dann nicht durchgezogen werden oder werden konnten 
(Int71, 595–602, 651–655). Weiterhin bremsen manche Elternteile den anderen, wenn dieser aus 
ihrer Sicht übertrieben, i.d.R. unkontrolliert auf das Kind einwirkt (z.B. Int19, 254–258; Int10, 
294–298; vgl. auch Kapitel 12.3.2). Frau Quast bemerkt, dass Sie alleine keinen Ausweg findet 
und sucht Hilfe von außen im Rahmen der Untersuchung (z.B. Int84, 412–414).
Eine weitere Strategie ist der Versuch der Konfliktvermeidung, der angesichts der Konzeption 
von der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ als Wissen, Wollen und Können rati-
onalen und unparteilichen Problem- bzw. Konfliktlösens im Sinne einer vollen Identität (vgl. 
Sünkel 2013, GIG) besonders interessant ist. Etwa ist Mutter Hartl bemüht, nicht mit ihrer pu-
bertierenden Tochter allein zu sein und flüchtet aus solchen Situationen (Int39, 815f, 960–967, 
Int43, 286–294), auch werden Streitthemen vermieden (z.B. Int37, 224f ).



170  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Im Folgenden werden exemplarisch kurz zwei mit Blick auf Konfliktvermeidung auffällige Fälle 
auf Familienebene dargestellt, da diese mit Blick auf Moralerziehung besonders relevante sind: 
Denn wo Probleme bzw. Konflikte nicht bearbeitet werden, ist es der Logik zur Folge auch 
schwierig, Wissen, Wollen und Können rationalen und unparteilichen Problemlösens im Sinne 
einer vollen Identität zu entwickeln, zu üben und zu praktizieren.

Familie Ortlof: Zur Erfindung einer ‚Blase der Harmonie‘
Mit Blick auf Konfliktvermeidung fällt Familie Ortlof auf, die sich in diesem Punkt auf die 
Zuschreibung von Harmoniebedürftigkeit zum Vater stützt. Herr Ortlof expliziert diese als ein 
Defizit in seiner Problemlösefähigkeit:

„Herr Ortlof: 	 Weil ich Harmonie sehr gern mag, ich mag kein Gestreite, ich kann auch das nicht ha-
ben wie vielleicht von anderen Leuten oft kenne, die sich immer so ein bisschen zanken, 
das aber gar nicht so meinen, so nach dem Motto, das kann jetzt ich überhaupt nicht 
haben, ich, bei mir muss das immer ruhig, gelassen und harmonisch sein, ich mag das so.

Interviewer:	 Okay, warum?
Herr Ortlof: 	 Ich kann mit der Situation nicht umgehen, ich mag das nicht, ich kann, ich weiß nicht, 

wenn, bevor bei mir so eine Konfliktsituation kommt, kann ich das ein bisschen eine 
Zeit lang vielleicht diskutieren und Ding, und dann muss ich gehen, weil ich mag das 
einfach nicht, mich stört das dermaßen, dass ich da auch dann mich gar nicht mehr 
unterhalten möchte.

Interviewer:	 Was mögen Sie daran nicht?
Herr Ortlof: 	 Die Stimmung, die Stimmung, die bei so einem Gespräch herrscht und die, die, das 

Emo die, das Emotionale, was dann dahinter steht, das mag ich eigentlich nicht.
Interviewer:	 Welche Wirkung hat das auf Sie?
Herr Ortlof: 	 Ich werde sauer, ich werde extremst sauer und kann mit der Situation eigentlich nicht um-

gehen, ich weiß das, und bei mir muss das immer alles harmonisch sein.“ (Int76, 130–136)

Herr Ortlof fürchtet den Kontrollverlust, flüchtet wie Frau Hartl bei Bedarf aus der Situation; 
er ist laut seiner Frau „ein Typ, mit dem kann man nicht streiten“ (Int75, 608). Die Mutter ist 
für das Schimpfen im Alltag zuständig, weil der Vater seine Zeit mit dem Sohn lieber positiv 
verbringen soll (Int75, 342–351). Auch wird Herr Ortlof nicht über schlechte Noten des Soh-
nes informiert, nur über gute (Int77, 319–325). Negatives wird also in der Familie vom Vater 
nach Möglichkeit ferngehalten, so dass er weitgehend in einer ‚Blase der Harmonie‘ verharren 
darf. Stört der Sohn den Vater in seiner Harmonie, etwa indem er ihn zum Spielen überreden 
möchte, belügt der Vater ihn, um nicht nachgeben zu müssen (Int76, 257–283). Denn er kann 
sich zwar gegenüber dem Sohn im Prinzip durchsetzen, aber die Reaktion, die der zehnjährige 
Oskar bei Ablehnen des gemeinsamen Spiels in anderen Situationen gezeigt hat, kaum ertragen:

„Herr Ortlof: 	 Also, ich mag nicht, wenn mein Sohn mich nicht mehr beachtet, das mag ich eigentlich 
nicht, und das stört mich dann auch und in der Situation gehe ich auch sofort auf ihn 
zu und versuche, diesen/Streit/wieder aus der Welt zu schaffen, mein Harmoniegedan-
ke, ja, ich kann das nicht haben, also, wenn er dann so bockt und so, das mag ich dann 
nicht, und dann versuchen wir, das wieder ins Lot zu bringen.

Interviewer:	 Wie läuft das dann ab?
Herr Ortlof: 	 Meistens, dass ich spiele (lachend).“ (Int76, 279–281)

Das Harmoniebedürfnis des Vaters wird zur Ressource des Sohnes. Durch die Lüge im Sinne 
der Simulation von Konfliktfreiheit – der Wille des Kindes könne auf Grund äußerer Gegeben-
heiten nicht umgesetzt werden – hält der Vater Oskar vom Einsatz dieser ab. Auf Grund der 



|  171Eltern: Von moralischen Vorbildern und moralbezogenem Nichtkönnen

Unnachgiebigkeit des Sohnes sieht Herr Ortlof sein eigenes Handeln, die Lüge, als adäquat an, 
hat kein schlechtes Gewissen (Int76, 269). Der unlauteren Ressourcennutzung des Sohnes darf 
quasi ebenso auf unlauterem Wege begegnet werden (vgl. dazu Kapitel 12.4.2). Auf Lügen – 
als Bewältigen einer unangenehmen Situation durch den Sohn – greifen die Eltern erst dann 
vermittelnd ein, als die Strategieanwendung nicht das Problem auf Dauer löst: Als Oskar Aus-
reden gegenüber seinem täglich anrufenden Freund erfindet, weil er sich nicht permanent mit 
diesem treffen möchte, erklären die Eltern ihm erst nachdem er mehrmals den Freund belogen 
hat – also als klar wird, dass die Anrufe auf diese Weise nicht aufhören –, dass sein Verhalten 
falsch ist, woraufhin er, wie von den Eltern angeraten, mit der Wahrheit das Problem löst (Int76, 
192–224). Die Konfliktvermeidungsstrategie wurde also vom Sohn angeeignet und praktiziert, 
obgleich er nun die Erfahrung gemacht hat, dass diese nur kurzfristig wirkt.

Familie Echter: Unbedeutende kindliche Konflikte und elterliche Kontrolle?
Eine weitere Konfliktvermeidungsstrategie wird in Familie Echter den Kindern zu vermitteln 
versucht. Hier trifft der Friedensgedanke auf mangelnde Konfliktfähigkeit laut Eltern. Diese 
sahen Filme über Indien und Friedensbemühungen Gandhis (Int23, 380), Frieden ist für die 
Eltern und die neunjährige Eva ein allgemeingültiges Ziel, dass sie selbst im Rahmen der Fra-
ge nach allgemeingültigen Regeln ansprechen. Aus Evas Perspektive – wie aus Sicht drei wei-
terer Kinder der Studie (Int31, 291, Int41, 147–152, Int81, 172–176) – ist streiten generell 
verboten, für Eva weil es einen anderen Menschen unglücklich macht (Int25, 223, 228f ), weil 
man vielleicht jemandem weh tut (Int25, 397), weil der Frieden gestört ist (Int25, 429). Der 
Vater gibt an, dass man nicht absichtlich Streit beginnen darf (Int24, 124), dass man sich der 
Mehrheitsentscheidung im Sinne einer Demokratie unterordnen muss (Int24, 131–135). Das 
Fremdbild der Mutter von ihm ist ambivalent: Einerseits ist er friedliebend und ruhig, anderer-
seits geht er z.T. gewaltig in die Luft (Int23, 450–461), bezeichnet sich selbst als „jähzornig“ 
(Int24, 255). Im Gegensatz zur Mutter kann er nach einem Streit zwischen den Eltern wieder 
normal mit ihr umgehen, Frau Echter kann dies erst wieder am nächsten Tag. Verzeihen sowie 
über ein Problem zu sprechen fällt ihr schwer (Int23, 416f ). Bei ihren Defiziten, die sie selbst als 
solche beschreibt, handelt es sich um genau die basalen Fähigkeiten für Frieden, die sie im Abs-
trakten als allgemeingültiges Soll auf Länderebene nennt (Int23, 86–90). Sie versucht, Streit in 
der Familie zu vermeiden, indem sie vorher überlegt, ob das Thema es tatsächlich wert ist (Int23, 
454). In Geschwisterstreit greift Herr Echter nach eigener Aussage schreiend oder schreiend 
mit Begründung ein, wobei er Begründen für wichtig erachtet, es aber nicht immer – v.a. unter 
Zeitdruck – schafft (Int24, 223). Ein Begründen schildert er hier wie folgt:

„Herr Echter: 	 (lacht) Was habe ich da gemacht, bin ich einfach dazwischen gegangen (.) und habe ge-
schildert, was wir, die sind heute ziemlich spät aufgestanden, die (.) Mutter und ich, was 
wir heute schon gemacht haben; die sollen eher an so etwas denken, das wichtiger ist, 
als die Zeit, erstens schon im Bett zu vertrödeln und dann auch noch im Bad, statt sich 
die Haare zu bürsten, auch noch aufeinander losgehen (.) und sich beschimpfen wegen 
irgendetwas, was sowieso nicht wichtig ist, oder (.) was sie meinen, das wäre jetzt wich-
tig. Ich weiß gar nicht mehr, um was es gegangen ist, es sind ja meistens Kleinigkeiten, 
und dann erst verbal und dann eben auch noch mit, attackiert, mit Haarbürsten (lacht) 
aufeinander losgegangen. Und da haben sie dann schon zu stutzen angefangen, was jetzt 
da wichtiger ist. […] Aber mit dem Streiten und mit dem gleich dann attackieren mit 
Gewalt, das ist für mich schwierig, damit umzugehen. Gut, streiten, das macht jeder, aber 
dann gleich mit Gewalt und handgreiflich werden, das kann ich immer gar nicht haben, 
da werde ich dann selber, da werde ich dann schon lauter. (Pause)“ (Int24, 203–214)



172  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Die Gewalt der Kinder empört Herrn Echter, so dass er „dann selber“ gewalttätig in Form von 
Schreien wird, also die Regel bricht. Es geht ihm nicht darum, den Konflikt der Geschwister zu 
klären – er sagt bzgl. Streitereien zwischen Eltern und Kindern: Die Kinderperspektive „entzieht 
sich einem Erwachsenen natürlich vollkommen“ (Int24, 269) – oder sie bei der Konfliktlösung 
zu unterstützen, sondern vielmehr werden ihre Probleme für unwichtig erklärt und die Töchter 
dazu angehalten, Streit durch nützliche Arbeit zu ersetzen. Es gibt zwar durchaus als wichtig 
definierte Konflikte in der Familie, aber hier beansprucht die Mutter in der Momentaufnahme 
der Datenerhebung die Kontrolle über die Konfliktlösung, stellt als Regel auf, dass es keine – 
auch nicht außerfamiliären – Konflikte der Familienkernmitglieder geben darf, die nicht in der 
Familie besprochen werden, unter dem Argument der Gemeinschaftsstiftung (Int23, 152–158). 
Als Eva einen Mobbing-Konflikt in der Schule heimlich alleine bewältigt, kritisiert die Mutter, 
dass es alleine länger gedauert habe als mit Unterstützung der Eltern (Int23, 162–166). Die 
Mutter sammelt Vorschläge zur Konfliktlösung im Internet oder im Gespräch mit ihrem Mann 
ohne Eva, sie werden Eva präsentiert (Int23, 168). Tatsächlich bleibt es aber in einer vorange-
gangenen Situation nicht bei den Vorschlägen, die Mutter wendet sich an die Lehrerin, obwohl 
Eva zuvor äußert, dass sie dies nicht möchte, weshalb die Tochter nun weitere Einmischungen 
durch die Mutter zu verhindern versucht, indem sie nicht oder erst wenn sie gelöst sind, von den 
Konflikten erzählt (Int23, 152, 165f, 225). Überspitzt stellt sich die Konfliktkultur in Familie 
Echter in den geäußerten Momentaufnahmen also wie folgt dar: Laut eigener Aussage unfähig 
zur Perspektivenübernahme sind Probleme also entweder nicht wichtig und sollen vergessen 
werden oder sie sind wichtig und die Mutter versucht die Lösung für die Kinder z.T. ohne die 
Kinder und gegen ihren Willen vorzunehmen. Bei selbständiger Lösung wichtiger Konflikte 
der Kinder reagiert die Mutter beleidigt, kann kaum und nur zeitverzögert darüber sprechen, 
weshalb Eva nicht nur Konflikte verheimlicht, sondern diese auch heimlich löst.

Eltern der Studie versuchen – bewusst oder unbewusst – gegen ihr moralbezogenes Nichtkön-
nen vorzugehen oder sich mit ihm zu arrangieren, sofern sie ihr Nichtkönnen anerkennen.

Das Vorleben von Regelgleichheit als Teil der Vorbildrolle in den Familien?

Trotz situativem oder auch situationsübergreifendem, moralbezogenen Nichtkönnen der El-
tern, ist insgesamt die Elternrolle, den Studienteilnehmern zufolge, klar verbunden mit der des 
moralischen Vorbilds – die Regeln müssen vorgelebt werden. Die elterliche Vorbildfunktion als 
Vorleben von Regeln für die Kinder mit Blick auf die Elternrolle wird explizit in 10 Familien 
geäußert (Int14, 205–219, Int24, 481, Int29, 131, 218, Int40, 358, Int50, 744, Int66, 371, 376, 
231, Int69, 443, Int70, 766f, Int71, 723–725, 1446, 1472f, 625, 698–702, Int98, 445, 548, 
555–559, Int111, 156f, Int115, 522–528, Int117, 213, 217). Diese Regelgleichheit wird von 
den Befragten auch für alle Familienmitglieder betont101, etwa angegeben, dass man nicht etwas 
von den Kindern verlangen darf, woran man sich selbst nicht hält o.ä. (vgl. z.B. Int34, 223). 
Bzgl. des Vorlebens fällt auf, dass dieses aber z.T. nur auf der Elternebene beschrieben wird, etwa 
bei Herr Frinzel, der betont, dass er die Regel des Nicht-Verletzens vorlebt, indem er seine Frau 
nicht schlägt (Int29, 183) – wie in Kapitel 10.3.2 erläutert, seine Kinder, wenn auch „mehr“ im 
Affekt, jedoch schon – oder Herr Echter, der erklärt:

101	 Rein logisch betrachtet, ist per definitionem eine Regelgleichheit im Sinne einer Geltung moralischer Regeln für 
alle Menschen, und damit auch – obgleich nicht explizit vorgegeben – für Eltern und Kinder, angesichts der Fra-
gen im Kontext allgemeingültiger Regeln naheliegend, wenn auch – wie im Kapitel 6 gezeigt – nicht notwendig.



|  173Vorrechte im Familienkern

„Herr Echter: 	 Man kann das vielleicht auch bloß vorleben, wie man, wie die Eltern miteinander so 
umgehen.“ (Int24, 481)

Vom Vorleben der betreffenden Regel in der Eltern-Kind-Beziehung ist in diesen Fällen nicht 
die Rede und wird auch in den erzählten Momentaufnahmen hier z.T. entgegengesetzt prakti-
ziert. Hinzu kommt, dass teilweise Eltern nur eine Regelgleichheit für die Kinder simulieren, 
um ihre Vorbildfunktion zu erfüllen. Beispielsweise gibt Herr Lechner an, sich zu bemühen, 
sich vor den Kindern an die „Spielregeln“ zu halten (Int61, 205, 218–233). Plastisch wird eine 
solche Haltung z.B. in der Erzählung von Herrn Callweit. Dieser berichtet, dass er von seinen 
Kindern fordert, beim Fahrradfahren einen Helm aufzusetzen, dies aber selbst des Öfteren 
nicht tut – ähnlich z.B. Frau Adelt (Int03, 320–324) und die Eltern Frinzel (Int28, 288, 294) – 
auf Grund der, aus seiner Sicht, ihm alters- und autoritätsbasierend zustehenden Freiheit des 
Verstoßes gegen die Regel des Schutzes:

„Herr Callweit:	 Weil ich einfach gesehen habe, meine Tochter zieht ihn auf und geht nach Vorschrift 
und ich erlaube mir die Freiheiten kraft meines Alters oder kraft meiner Autorität.

Interviewer:	 Und was ist dann passiert, hat das Folgen gehabt für Sie?
Herr Callweit:	 Ja, also zumindest dahingehend, dass mir dann bei der Gesamtradtour den Helm auf-

gezogen habe und ich mir schon immer wieder schwer überlege, wenn ich in Zukunft 
mit meiner Tochter Fahrrad fahre, dass ich den Helm dann aufziehe, egal, auch wenn 
ich dann verklebte Haare habe, was ich nicht mag. Das Gebot gilt zum Schutz und der 
Schutz geht nun einmal vor und ich muss mich da definitiv an der eigenen Nase packen, 
ob ich es tue, ist das Nächste, aber ich gehe eigentlich davon aus, weil da kann ich kein 
Vorbild sein, das geht nicht.“ (Int14, 210–213)

Dieses Vorrecht kollidiert jedoch mit seiner Vorbildfunktion, weshalb der Vater sich – wenn 
auch nicht absolut überzeugt – vornimmt, sein Verhalten vor der Tochter, aber nicht insgesamt 
zu ändern und so seine Rolle ‚zynisch‘ darzustellen (vgl. Goffman 2017). Es wird also der Rah-
men der Aufführung der Rolle als moralisches Vorbild z.T. eingegrenzt.
Es zeigen sich aber nicht nur diesbezüglich Eingrenzungen, sondern es wird, wie bereits im Kon-
text von Kontrollverlust angeklungen, mit Blick auf – symbolisch geäußerte resp. zugeschriebe-
ne – Handlungsziele und -mittel entgegen der Rolle als moralisches Vorbild agiert.

12.3	 Vorrechte im Familienkern

Im Folgenden werden zunächst Vorrechtsäußerungen der Eltern bzgl. Geschlechtsunterschie-
den und in ihrer Elternrolle als solche sowie vorrechtsbezogene Familienpraxen in den Blick 
genommen (Kapitel 12.3.1), um dann zwei Spielarten von Gleichberechtigung mit Fokus auf 
Vorrechte kontrastierend gegenüber zu stellen (Kapitel 12.3.2). Auch hier wird die Bedeutung 
die Bedeutung der Dramaturgie von Moralerziehung deutlich.

12.3.1	 Erste Skizzierung von Vorrechten im Familienkern

Vorrechtsäußerungen werden hier moralbezogen verstanden als symbolische Äußerungen in-
klusive Handlungen, die im Sinne einer Imbalance zwischen eigenen und den Interessen ande-
rer resp. einer moralbezogenen Regelungleichheit interpretiert werden und mit denen explizit 
oder implizit eine Art Sonderrechtsforderung verbunden ist. Diese sind einerseits auf der Bezie-
hungsebene u.a. machtstrukturell relevant sowie auf der Inhaltsebene von Moralerziehung, da 
hier i.d.R. moralbezogenem Wissen, z.T. auch Wollen und Können entgegen gehandelt wird.



174  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Moralbezogene Vorrechtsäußerungen zeigen sich in der MoKKiE-Studie sowohl in offener als 
auch heimlicher Form. Bei einem vergleichenden Blick auf die erzählten Verstöße der Eltern 
gegen die Regel „Man soll sich nicht selbstsüchtig verhalten“ wird sichtbar, dass solche zwar 
sowohl bzgl. fünf Erziehungsberechtigten männlichen und weiblichen Geschlechts angegeben 
werden, die Narrationen aber tendenziell qualitative Unterschiede mit Blick auf die Geschlech-
ter indizieren:
Die Verstöße der Väter erscheinen abgesehen von Vater Wagner als – zumindest zunächst – offen 
gelebte Vorrechtshandlungen: Etwa macht Herr Lechner – als er und sein Sohn beide das letzte 
Stück Schinken begehren – es seinem Sohn unmöglich, dieses zu nehmen und isst es selbst – hier 
wird laut Herrn Lechner der vom Vater als naturgegeben angesehene Machtkampf, im Kontext 
seines Männer- und Vaterbildes, zwischen Vater und Sohn ausgefochten, anstatt den Schinken zu 
teilen (Int63, 518–520; vgl. Kapitel 12.4.1). Auch in den anderen Fällen ist ein Zusammenhang zu 
einem Vorrechte legitimierenden Vaterbild möglich, wird aber nicht explizit geäußert: Herr Ortlof 
geht spontan zum Ballonfahren, auch wenn bereits eine Unternehmung mit der Familie geplant 
ist, und stimmt dies trotz eines schlechten Gewissens in der Situation nicht mit ihr ab. Er ist sich 
nach eigener Aussage in der Situation bewusst, dass die Handlung falsch ist und setzt sich darüber 
hinweg. Er kann auch nicht davon ausgehen, nicht erwischt zu werden, da die Familie bemerkt, 
wenn die geplante Unternehmung nicht stattfindet, so dass er vermutlich Akzeptanz des Regel-
verstoßes erwartet. Erst nach einer „Diskussion“ mit den anderen Familienmitgliedern nimmt der 
konfliktscheue Vater sich vor, vor einer solchen Entscheidung mit der Familie zu sprechen (Int76, 
231–251, 130–136). Herr Vogler, der in der Familie lediglich eine Gastrolle einnimmt, macht 
immer wieder den einzigen PC in der Familie kurz vor seiner Abreise benutzungsunfähig und ist 
während der Woche nicht vor Ort, um ihn wieder zu reparieren (Int115, 1053–1073); weiterhin 
fordert er von seinem ältesten Sohn, weniger Zeit am PC zu verbringen, setzt sich dann selbst an 
diesen, wenn sein Sohn den Platz nach Regeleinforderung frei gemacht hat (Int115, 528). Auch 
mit Blick auf Herrn Adelt werden mehrere Regelverstöße erzählt, in denen er – so der Vorwurf 
der Kinder – nach seinem Gusto handelt: Er hilft – wie der einzige Sohn im Gegensatz zu den 
Töchtern – auch im Urlaub nicht im Haushalt (Int03, 200–223) und hält sich des Öfteren nicht 
an Absprachen bzgl. Unternehmungen: Wenn er nicht möchte, nimmt er entgegen der Verein-
barung nicht teil (Int05, 191, 196), setzt sich an den Computer, obwohl er versprochen hat, dies 
nicht zu tun und stattdessen etwas mit der Familie zu unternehmen (Int03, 286–294), und er 
bestimmt über die anderen hinweg Ausflüge, auf die er Lust hat (Int04, 147–163). Es wird in 
den erzählten Situationen seinem Willen – entgegen dem Willen der anderen und entgegen Ver-
einbarungen – Folge geleistet, obgleich sein Handeln als nicht legitim betrachtet wird und für 
schlechte Stimmung sorgt. Ihm wird die Entscheidungsmacht zugesprochen, möglicherweise aber 
auf Grund mangelnder Partizipation – wie im Fall Vogler und im gleich noch zu erläuternden Fall 
Schaller, bei dem klar das Vaterbild eine Hintergrundfolie des regelverstoßenden Verhaltens liefert 
(vgl. Kapitel 12.3.2) – und der nicht überzeugend aufgeführten Rolle als moralisches Vorbild, die 
Anerkennung als Erzieher weigehend abgesprochen – anders als bei Herrn Ortlof, der intensiv im 
Freizeitbereich, u.a. im Rahmen der gemeinsamen Aktivitäten aller Familienmitglieder im Eisho-
ckeyverein des Sohnes, partizipiert (Int75, 439–444, 561) und laut der Mutter als Erzieher vom 
Sohn respektiert wird (Int75, 491–498). Wie bereits in Kapitel 10.3.1 gezeigt, sind die Verstöße 
gegen die Selbstsüchtigkeitsregel Herrn Wagners – sein Griechenlandaufenthalt und das Einfor-
dern des Aufräumen des Kinderzimmers als Aufzwingen seines Willens – ebenfalls laut Herrn 
Wagner explizit im Rahmen eines patriarchalischen Vaterleitbilds zu verstehen, obgleich dies ent-
sprechend ambivalent aufgeführt wird.



|  175Vorrechte im Familienkern

Die Verstöße der Mütter gegen die Regel, sich nicht selbstsüchtig zu verhalten, sind mit Blick 
auf Vorrechte unterschiedlich gelagert: Zwei der Mütter haben im Rahmen dieser erzählten Ver-
stöße eher nicht über andere bestimmt oder sie dabei geschädigt, sondern nicht den Willen der 
Kinder erfüllt: Frau Drexler wird angekreidet, für sich Kleidung zu kaufen ohne dieses Mal der 
Tochter etwas zu schenken (Int20, 441–444) und Frau Vogler will, nachdem sie den ganzen Tag 
durchgearbeitet hat, alleine fernsehen und ist dabei nicht sehr gesprächig (Int113, 758–765). In 
einem anderen Fall fordert eine Mutter eine Hilfeleistung ein, die ihr als illegitim abgesprochen 
wird: Frau Jenner wird vorgeworfen, dass sie aktuell verstärkte Unterstützung im Haushalt von 
ihrer dreizehnjährigen Tochter fordert, weil der Opa im Krankenhaus liegt, was die Mutter sehr 
belastet. Damit erwarte Frau Jenner laut der Tochter, dass sich alle nach der Mutter richten – 
schließlich sei sie nicht der einzige Mensch auf der Welt mit Problemen (Int53, 198–210). Für 
sich genommen erscheint die Situation nicht als Vorrechtsanspruchsäußerung der Mutter, aller-
dings wird in der Fallanalyse insgesamt die dauerhafte Unterdrückung und Übervorteilung der 
Tochter durch die überforderten Eltern deutlich (vgl. Kapitel 11.2.2). Lediglich zwei Mütter 
handeln in den als Verstöße gegen die Selbstsüchtigkeitsregel erzählten Situationen andere klar 
übervorteilend: Frau Grenz isst mit schlechtem Gewissen heimlich den letzten Schokoriegel des 
ältesten Sohnes einer bestimmten Sorte, weil sie immense Lust auf Schokolade hat. Es sind noch 
andere Sorten übrig, aber der Sohn mag die nun leere Sorte auch sehr gern (Int33, 334–345). Es 
handelt sich laut der Mutter dabei nicht um ihr Vorrecht, die Schokolade des Sohnes zu essen, 
sondern sie gibt der Lust mit schlechtem Gewissen nach und hofft, nicht erwischt zu werden. 
Auf Nachfrage des Sohnes nach dem Verbleib des Riegels gesteht sie sofort ihre Tat (Int33, 
343–345). Herausstechend ist hingegen der Fall Schaller, bei dem die Mutter klar ihre Interes-
sen über die des Sohnes stellt. Dieser wird ausführlich in Kapitel 11.3.2 analysiert.
Auch über die Verstöße gegen die Selbstsüchtigkeitsregel werden Vorrechtshandlungen sicht-
bar. Nicht nur Väter, sondern auch Mütter beanspruchen heimlich oder offen – wie z.B. Frau 
Frinzel (vgl. Kapitel 10.3.2) – Vorrechte für sich, wobei im Rahmen der eher offenen väterlichen 
Vorrechtsäußerungen mindestens in manchen Fällen das Vaterleitbild von Bedeutung ist. Aber 
auch das asymmetrische Machtverhältnis zwischen Eltern und Kindern scheint hier als relevan-
ter Faktor auf, wobei hier zu differenzieren ist: So bricht etwa Mutter Krumm ein Versprechen 
gegenüber ihrer Tochter, weil ihr etwas anderes wichtiger erschien. Sie erklärt, das schlechte 
Gewissen sei winzig (Int55, 361), die Entscheidung war „undemokratisch“ (Int55, 373).

„Frau Krumm: 	Ja, das ist dann wahrscheinlich die Arroganz der Erwachsenen, beurteilen zu wollen, 
was wichtig ist und was nicht wichtig ist.“ (Int55, 357)

Allerdings besteht auch im Rahmen des gesetzlich verankerten Erziehungsauftrags in gewis-
sem Rahmen die Pflicht der Eltern zu entscheiden, was wichtig ist. Dabei handelt es sich nicht 
notwendigerweise um ein Vorrecht, sondern wird z.T. als moralbezogene Regelkollision inter-
pretiert, etwa wenn ein versprochener Schwimmbadbesuch nicht eingehalten wird, weil ein 
spontaner Bedarf eines Arztbesuchs auftritt und diesem, zum Schutz des Behandlungsbedürf-
tigen, Vorrang eingeräumt wird. Auch unvorhersehbare Mehrarbeit im Beruf wird im Rahmen 
der Versprechensbrüche z.T. als eine solche Regelkollision auf Grund eines neu auftretenden 
Ereignisses von den Befragten gedeutet (z.B. Int46, 160f ). Dies kann unterschieden werden 
von Situationen mit Vorrechtsäußerungen, etwa wenn Frau Hartl beschließt, nicht, wie von ihr 
geäußert, mit dem Sohn zur Spinnenausstellung ins Museum zu gehen, weil sie lieber das schöne 
Wetter genießen möchte102 (Int39, 651–725).

102	 Wobei Frau Hartl dann eine balancierte Lösung der Interessensdifferenz in der Situation sucht (vgl. ebd.).



176  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Etwa auch bzgl. der Praxis des Eigentumsrechts kann eine asymmetrische Ressourcenverteilung 
zwischen Eltern und Kind als Hintergrund fungieren, z.B.:

„Frau Frinzel:	 Und das ist für die Kinder klar, ich darf an ihr Geld, aber sie dürfen nicht an meines. 
Also, so ist es jetzt bei uns geregelt.“ (Int28, 75f )

„Frau Frinzel:	 Ja, also, jetzt bei einer, sage ich einmal, jetzt, 17-, 18-Jährigen würde ich es wahrschein-
lich nicht mehr machen. Aber jetzt so bei Kindern bis zum Alter zehn, 12, finde ich das 
in Ordnung, weil da müssen, also, fühle ich mich jetzt als Mutter verpflichtet, sowieso 
immer das zu kontrollieren, wie viel Geld sie haben und wofür sie es ausgeben. Also, ich 
würde ihnen jetzt, wenn sie das, genug Geld haben, jetzt nicht untersagen, irgendwelche 
Schundheftchen oder etwas zu kaufen, das dürfen sie, aber ich möchte es wissen, wofür 
sie es ausgeben. Und dann (.) denke ich einmal, kann ich da auch einmal etwas heraus 
nehmen, wenn ich das wirklich konsequent zurückgebe.

Interviewer:	 Und bei einer 18-Jährigen?
Frau Frinzel:	 Nein, da würde ich es, glaube ich, nicht mehr machen, dann. Also, ich denke, da ist dann 

schon so viel Privatsphäre, bei so einer relativ großen Tochter, da würde ich es, glaub ich, 
nicht mehr machen.“ (Int28, 94–100)

Die Pflicht der Mutter, die Kinder bzgl. ihres Umgangs auch mit ihrem eigenen Geld zu kontrol-
lieren, ist hier vermutlich auf ein unterstelltes Noch-Nicht-Können der Kinder im Alter bis circa 
12 Jahren zurückzuführen, wohingegen eine solche Kontrolle bei einem Erwachsenen nicht mehr 
nötig ist und die Privatsphäre gilt. In Ausnahmefällen zeigen sich auch in diesem Bereich unab-
hängig von einem Unterstützungs- bzw. Kontrollbedarf der Kinder argumentierte Vorrechtsan-
sprüche: Etwa Herr Lechner erklärt, dass Eltern „viel für die Kinder“ tun (Int61, 53), die Kinder 
daher quasi in ihrer Schuld stehen. Er erkennt den Kindern das Eigentumsrecht in der Situation 
von Vignette 2 ab – in der es darum geht, dass die Mutter sich ungefragt Geld vom Kind nimmt, 
um ein Geburtstaggeschenk für den Vater zu bezahlen – mit der Argumentation, dass „das Geld, 
davon kann man ja ausgehen, dass es eh von den Eltern stammt“ (Int61, 46).

Familie Naser: Verdeckte Vorrechte und heimliche Familienpraxis

Auch heimliche Vorrechte, die sich die Eltern heraus nehmen, bleiben nicht unbedingt unbe-
merkt resp. ohne Konsequenzen. Etwa erzählen in Familie Naser sowohl die Eltern als auch der 
16-jährige Sohn Norbert Situationen, in denen der zehnjährige Nils gelogen hat als Regelver-
stoß. Lügen wird als seine „Schwäche“ (Int71, 553f ), „seine Masche“ (Int70, 462) bezeichnet: 

„Frau Naser: 	 Weil unser (Nils), der sich, der lügt sich gern aus Situationen raus, wenn er, wenn´s 
irgendwie geht […].“ (Int70, 457)

Und der Vater erklärt in diesem Kontext: 

„Herr Naser: 	 Aber er hat dann, er hat ein Problem damit, ich weiß nicht, ich weiß noch nicht, wel-
ches, und wir sind da am, am, ja, am Grübeln und am Probieren und mit allen mögli-
chen Mitteln, dass das besser wird. Das ist so ein bisschen eine Schwäche.“ (Int71, 533f )

Herr Naser und Nils nennen die Regel des Nicht-Lügens bereits bei der Frage nach allgemein-
gültigen Regeln von sich aus (Int71, 253–258, Int72, 108), Nils zusätzlich bei den Familien-
regeln (Int72, 101). Auf der abstrakten Ebene des Q-sort-Verfahrens ist Lügen für den Vater 
„grundlegend“ und wird in der Geltung nicht eingeschränkt (Int71, 367, 402–411, 415–421) – 
genauso bei den beiden Kindern (Int72, 203, 263f; Int73, 110, 124–129). Laut der Mutter kön-



|  177Vorrechte im Familienkern

nen Menschen nicht anders als im Alltag auf „Notlügen“ zurückzugreifen, weshalb man Ehr-
lichkeit nicht unbedingt erwarten könne (Int70, 283–294) – von Nils aber offenbar schon: Der 
Vater fühlt sich in der Situation eines solchen Regelbruchs durch Nils ein „bisschen hilflos und 
sehr verärgert“ (Int71, 552) und kann sich nicht erklären, warum sein Sohn so handelt (Int71, 
551–563). Laut Frau Naser lügt Nils, weil er gern den leichtesten Weg gehe um unangeneh-
men Situationen zu entkommen (Int70, 502, 509). Die Eltern erzählen dieselbe Situation, die 
auch im Familiengespräch aufgegriffen wird: Nils hat am Wochenende das Englischheft nicht 
zu Hause und lernt so nicht für die Englischprobe  – er behauptet jedoch, gelernt zu haben. 
Nach der Probe leugnet er, eine solche geschrieben zu haben. Die Lügen werden jeweils durch 
ein Gespräch der Eltern mit Freunden von Nils aufgedeckt (Int70, 457–461; Int71, 514–532). 
Betrachtet man die Regelverstöße, die mit Blick auf die Eltern erzählt werden, ist festzustellen, 
dass sich diese alle im Bereich des Lügens bewegen. Norbert erzählt, die Eltern verkaufen Honig 
unter einer falschen Bezeichnung, wenn der passende nicht vorrätig ist, der Vater bricht des 
Öfteren Versprechen bzw. Abmachungen gegenüber den Kindern und die Mutter belügt Nils 
bzgl. des Fernsehprogramms, weil es der einfachste Weg ist, damit dieser zur passenden Zeit 
schlafen geht. Die Eltern verschweigen den Kindern manche Dinge, z.B. dass der Vater äußerst 
schlechte Schulnoten hatte (Int71, 667–672). Um Kindern etwas beizubringen, spielt der Vater 
bei Spielen mit ihnen schlechter oder verliert absichtlich (Int71, 1373–1378). Auch die erzählte 
Situation, in der Norbert eine Regel bricht, betrifft die des Nicht-Lügens: er entsorgt jahrelang 
sein Pausenbrot, statt es zu essen. Das heißt die Regel des Nicht-Lügens bleibt in Familie Naser 
im Abstrakten, erscheint als tote Worte, die in der Praxis höchstens bedingt umgesetzt werden. 
Im Gegenteil deutet sich die Generierung einer heimlichen Familienpraxis an, die konträr zur 
inszenierten Moralerziehung verläuft. Goffman weist auf die Aufmerksamkeitslenkung und In-
terpretationsleistung durch das Publikum hin und um die der Interaktionspartner im Ensemble 
ergänzt werden kann: 

„Auf Grund eben dieser Neigung des Publikums, Zeichen zu deuten, kann es die Hinweise mißverste-
hen (sic!) oder zufällige beziehungsweise versehentliche Gesten und Ereignisse, die nach dem Willen 
des Darstellers keinerlei Bedeutung übermitteln sollten, falsch [resp. entgegen der auf die Rolle bewusst 
oder unbewusst gerichteten Inszenierung, MW] interpretieren.“ (Goffman 2017, S. 48)

Vermutlich passt sich Nils der vermeintlich verdeckt aufgeführten Inszenierung von Moral in 
der Familie an, spielt aber nicht nach denselben Spielregeln, da nicht ausreichend verschleiert, 
so dass seine Spielart eine Störung der Aufführung zur Folge hat und bei ihm auf Grund der Auf-
deckung der Lügen von den anderen Familienmitgliedern als illegitim inszeniert wird, um so das 
abstrakte Ideal einer ‚ehrlichen Familie‘ insgesamt vordergründig weiter aufführen zu können.

12.3.2	 Gleichberechtigung im Kontext von Vorrechten – zwei Spielarten

Nicht nur bzgl. einzelner Regeln zeigen sich heimliche Familienpraxen, sondern auch bzgl. der 
Basis moralischer Regeln im Sinne gleicher Geltung für alle. Im Vergleich von Familie Frinzel 
mit Familie Wagner wurde bereits gezeigt, dass Regelgleichheit – u.a. im Sinne einer elterlichen 
Vorbildfunktion – auch in Familien mit starken Gehorsamserwartungen gelebt resp. intendiert 
werden kann. Umgekehrt wird nun die Frage gestellt, ob die Aufführung von Gleichberechti-
gung mit Regelgleichheit in den Familien notwendigerweise Hand in Hand geht bzw. ob auch 
hier Vorrechtsäußerungen in Erscheinung treten. Im Folgenden soll daher Familie Grenz Fami-
lie Schaller gegenübergestellt werden.



178  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Familie Grenz: Gleichberechtigte Partizipation ohne Vorrechte in der Momentaufnahme

Vater Grenz arbeitet als Polizeibeamter im gehobenen Dienst in der Kategorie 35–42 Stunden 
pro Woche und versucht möglichst wenig getrennt von der Familie zu sein, wenig Lehrgänge 
mitzumachen und abends heimkommen zu können (Int34, 505–519). Seine Frau, gelernte Ver-
waltungsfachangestellte, ist nicht berufstätig. Im Vergleich zu ihr hat der Vater zwar weniger 
Zeit für die drei Söhne (Int34, 335), zehn, 14 und 18 Jahre alt, und kann erzieherische Tätig-
keiten erst erledigen, wenn er von der Arbeit nach Hause kommt (Int34, 331), aber er hört sich 
direkt nach der Arbeit „dann auch noch Sachen an, von den Kindern, was die so zu erzählen 
haben unter Tags, was sie so erlebt haben“ (Int34, 333). Auch am Wochenende partizipiert er 
an „großen Unterhaltungen mit der Familie“ (Int34, 336, vgl. z.B. auch Int36, 668), die bereits 
morgens kuschelnd im Bett mit den Eltern und dem jüngsten, zehnjährigen Sohn beginnen und 
sich mindestens über das, oftmals bis mittags ausgedehnte, Frühstück mit allen Familienmitglie-
dern hinziehen. Auch nachmittags und abends gibt es z.T. gemeinsame Unternehmungen wie 
Radfahren, Gesellschaftsspiele und Verwandtschaftsbesuche (Int34, 448–478). Es wird darauf 
geachtet, dass täglich alle Familienmitglieder spätestens pünktlich beim Abendessen zusammen 
sind (Int34, 483–485). Laut dem 14-jährigen Realschüler Gregor ist es der Vater, den man trotz 
seiner umfassenden berufsbedingten Abwesenheit eher um Hilfe bittet und der auch eher Zeit 
dafür hat, den Kindern zu helfen als die Mutter. Denn diese ist dann „oft damit beschäftigt, 
irgendetwas zu kochen [...] oder zu putzen und so“ (Int36, 555–558). Die Mutter erklärt, der 
Vater ist mit dem, was er einbringt – auch, aber nicht nur finanziell –, der „Motor“, der dafür 
sorgt, „dass das Daheim funktioniert“ (Int33, 582–586). In der Familie werden alle als gleich-
wertig betrachtet, weil jedes Rädchen wichtig ist (Int33, 549). Im Haushalt helfen nicht nur im 
Urlaub, sondern auch im Alltag alle Familienmitglieder – die neben der Mutter ausschließlich 
männlich sind – zusammen (Int33, 565, 571), sei es etwa Bügeln, Kochen oder Staubsaugen 
(Int33, 569). Dabei hilft jeder „im Rahmen seiner Möglichkeiten“ (Int33, 576), die Kinder fra-
gen von sich aus, ob sie helfen können (Int35, 446). Sie ernten Anerkennung für ihre Mithilfe, 
werden so selbständig:

„Herr Grenz: 	 Weil man Familie ist, weil man ein Team ist und nur miteinander funktioniert (.) das 
Ganze. Wenn man jetzt da lauter Selbstsüchtige hat, lauter Egoisten, dann, ja, „Bin ja im 
Hotel Mama, soll die mal machen“. Ich kenne das aus dem Bekanntenkreis, aus dem Ver-
wandtenkreis sogar. Da ist das ja so und das ist etwas, was mir immer aufstößt, wo ich sage, 
es kann nicht sein, dass einer die ganzen Aufgaben hat, schier gar nicht mit fertig wird 
und dann abends um neun immer sagt, jetzt hat mich der Tag wieder geschafft. Sondern 
wenn jeder ein bisschen etwas dazu beiträgt, dann funktioniert das viel einfacher. Jeder ist 
zufrieden. Ein Stück weit auch Stolz,/wenn er sagt/, da habe ich wieder etwas geschafft, 
wie der (Gregor), wenn der wieder etwas aufkocht oder der andere, wenn er seine Waffeln 
macht./Und/alle essen das und da ist er glücklich darüber und sagt, das mache ich wieder. 
Positive Erfahrung und daran wächst er auch, denke ich. Irgendwann soll er ja auch einmal 
ausziehen und da soll er doch schon ein bisschen etwas schon können. Kommt auch mit 
dazu. Aber zunächst einmal, dass jeder so seine Position hat, seine Aufgabe, die füllt er aus 
und sieht, keiner wird überfordert.“ (Int34, 391–402)

Die Mutter ist der alles verknüpfende Koordinator (Int33, 554–562, Int34, 337–341, 330), der 
zwar entscheidet, wenn der Vater nicht vor Ort ist; sie erzählt ihm aber am Abend davon und 
er kann seine Meinung dazu kund tun (Int37, 257). Insgesamt tragen also alle Familienmitglie-
der – auch der Vater selbst – zu einer Vermittlung der Familienwelt an den Vater und damit zu 
seiner Integration und Gemeinschaftsstiftung allgemein bei. Alle Familienmitglieder zeichnen 



|  179Vorrechte im Familienkern

die Familie als das Wichtigste. Dies wird nicht nur im Familiengespräch deutlich (Int38, 186, 
189, 235–238, 316), sondern auch in den einzelnen Interviews (z.B. Int33, 780–786, 698–706, 
Int34, 578, Int35, 592–594, Int37, 354f ). Der 14-jährige Gregor beschreibt es als legitim und 
ausdrücklich von ihm gewünscht, dass seine Eltern sich an seinen beruflichen Zukunftsentschei-
dungen beteiligen (Int36, 666–669). Die Eltern erscheinen als durch Mehrwissen begründete 
Autoritäten, nicht nur im Kontext der Frage der Berufswahl. Etwa erklärt Frau Grenz im Rah-
men der ersten Vignette, in der die Eltern dem fiktiven zehnjährigen Kind das Sehen eines erst 
ab zwölf Jahren freigegebenen Films verboten haben:

„Frau Grenz: 	 Ja weil, die Eltern sich ja mit Sicherheit etwas dabei gedacht haben, dass sie sagen „Du 
darfst den erst ab zwölf “, oder wann der freigegeben worden ist, „anschauen“, und dann 
ist das für ihn mit Sicherheit nicht geeignet.“ (Int33, 38)

Der 18-jährige Sohn wird mindestens von der Mutter als Erwachsener betrachtet, der wie 
alle seinen Teil zum Gelingen der Familie beiträgt (Int33, 653–663). Er selbst nimmt eine 
Unterscheidung der Geschwister mit Blick auf eine gestaffelt Aufpasserfunktion der älteren 
Geschwister für die jüngeren bei Abwesenheit der Eltern vor (Int37, 320–322). Die Mutter 
kontrastiert den 14-jährigen Gregor als mathematischen Denker im Vergleich zum äußerst sen-
siblen und schutzbedürftigen, zehnjährigen Gabriel (Int33, 604–617, 626–635), also Geist vs. 
Gefühl. Auch Gabriel muss die Verantwortung für seine Regelverstöße übernehmen (z.B. Int33, 
253–256, Int34, 170–174, 189–197), wobei situationsspezifische Boni bei Belastungssituati-
onen vergeben werden (Int38, 442), was aber keinen Verzicht auf Verantwortungsübernahme 
bedeutet. In der Studie geäußerte Erziehungsmittel der Eltern sind Sprechen über die Regel 
und die Situation, Schimpfen, Loben, logische Konsequenzen und das Streichen von Vergüns-
tigungen; sie wenden, so der Vater, keine körperliche Gewalt an (Int34, 253–262, 324–328, 
Int37, 249–257, Int35, 333). Perspektivenübernahme wird v.a. durch die Mutter wiederholt 
betont und praktiziert (Int38, 343). Beispielsweise erklärt sie mit Blick auf Gabriels Schlagen 
des 14-jährigen Bruders – dieser hat ihm einen Stock weggenommen – den Sinn der verbalen 
Konfliktlösung mittels Perspektivenübernahme:

„Frau Grenz: 	 Weil man in der Regel, wenn man die Worte gebraucht, der Andere ja auch versteht, 
warum das jetzt so ist und warum (.) er jetzt genervt war; und dann kann man (.) den 
Streit vorher beenden, bevor das eskaliert (Pause).“ (Int33, 265)

Regeln in der Familie gelten für alle (Int33, 663). So hat der Vater Gewissensbisse, wenn er 
Regeln nicht einhält, dies aber von den Kindern fordert (Int34, 223). In seinem erzählten Re-
gelbruch lügt er, dass er den zehnjährigen Gabriel verabschiedet, wenn dieser ins Schullandheim 
fährt. Gabriel hat Angst vor diesem Ausflug. Die Verabschiedung unmittelbar vor der Reise ist 
dem Vater auf Grund eines beruflichen Lehrgangs nicht möglich, was er im Moment der Lüge 
weiß und Gabriel später beichtet (Int34, 206–234). Es bleibt leider unklar, weshalb sich der 
Vater situativ für die Lüge entscheidet, etwa um die unangenehme Situation heraus zu zögern 
oder seinen Sohn nicht schon vorab damit zu belasten. Möglicherweise handelt es sich um eine 
Analogie zur Mutter, die im Abstrakten die besonders hohe Bedeutung der Regel des Nicht-Lü-
gens betont (Int33, 194f ), im Konkreten von einer „hoffentlich“ ‚pädagogisch wertvollen Lüge‘ 
berichtet: Sie erzählt Gabriel, ihr Schullandheimausflug in ihrer Schulzeit sei toll gewesen, um 
ihm zu helfen. Tatsächlich litt sie stark unter Heimweh (Int33, 312–326). Pädagogisch wertvoll 
meint hier eine Regelkollision aus Sicht der Mutter, die sie zugunsten der Unterstützung des 
Sohnes entscheidet. Der Vater gibt an, sein Lügen als Fehler zu betrachten:



180  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

„Interviewer:	 Und wie haben Sie sich in der Situation gefühlt?
Herr Grenz: 	 Nicht so gut, weil ich genau weiß, dass ich das von den Kindern verlange und (.) selber 

mache ich es dann anders.
Interviewer:	 Ja, weshalb haben Sie sich so gefühlt?
Herr Grenz: 	 Ja, weil man eben da, ja dieses Schuldgefühl hat, wenn man dann sagt, ja, eigentlich 

hätte ich ihn nicht anlügen sollen. Das ist ein Fehler gewesen und fühlt man sich,/klar/, 
schuldig.“ (Int34, 222–226)

Als Konsequenz sieht Gabriel den Vater böse an und schimpft ihn: „[…] hätte ich mich darauf 
einstellen können, das sagst du jetzt, obwohl ich dich ja auch schon gefragt habe“ (Int34, 233), 
was der Vater akzeptiert. Herr Grenz argumentiert die Falschheit seines Verhaltens mit der Regel-
gleichheit für alle. In keinem der Regelverstöße, die dem Vater angelastet werden, geht es um eine 
Vorrechtshandlung. Gabriel wirft ihm und der Mutter vor, ihn bzgl. des Christkinds belogen zu 
haben (Int35, 640–655) und der 18-jährige Gunner spricht von einer verbalen Verletzung durch 
Herrn Grenz, die die besondere Vater-Sohn-Beziehung beschädigt hat (Int37, 201–228). Es ste-
hen also Vertrauensbeziehungen im Zentrum der väterlichen Regelverstöße, keine Vorrechte.

Familie Schaller: Zwischen Gleichberechtigungsideal und Vorrechtskampf – 
moralbezogene Bilder in der Familie als Mittel der Unterdrückung

Die Schallers, das sind die Eltern, die zum Befragungszeitpunkt siebenjährige Sabrina, der zehn-
jähre Simon und die 15-jährige Realschülerin Stefanie. Sie leben in einer Stadt mit 25.000–
30.000 Einwohnern. Die 42-jährige Mutter ist Grundschullehrerin, hat Abitur sowie einen 
Hochschulabschluss und arbeitet 15–24 Stunden pro Woche. Sie ist katholisch, Herr Schaller 
gibt im Fragebogen an, katholisch und evangelisch zu sein. Er ist 44 Jahre alt, arbeitet 35–42 
Stunden pro Woche als Fluggerätemechaniker, hat einen Hauptschulabschluss und eine abge-
schlossene Lehre. Das Haushaltsnettoeinkommen der Familie liegt in der Kategorie 4001–5000 
Euro pro Monat.
Es gibt in der Familie wenig Regeln (Int95, 1014). Sie „ergeben sich eigentlich mehr von selber“ 
(Int94, 252; vgl. auch Int95, 1014–1023; Int98, 121), laut Mutter Schaller und den beiden 
Töchtern durch miteinander sprechen aller Familienmitglieder (Int97, 609–620, Int98, 131, 
Int94, 596), mit dem Ziel, „dass das Zusammenleben funktionier[t, MW]“ (Int94, 244). Es 
gibt „keine aufgeschriebenen Regeln“, „kein Belohnungssystem“ o.ä. (Int94, 229). Jeder sei in 
der Familie „gleichberechtigt“ (Int94, 596).

Kinderbilder in der Moralerziehung in Familie Schaller:  
Vom zu moralischen ‚Übermenschen‘ und der ‚Trickserin‘
Simon zeichnet Sabrina spontan verbal als permanente Lügnerin ihm gegenüber, wobei er dann 
lange überlegen muss, bis er ein Beispiel findet (Int96, 172–175). Sabrina sagt über sich selbst:

„Sabrina: 	 Also, ich lüge schon ein bisschen mehr als die anderen, aber nur ein bisschen.“ (Int97, 
480)

„Sabrina: 	 Mama, Mama und Papa belüge ich nicht.
Interviewer:	 Mhm.
Sabrina: 	 Aber eigentlich den (Simon) am meisten, aber die (Stefanie) nicht. Eigentlich nur den 

(Simon), manchmal.“ (Int97, 518–521)

Warum sie nur Simon belügt, könnte damit zusammenhängen das dieser sie nicht schimpft oder 
nicht schimpfen kann. Dies scheint aber tiefer zu gehen. Die Bilder der Beziehung zwischen 



|  181Vorrechte im Familienkern

ihm und Sabrina werden wie folgt symbolisch geäußert: Laut Vater Schaller verstehen sich die 
Geschwister „saugut“ (Int95, 1123). Sabrina sieht dies anders: Die Siebenjährige wünscht sich, 
dass Simon häufiger mit ihr spielt, sie anerkennt und unterstützt, anstatt alleine an der Spiele-
konsole zu spielen und sie auszuschließen (Int97, 1334–1350). Morgens ist Sabrina ängstlich, 
fürchtet sich vor Geräuschen im Haus. Sie sieht nach, ob Simon wach ist (Int97, 714f ), kommt 
manchmal in sein Bett – läuft nicht wie so oft aus Spaß vor ihm weg – und beide sehen Fern. 
Simon mag das, solange Sabrina „noch lieb“ ist (Int96, 493), d.h. solange sie nicht dafür sorgt, 
dass er Ärger bekommt:

„Interviewer:	 Was heißt solange sie noch lieb ist?
Simon: 	 Also,/???/die ist voll/grätzig/, dann geht sie gleich wieder rüber und knallt die Tür zu, dass 

das ganze Haus aufwacht. Und dann bin ich wieder der Schuldige.“ (Int96, 494–496)

Zeit mit seiner Schwester birgt also die Gefahr von Ärger. Simon verbringt die meiste Zeit in 
der Familie mit seiner Schwester (Int96, 480), die er als „nicht wirklich gut“ bewertet (Int96, 
480). Die beiden Geschwister können sich laut Simon „irgendwie nicht gescheit riechen“ (Int96, 
423), streiten viel – z.B. wegen Spielsachen (Int96, 356–363, Int98, 513, Int99, 121–125). Er 
verbringt nicht gern Zeit mit Sabrina und seiner Mutter gemeinsam, sondern lieber allein mit 
der Mutter, weil Sabrina sich durch wertschätzende Aussagen von Frau Schaller über Simon 
benachteiligt fühlt:

„Simon: 	 Weil, wir da ganz allein sind und/die (Sabrina) dann/, weißt du, die (Sabrina) denkt dann 
immer, sie ist benachteiligt, weil die Mama sagt „Du bist ein super Sohn!“.“ (Int96, 541)

Sabrina nennt eine Situation, in der der Vater nicht ihr glaubt, sondern Simon, ihm aus ihrer 
Sicht einen ungerechtfertigten Vertrauensbonus schenkt (Int97, 541f ) und die Mutter be-
schreibt Sabrina pauschal als bewusste Regelbrecherin:

„Frau Schaller:	 Ich meine nur gerade, die (Sabrina), die (Sabrina) ist ja das Gegenteil vom (Simon), 
aber die wollen Sie nicht wissen, weil die (Sabrina) ist schon ein rechtes Früchtchen, die 
macht das [Regelbrechen, MW] ja voll bewusst, (Lachen).“ (Int94, 456)

Ambivalent anmutend nennt die Mutter, dass sich Sabrina um ihre kleinen Cousinen kümmert, 
wenn diese zu Besuch sind; sie sei beliebt bei ihren Freundinnen und sozial kompetent:

„Frau Schaller: 	Sie ist ein bisschen die Trickserin, die alle so ein bisschen ausspielt, die aber auch immer, 
wir haben so ein paar kleine Kinder, meine Schwester hat ziemlich kleine Kinder, […] 
und wenn die dann kommen, dann passt sie immer auf die kleinen Cousinen auf, und 
kümmert sich, also, die ist jetzt auch okay, sie hat ganz viele Freundinnen, die immer 
kommen, und sie ist immer überall eingeladen, sie ist so ein bisschen der Pfiffikus und 
so, so sozial, so ein bisschen die Kompetente, so, die weiß, wie sie ihre Freundinnen so 
steuert, und wie sie gut ankommt, und es [ist ihr, MW] schon wichtig, gut anzukom-
men, das ist dem (Simon) nicht so wichtig, gut anzukommen; der (Simon) ist so wie er 
ist; wenn ihn jemand nicht mag, dann mag er ihn nicht, muss ihn ja nicht die ganze Welt 
mögen; der (Sabrina) ist es schon wichtig, dass sie so jeder ein bisschen mag, dass [sie, 
MW] jeder gut findet.“ (Int94, 661)

Unter sozialer Kompetenz versteht die Mutter das Steuern der Freundinnen durch Sabrina zu 
ihren Gunsten, was sie in der Formulierung „Trickserin, die alle so ein bisschen ausspielt“ beson-
ders deutlich wird. Es ginge der Tochter laut Frau Schaller – ganz anders als Simon – darum, gut 



182  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

anzukommen und – wie auch ihrer als „unsozial“ beschriebenen Schwester Stefanie103 (Int94, 
605; vgl. auch 691) – um den eigenen Vorteil.

„Frau Schaller: 	Der einzige, der immer so ein bisschen überstimmt wird, ist der (Simon), da fühle ich 
mich oft so ein bisschen, da muss ich oft aufpassen, dass der nicht so ins Hintertreffen 
gerät, weil er schon arg gutmütig auch ist.

Interviewer:	 Warum wird er oft überstimmt?
Frau Schaller: 	 Weil die zwei Mädchen nicht gutmütig sind.
Interviewer:	 Ah so.
Frau Schaller: 	 Weil die schon gucken, eher, wo ihre Vorteile liegen, […].“ (Int94, 601–605)

So wird der Person Simons, im Vergleich zu den Schwestern, übertriebene Gutmütigkeit zu-
geschrieben. Er tröstet etwa Sabrina, auch wenn sie vorher mehrmals unfreundlich zu ihm war 
(Int94, 508). Simon erscheint hier als ein potentielles Opfer, das beschützt werden muss, weil 
er im Achten der Interessen anderer in ein Ungleichgewicht zum Nachteil seiner persönlichen 
Bedürfnisse und Interessen gerät. Seine Person wird auch vom Vater als friedlich, moralisch gut 
in seinen Absichten und in seinem furchtlosen Einsatz für Andere, in seiner Funktion als Streit-
schlichter in der Schule als bewundernswert beschrieben (Int95, 854–865). Auch die Schwes-
tern sehen ihren Bruder Simon als „ganz brav“ (Int97, 535) bzw. als „Perfektionist“, der eigent-
lich nie etwas falsch macht (Int98, 263–265, 616). Er macht, was der Vater ihm sagt (Int95, 
686–688) und verhält sich regelkonform:

„Herr Schaller:	 Muss ich sagen, der (K1) ist, ein sehr konformer Kerl, der verstößt eigentlich nie gegen 
Regeln. Oder fast nie. Also, und wenn er es macht, dann haben wir da keine Regel auf-
gestellt und erst danach gesagt, das soll er nicht machen, und dann hat er es auch nicht 
mehr gemacht. Das Beispiel dafür ist zum Beispiel, er hat so eine Air Gun und hat dann 
quasi eine Zielscheibe aufgehängt, am Fenster, und jeder Schuss, der danebengegangen 
ist, hat so leicht Dullen in meinen Fensterrahmen hinein gestanzt.“ (Int95, 674–677)

Simon macht also auch „Unsinn“, wie es laut Herrn Schaller für Jungen normal sei (Int95, 
1369f ), aber nicht in Form bewusster Regelübertretung. Bezüglich Regelkonformität mit Blick 
auf Moral scheinen die Bilder über die Geschwister Sabrina und Simon in der Familie, v.a. von 
der Mutter, tendenziell schwarz-weiß skizziert. Simon wird als übermenschlich moralisch ge-
zeichnet: So berichtet die Frau Schaller von einem Regelverstoß Simons, schwächt diesen aber 
durch die Wortwahl und Argumente ab, und bringt so den Widerspruch zwischen dem Fremd-
bild und der Tat quasi wieder ins Lot. Simon habe „geschwindelt“, als er erzählt, seine Hausauf-
gaben bereits erledigt zu haben, obwohl dies nicht der Fall war, um sich mit einem Freund zu 
treffen (Int94, 406–450). Ambivalent reflektiert die Mutter mit Blick auf die Verschaffung eines 
eigenen Vorteils: dies sei „fast Lügen“ (Int94, 409), andererseits fand die Mutter es „spaßig“, dass 
der sonst so regelkonforme Simon sich „durch geschicktes Handeln“ einen eigenen Vorteil in 
der erzählten Situation verschafft habe (Int94, 433) – was mit den aktuellen, gewandelten Wer-
ten der Gesellschaft konform gehe (Int94, 433–435) –, wobei sie sein Handeln in der Situation 
als „schwindeln“ bezeichnet (z.B. Int94, 407). Die Mutter sagt, Simon sei nicht zu einer echten 
Lüge im Stande (Int94, 431), er scheint aus ihrer Sicht über eine Art Nichtkönnen unmorali-
schen Handelns zu verfügen. Frau Schaller differenziert, dass beim Schwindeln im Vergleich 
zum Lügen nur der eigene Grenzbereich „ausgeweitet“ – sie benutzt hier nicht das Wort ‚über-
schritten‘ –, aber nicht der von anderen überschritten, also anderen kein Schaden bewusst zuge-

103	 Eine Analyse von Stefanie wird hier nur soweit für die Fragestellung relevant vorgenommen.



|  183Vorrechte im Familienkern

fügt wird (Int94, 413). Die Erschütterung des Vertrauensverhältnisses wird durch die ehrliche 
Antwort, auf die Frage der Mutter, ob Simon bewusst sei, dass er noch Hausaufgaben zu erledi-
gen habe, soweit aufgefangen, dass dies nicht als Schaden zu gelten scheint (Int94, 429–431). 
Das Fremdbild der Mutter von Simon – betrachtete man die Aussage „Ich glaube, manchmal 
lügt er so ein kleines bisschen, aber das kann man nicht einmal lügen nennen […]“(Int94, 400) 
inmitten der Lobpreisung von Simons Regelkonformität – wurde aber scheinbar davon beein-
flusst. Es handelt sich also um zwei verschiedene Qualitäten eines Regelbruchs. Frau Schaller 
sagt, dass Regelbrüche der Qualität von Schwindeln menschlich sind (Int94, 422), Simon damit 
auch ein Mensch ist. Mit dem Begriff des Schwindelns wird der Regelbruch abgemildert, als 
natürlich – da menschlich – und gesellschaftlich erwünscht erklärt, so dass das Bild von ihrem 
Sohn weitgehend aufrecht erhalten werden kann. Auch Regelbrüche ‚menschlicher Qualität‘ 
habe sie Simon nicht zugetraut (Int94, 450); sie reflektiert in der Narration, dass sie ihm alles 
glaubt (Int94, 407), was in Zusammenhang mit ihrem moralisch perfekten, quasi übermensch-
lichen Bild von Simon zu verstehen ist. Dieses spiegelt sie ihrem Sohn als Reaktion auf seinen 
Regelbruch, indem sie sagt, dass sie sich über sein Schwindeln ihr gegenüber wundert (Int94, 
448), dies also nicht zu ihrem Bild von ihm passt, aber auch die Beziehung schwingt mit – denn 
sie wundert sich, dass er konkret sie angeschwindelt hat. So zeigt Frau Schaller Simon, dass sie 
sein Verhalten „nicht ganz richtig“ (Int94, 441) findet und signalisiert damit die Erwartung von 
Regelkonformität, also die Forderung eines Zurückkehrens in seine Rolle als übermenschlich 
regelkonform für die Zukunft.
Allerdings zeigen beide Eltern, dass sie Simons Verhalten insgesamt als zu regelkonform ansehen 
(siehe oben; vgl. auch Int99, 288–290), weil es ihm, wie oben gezeigt, etwa gegenüber seinen 
Schwestern Nachteile bringt, seine persönlichen Interessen zu kurz kommen. Weiterhin setzte 
er sich unter großen Druck, um seinen Ansprüchen an sich gerecht zu werden:

„Frau Schaller:	 Der macht alles richtig, der will alles richtig machen, den ganzen Tag, das ist schon fast, 
also man muss ihn schon ein bisschen aufstacheln, dass er ja nicht immer alles richtig ma-
chen muss, der hat sich da selber unter einen wahnsinnigen Druck gesetzt.“ (Int94, 400)

„Frau Schaller:	 Der (Simon) ist unser Schlaui, ich sage es jetzt ein bisschen gemein: Der kann einfach 
alles irgendwie, der ist in der Schule gut, der spielt ein Instrument gern und gut, und 
macht so viel so richtig und das finde ich ein bisschen, das finde ich natürlich schön, das 
macht mir das Leben natürlich leicht, aber ich finde, jeder muss auch einmal anecken 
und etwas falsch machen[…].“ (Int94, 649)

Simons Druck beschreibt auch seine große Schwester:

„Stefanie: 	 Der will immer alles, hundertprozentig gut machen, bloß manchmal geht das auch 
nicht und dann ist er (.) auch ein bisschen enttäuscht, das muss er auch noch lernen.“ 
(Int98, 617)

Die Eltern und die große Schwester sehen es als nötig an, dass Simon lernt, dass man sich nicht 
immer absolut regelkonform verhalten muss. 
Gerade die Mutter, die davon spricht, dass sie auf Simon gegenüber den Schwestern aufpas-
sen muss, dass seine Interessen auf Grund seiner Gutmütigkeit nicht zu kurz kommen (Int94, 
601), neigt selbst dazu, ihren Sohn zu ihrem eigenen Gunsten zu „manipulieren“ (Int94, 789) 
resp. seine Interessen bewusst zu übergehen. Sie schildert einen antizipierten Verstoß ihrerseits 
gegen die Regel „Man soll sich nicht selbstsüchtig verhalten“: Sie hat Simon versprochen, dass 
sie heute in einen Spielzeugladen fahren, damit er sich ein Geschenk zu Ostern aussuchen darf. 



184  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Die Mutter hat vor das Versprechen zu brechen, weil sie lieber in einem anderen Laden für sich 
Kleidung kaufen möchte (Int94, 791–799). Versprechen der Mutter gegenüber Simon haben 
keinerlei Gültigkeit, weil er sich „leicht manipulieren“ (Int94, 789) lässt; er macht, was Frau 
Schaller möchte, vertritt seine eigenen Interessen nicht. Die Mutter behandelt Simon nicht ent-
sprechend der gleichen Rechte bzw. Regeln wie seine Schwestern (Int94, 818, 829), z.B. zieht sie 
einen Vergleich zwischen ihrem Verhalten gegenüber Simon und Stefanie: 

„Frau Schaller:	 Ja, wenn ich das jetzt zum Beispiel der (Stefanie) versprechen würde, dann würde ich 
mir das fest einplanen, weil ich genau weiß, da komme ich sowieso nicht darum herum.

Interviewer:	 Mhm.
Frau Schaller:	 Wenn ich es dem (Simon) verspreche, wenn mich meine Freundin anruft, sagt „Kann 

ich auf einen Kaffee kommen?“, sage ich: „Ja.“ Bei der (Stefanie) würde ich sagen „Du, 
das geht nicht, ich muss erst noch da und da hinfahren, und dann komme ich zu dir.“. 
Und dem (Simon) (.) seines, das würde ich einfach so weg.“ (Int94, 803–808)

Frau Schaller argumentiert, dass sie in der Situation, in der sie ein Versprechen gegenüber Simon 
bricht, einerseits zwar ein schlechtes Gewissen hat, andererseits aber sich im Recht sieht, ihre 
Zeit so einzuteilen, wie sie das möchte, also nicht in ihrer Freiheit beschränkt sein will (Int94, 
831–833). Sie setzt ihre Freiheit, ihr Interesse, über das geleistete Verspechen, das sie freiwillig 
Simon gegeben hat, nimmt sich also das Vorrecht heraus, gegen die Vereinbarung nach ihrem 
Willen zu entscheiden. Das schlechte Gewissen in der Situation begründet sie wie folgt:

„Frau Schaller:	 Ja, weil ich es ihm versprochen habe (.) und er sich darauf verlässt (.) und er sich auch 
immer daran hält, was er mir verspricht, eigentlich. Und dass ich als der Erwachsene 
eigentlich der Kleinere bin.“ (Int94, 835f )

Es geht zum einen darum, dass Simon sich in der Situation nicht auf sie verlassen kann. Dies 
ist für Frau Schaller jedoch nachrangig, da Simon wisse, dass er sich im Ernstfall auf die Mutter 
verlassen kann (Int94, 812). Die Ungleichbehandlung der Kinder jedoch stuft sie als ‚gemein‘ 
ein, denn die Töchter berücksichtigt sie bei ihrer Zeitplanung, Simon nicht (Int94, 818). Zum 
anderen beruht das Brechen von Versprechen nicht auf Gegenseitigkeit. Ihr Sohn ist ihr mora-
lisch überlegen, obgleich sie die Erwachsene ist, es also ihre Rolle wäre, moralisch ‚größer‘ zu 
sein, sie aber ‚kleiner‘ ist. Die erwartete Folge des zeitlich vorweg genommenen Regelbruchs 
ist laut Frau Schaller, dass Simon ihr die Durchsetzung ihres Interesses zugesteht (Int94, 838), 
d.h. der Regelbruch wird entweder akzeptiert oder gar nicht als solcher wahrgenommen und so 
keine gegenwirkenden Vermittlungsversuche durch den Sohn geleistet. Die Erwartung ist also, 
dass Simon – passend zum familiären Bild von ihm – seine Interessen zurückstellt, denen der 
Mutter Vorrang einräumt. Dies ist aber nicht die einzige rollenverstärkende Vermittlung durch 
die Eltern, die im Datenmaterial deutlich wird: Etwa wird Simon von den Eltern dazu genötigt, 
gegen die Vereinbarung, dass sich alle Kinder um ihre Hasen kümmern, dies für seine kleinere 
Schwester zu übernehmen. Als Simon sich ausnahmsweise für seine Interessen einsetzt und sich 
über die Übervorteilung beschwert, wird ihm das vom Vater als Regelverstoß ausgelegt (Int95, 
689, 708–710). Es sei zwar ungerecht, aber die Tiere können sich nicht selbst versorgen (Int95, 
717f ). Der Vater möchte es nicht übernehmen (Int95, 793), da es mit den Kindern vereinbart 
war (Int95, 695f, 800). Simon ist das Kind, von dem erwartet wird, dass es die vereinbarte Re-
gel – auch über den vereinbarten Part hinaus – einhält. 
Im Familiengespräch stellt Simon sein moralbezogenes Bild in der Familie auf die Probe. Zum 
Verständnis muss kurz der Hintergrund der Situation geschildert werden: Obgleich die Regel 



|  185Vorrechte im Familienkern

„Man soll andere Menschen nicht verletzen“ auf Abstraktionsebene eins – abgesehen von Not-
wehr – aus Sicht aller Familienmitglieder kategorisch gilt, weist Frau Schaller auf der Ebene des 
Seins, nicht des Sollens, auf geschlechtsbezogene Regelspezifika hin: Jungen schlagen sich laut 
der Mutter – im Gegensatz zu Mädchen – untereinander und wenn ein Junge nicht zurückhaut, 
wird er zum Prügelopfer für alle (Int94, 402–405). Auf Grund seiner ‚Gutmütigkeit‘ und weil 
er laut der Mutter von der Lehrerin in der Schule nicht bei einem Regelbruch gesehen werden 
möchte, hält sich Simon nicht an die Jungenregel, lässt sich schlagen ohne sich zu wehren. Erst 
nach mehrmaligem Auffordern der Mutter schlägt er zurück. Dieses Zurückschlagen als Reak-
tion auf jahrelange Schikane (Int96, 228, 212–214) schildert Simon im Einzelinterview und im 
Familiengespräch als Verstoß gegen die Regel, dass man andere nicht verletzen darf (Int96, 205–
220, Int99, 239). Damit teilt er die Regeleinschränkung des Vaters für den Fall des sich Wehrens 
nicht oder nicht im gleichen Maße104. Während des Regelbruchs war Simon „sehr wütend“, am 
„[D]urchdrehen“ (Int96, 226), also nicht rational. Als er wieder rational gedacht hat, hat er sich 
„ein kleinwenig schlecht, aber eigentlich auch ganz schön gut“ gefühlt, in der Hoffnung, dass 
die Schikane ein Ende nimmt (Int96, 231), was nicht der Fall war (Int96, 232–234). Simon 
wendet sich an seine Mutter als Beraterin, die ambivalent zwischen dem anderen die Stirn zu 
bieten und ihn zu ignorieren schwankt. Dieses Regelverständnis scheint ihm näher, wohingegen 
er die Erwartungen des Vaters nicht erfüllen kann oder will (Int96, 239–249): 

„Simon: 	 […]der Papa würde sagen, wenn er dich noch einmal nervt, dann haust du ihm so eine ins 
Maul, dass ihm hören und sehen vergeht, und (.) die Mama hat da gesagt, ignoriere ihn 
einfach.“ (Int96, 249)

Im Familiengespräch versucht Simon zunächst scheinbar zu zeigen, dass er gar nicht so brav ist, 
wie die Familie meint. Er nennt direkt seinen Regelbruch, bestreitet die Notwehrrechtfertigung 
des Vaters, spricht nicht von Schikane oder davon, dass er geschlagen, sondern nur „genervt“ 
wurde und gibt an, dass er sich während des Regelbruchs „[g]anz gut“ gefühlt habe; von Wut 
oder einem schlechten Gewissen ist hier im Vergleich zum Einzelinterview nicht mehr die Rede:

„Mutter:	 Was müssen wir machen, (Stefanie)?
Stefanie:	 Ja, nochmal, wie war es das letzte Mal, als jemand der Anwesenden eine Regel gebrochen 

hat, die für alle Menschen auf der ganzen Welt gelten sollte.
Mutter:	 Verletzen.
Simon: 	 Ich habe einen in der Pause verkloppt (.)
Mutter:	 Oh, dann sind wir bei dir (Simon). Da hatten die anderen Glück. (Mutter lacht und klopft 

Simon auf den Oberschenkel)
Stefanie:	 Wie war es das letzte Mal, als jemand der Anwesenden eine Regel gebrochen hat.
Mutter:	 Ja, also.
Vater:	 Ich habe aber gesagt, du würdest es nur aus Notwehr machen.
Stefanie:	 Wie war es, weshalb darf man das nicht tun, muss man das tun?
Mutter:	 Dann nehmen wir den armen (Simon), also der (Simon) hat in der Pause jemanden ge-

schlagen.
Stefanie:	 Das wusste ich nicht.
Vater:	 Das wundert mich echt, weil ich dachte, der Simon würde es nur aus Notwehr machen.
Simon: 	 /Habe ich aber!/
Mutter:	 Wie hast du dich gefühlt, als du diese Regel nicht eingehalten hast, als du den verkloppt hast?
Simon: 	 Ganz gut.

104	 Möglicherweise sieht Simon es etwa im lebensbedrohlichen Fall als legitim an sich zu wehren.



186  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Mutter:	 Warum?
Simon: 	 Das war ja der (Name). (alle lachen)
Mutter: 	 Und warum war das so für dich?
Simon: 	 Weil er mich die ganze Zeit genervt hat. Schon die ganze Woche lang.
Stefanie: 	 Und der war zu dir ja auch blöd, oder?
Simon: 	 Ja.
Vater:	 Also war es eine Art Notwehr.
Stefanie: 	 Ja, da kommt es darauf an, ob du darüber stehst oder ob du sagst, das ist mir jetzt egal, ich 

haue dich/um//???/
Vater:	 Es ist einfach so, man kommt in bestimmten Situationen an irgendeinen Punkt, wo man 

nicht mehr verbal weiter weiß.
Mutter: 	 Naja, der (Name), das ist ein altes Problem, der haut immer.
Stefanie: 	 Was ist dann passiert, haben dich deine Eltern bestraft, als du ihn verkloppt hast, oder ha-

ben sie dir Süßigkeiten gegeben?
Mutter: 	 (lacht und schaut in die Karte)
Sabrina: 	 Süßigkeiten. (alle Kinder lachen)
Vater:	 Also, ich weiß, dass der (Simon) das nicht einfach so machen würde, irgendjemand eine.
Sabrina: 	 Hat er aber.
Vater:	 Nein, hat er NICHT.
Sabrina: 	 Doch, hat er.
Vater:	 Hat er nicht, weil er einen Grund gehabt hat, ja, okay, man braucht das nicht so auslegen, 

aber er hat/trotzdem einen guten Grund gehabt/
Stefanie: 	 Keine Strafe.
Sabrina: 	 Hat er doch. Geh einfach zur Pausenaufsicht!
[…]
Mutter: 	 Und dann hat er dich schon wieder gehauen.
Stefanie: 	 Der lernt auch nicht daraus.
Vater:	 Anscheinend ist es wirklich einer, der bisschen minderbemittelt ist.
Stefanie: 	 Und wer hat dann entschieden, was gemacht werden soll? Es gab keine Folgen.
Vater:	 Wir haben es ja nicht gewusst. Und wenn wir es gewusst hätten, wäre es auch nicht so 

schlimm. Wir gehen auf das Gerechtigkeitsgefühl vom (Simon).“ (Int96, 223–287)

Vater Schaller hält am Bild von Simon fest und damit an seiner Notwehrtheorie, woraufhin die 
älteste Tochter zu bedenken gibt, dass es auch andere Reaktionsmöglichkeiten gegeben hätte. 
Dann verteidigt der Vater Simon und ändert die Argumentation: manchmal wisse man verbal 
nicht weiter. Da springt die Mutter Simon beiseite und zeichnet das ‚Opfer‘ der von Simon als 
Regelverstoß charakterisierten Tat – angesichts der dargelegten Textpassagen aus den Einzelin-
terviews offenbar zu Recht – als Bösewicht: „der haut immer“. Der Vater greift dann wieder sein 
Fremdbild von Simon als hochmoralisch auf und lässt sich auch von der kleineren Schwester Sa-
brina, die eine weitere alternative Reaktionsmöglichkeit aufzeigt, nicht umstimmen. Er vertraue 
dem „Gerechtigkeitsgefühl“ seines Sohnes völlig.
Allerdings scheint es Simon angesichts seines genannten Regelverstoßes, der immerhin von den 
Schwestern kritisiert wurde, sowie der im Familiengespräch ausbleibenden – aber laut dem Einzel-
interview von Simon zu erwartenden – Reaktion des Vaters, dass Simon den Mitschüler noch fester 
hätte schlagen sollen (Int96, 249), wichtig, das Bild von ihm als ‚moralisch gut‘ zu aktualisieren:

„Simon: 	 Aber jetzt einmal von Ehrlichkeit, ich habe letztens in der Schule gesagt, dass ich ge-
rannt bin, im Flur. (nickt wild)

Herr Schaller:	 (verdreht die Augen) Ja. (Alle lachen) Du blöder Hund du. (Vater Schaller legt die 
Hand auf die Schulter von Simon, Sabrina lacht)“ (Int99, 288–290).



|  187Vorrechte im Familienkern

Simon kokettiert mit seiner Ehrlichkeit, weil er weiß, dass die anderen Familienmitglieder die 
geschilderte Handlung als übertrieben regelkonform betrachten. Der Vater bestätigt mit seiner 
Reaktion die vorhandenen Bilder. Die Maßnahme Simons ist nicht ganz unbegründet. Der Va-
ter hat die Diskussion zum Regelverstoß des Sohnes gedanklich noch nicht abgeschlossen. Er 
reflektiert „Wenn der (Simon) jemanden haut, dann muss er ihn ganz schön nerven“ (Int99, 
293) und fragt dann, seinen Sohn, ob dieser sich „wenigstens“ nach dem Schlagen des Mitschü-
lers besser gefühlt habe (Int99, 300).
Simon wird zwar in der Familie insgesamt als zu regelkonform gezeichnet, und er erhält von den 
Eltern einen Vertrauensvorschuss im Alltag, mit dem v.a. Sabrina ein Problem hat, dennoch wer-
den Regelbrüche auch von ihm nicht gut geheißen. Die erzählten Regelverstöße zeigen, dass die 
Eltern nicht wollen, dass der Sohn öfter moralische Regeln wie „Nicht-Lügen“ oder „Nicht-Ver-
letzen“ über den Selbstschutz hinaus bricht, sondern ausgewogener seine eigenen Bedürfnisse in 
die Entscheidungsfindung einbezieht und sich weniger unter Druck setzt. Dies wird aber nicht 
klar geäußert und vermittelt. Im Gegenteil wird die Gutmütigkeit Simons für eigene Zwecke 
missbraucht und damit die Erwartung, dass Simon seine Interessen zurückstellt, als richtig an 
den Sohn herangetragen und seine Rolle verstetigt. Das moralbezogene Bild Simons wird zum 
Mittel seiner Unterdrückung.
Sein Bild als zu regelkonform im Kontrast zu Sabrina als Regelbrecherin in Kombination mit einem 
daraus resultierenden Vertrauensbonus auf der Seite Simons und ungleich verteilter Anerkennung 
durch die Eltern, aber auch wenig Achtung und Aufmerksamkeit durch die Geschwister sowie der 
Idee Sabrinas, als die Schwächste der Familie zu gelten – obwohl sie diese Rolle nur spiele (Int97, 
867f ), begünstigt Eifersucht auf Simon und ein Unterlegenheits- und Missachtungsgefühl, gegen 
das sich Sabrina wehrt, etwa mit ihrer Erweiterung des Bildes von sich als „Kampfmaschine“ (Int97, 
861). Sie sei zwar äußerlich „süß“, könne aber – an ihr Bild vom Vater erinnernd (siehe unten) – wü-
tend werden und „hart“ schreien (Int97, 378–380), außerdem ihren Bruder Simon versehentlich 
verletzen (Int97, 859–861). Sabrina reflektiert: „[…] eigentlich sind wir eine ganz komische Fami-
lie. Die nicht auf die anderen achten“ (Int97, 1381–1385). So zeigen sich Versuche Sabrinas, sich 
gegenüber Simon überlegen zu fühlen, in deren Rahmen Sabrina auch moralische Regeln bricht – 
etwa indem sie Simon wiederholt belügt, dass das Essen fertig sei, er nach mehrmaligem Laufen in 
die Küche dann nicht mehr dort erscheint, wenn das Essen tatsächlich fertig ist, deshalb Ärger be-
kommt, und sie so demonstriert, dass sie ihn austricksen kann (Int96, 177–203, Int97, 498–509). 
Im Rahmen derartiger ‚Tricks‘, von anderen Familienmitgliedern als Lügen interpretiert, wird das 
Bild von ihr als Regelbrecherin wiederum bestätigt und daraufhin Missachtung geäußert. 

Moralerziehung mit Fokus auf elterliche Rollen und Bilder:  
Über die Ab- und Anerkennung von Vorrechten und der Erzieherrolle
Den Kindern etwas zu vermitteln ist für den Vater insgesamt nicht nur auf Grund seiner berufs-
bedingten Partizipationseinschränkungen im Rahmen seines Schichtdienstes (Int95, 1048–
1052) schwierig, sondern v.a. mit Blick auf Aspekte wie Selbst- und Fremdbild, Beziehungen 
inklusive Macht: Er möchte einen Erziehungsbeitrag leisten, aber ihm fehlt nach eigenen Aussa-
gen die Vertrauensbasis. Dies formuliert er wie folgt:

„Herr Schaller:	 […] man kommt nicht umhin, doch einmal anzufangen, erziehen zu wollen und das 
klappt nicht. Das geht nicht, weil (.) einfach keine Basis da ist. Wenn ich kein Funda-
ment habe, auf das ich aufbauen kann, eine Vertrauensbasis meinen Kindern gegenüber, 
die kann ich mir nicht einmal erarbeiten, weil ich immer gleich so aufbrausend bin. Es ist 
schon traurig, das ist wirklich ein Trauerfall und das ist wirklich ein Armutszeugnis, aber 
wie gesagt, das sind immer so Sachen, das ist alles nicht so einfach.“ (Int95, 1451–1454)



188  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Herr Schaller könne nicht aus seiner „Haut heraus“ (Int95, 1033), d.h. mangelnde Kontrolle ist 
Teil seiner Haut, seines Selbst. Dieser Part steht seiner Rolle als Vater entgegen bzw. behindert 
ihn in der Ausfüllung dieser:

„Herr Schaller:	 Und normalerweise sollte man ja davon ausgehen, von einem Vater sollte man sowieso 
erwarten, dass er sich besser unter Kontrolle hat. Aber, es sind einfach so Umstände 
manchmal (.), das geht irgendwie nicht weiter, weiß nicht.“ (Int95, 1376f )

Hintergrund für sein impulsives Handeln sind laut den Eltern auf einen Motorradunfall zu-
rückzuführende Beinschmerzen (Int95, 1030–1035, 1176–1191, 1219–1231, Int94, 607), 
welche ihn selbst und in Konsequenz seine Familie belasten (Int95, 1030–1035, Int94, 632). 
Dieses Handicap zeichnet Herr Schaller als weitreichenden Machtverlust über sich selbst und 
schränkt ihn sowohl körperlich als auch mental mit Blick auf Aktivitäten – auch mit der Fami-
lie und damit Gelegenheiten des Doing Family – ein (Int95, 1185–1190, 1220–1227). Eine 
vorschnelle Reaktion verhinderte er in der Vergangenheit mit einer Auszeit auf dem Balkon, in 
der er den Zorn buchstäblich ‚verrauchen‘ ließ (Int95, 1379–1384), was er aus gesundheitlichen 
Gründen nicht mehr praktiziert. Eine alternative Strategie hat er nicht. So löst Vater Schaller 
Streit aus, schreit und schimpft viel (Int96, 427, Int97, 598, 885, Int98, 536) und verursacht 
damit schlechte Stimmung:

„Interviewer:	 Und wie würden Sie die Grundstimmung beschreiben in Ihrer Familie?
Herr Schaller:	 Grundstimmung? Von meiner Stimmung abhängig. (Interviewer lacht) Wirklich. Also 

ich kann meine Familie ganz schön in den Keller ziehen, wenn ich richtig sauer bin. 
[…] Aber familientechnisch ist,/vor allem/wenn nicht alles so läuft, wie ich es mir dann 
vorgestellt habe, dass alle schön am Tisch sitzen und dann Essen fertig, wie heute zum 
Beispiel habe ich gesagt „Gut, funktioniert alles“, dann passt das.“ (Int95, 975–988; vgl. 
auch, Int98, 534–536, Int96, 267f, 240f, Int97, 813–823)

Als Beispiel schildert er eine Situation, in der er ein Risotto gekocht hat. Als die Familie nicht 
rechtzeitig am Tisch erscheint, schreit er sie an und verletzt mit Worten, was aus seiner Sicht 
einen Regelbruch darstellt (Int95, 593–601, 586–588, 610–617). Den Verstoß begründet er 
mit einem Gefühl mangelnder Anerkennung:

„Herr Schaller:	 Ich schätze schwer, weil die anderen nicht nachvollziehen konnten, was ich mir für eine 
Mühe damit gegeben habe. Also, im Prinzip, meiner Familie war es egal, weil ob denen 
ihr Reis ein bisschen körniger ist oder bissfester oder nicht, das interessiert die recht 
wenig, aber mich interessiert es, weil ich ja der Hersteller von dieser Speise war. Und mir 
damit extrem Mühe gegeben habe.

Interviewer:	 Was war das für ein Gefühl?
Herr Schaller:	 Schlechtes Gefühl. Einfach ein Gefühl von nicht ganz wahrgenommen zu werden oder 

das, was man tut, oder dafür genug Achtung zu bekommen.“ (Int95, 638–643)

Vater Schaller fühlt sich nicht geachtet. Dieses Gefühl führt situativ zu neuen Regelbrüchen in 
Form von Wutausbrüchen, was wiederum verstärkt, dass er nicht anerkannt wird. Die mangeln-
de Anerkennung (vgl. auch Int95, 604–609, 595–597, Int98, 243f, 377) bezieht sich für den 
Vater nicht nur auf diese konkrete Situation. Ein befreundeter, geschiedener Arbeitskollege hat 
Herrn Schaller wiederholt rückgemeldet, dass seine Familie ihn ausnutze, was ihm nun ambiva-
lent durch den Kopf spukt (Int95, 1404–1410). In der Situation haben nicht die Kinder, aber 
die Mutter auf den Regelbruch regulierend reagiert. Herr Schaller erzählt:



|  189Vorrechte im Familienkern

„Herr Schaller:	 Meine Frau hat gesagt, ich soll zum Schreien aufhören. Meine Kinder haben dann (.) 
das, mehr oder weniger, das eine oder andere gegessen und das hat dann gepasst. Und 
haben mich schreien lassen. Sonst sagen sie,/geh jetzt schreien/, fertig. Ist okay. Ich 
kann damit umgehen. […] Meine Frau hat damit angefangen, dass sie gesagt hat, ich soll 
nicht so herumschreien. „Es reicht wieder!“ hat sie gesagt.“ (Int95, 656–667)

Frau Schaller, maßregelt ihren Mann vor den Kindern. So schneidet sie auch im Familienge-
spräch Herrn Schaller das Wort ab und weist darauf hin, dass sein Beitrag nicht der Aufgaben-
stellung entspreche (Int99, 42). Er reagiert mit zusammengekniffenem Mund, sagt „gut“ (Int99, 
43). Laut Sabrina besteht die Rolle der Mutter darin, die Kinder gegenüber dem Vater zu ver-
teidigen (Int97, 899–904). Die Siebenjährige würde lieber das Schimpfen ihres Vaters ertragen, 
da durch die Einmischung der Mutter ein Streit entfacht wird, der weitere Personen involviert 
(Int97, 574–577; vgl. auch Int96, 563). Vater Schaller erlebt das Verhalten der Mutter auf der 
Basis seines Bildes von ihr wie folgt:

„Herr Schaller:	 […] ist sie ausgebildete Pädagogin, also, sie hat eine Vorbelastung UND (.) ist dazu noch 
Streitschlichterin in der Schule, was, wenn sie dann zu mir sagt, ich soll einmal halblang 
machen, hat zwar keinen Einfluss auf das, was ich gerade sage, aber, für mich jetzt, aber 
(.) Recht hat sie ja, im Prinzip. Also ist schon in Ordnung.“ (Int95, 1114f )

Auch wenn er Frau Schaller schon auf Grund ihres als „Vorbelastung“ betitelten Ressourcen-
vorteils – im Sinne eines professionellen Mehr-Wissens und -Könnens basierend auf ihrer Aus-
bildung und Funktion als Lehrerin und Streitschlichterin – zugesteht, in der Sache Recht zu 
haben, lasse er sich in der Situation nach eigener Angabe nicht von ihr beeinflussen, was mit 
seiner Impulsivität in der Situation oder aber mit seinen patriarchalischen Herrschaftswünschen 
(siehe unten) in Verbindung stehen könnte. Versucht der Vater sich dennoch als Erzieher, ist er 
verunsichert und wird teilweise von seiner Frau daran gehindert:

„Herr Schaller:	 Da wäre ich, glaube ich, ein ziemlich schlechter Vater, wenn ich alles mit irgendwelchen 
Sanktionen oder so etwas machen würde. Das will ich auch nicht, weil das irgendwie 
unfair gegenüber [den Kindern, MW] ist, weil, es kann ja auch sein, dass man selbst 
schlecht drauf ist und (.) ich lasse es so schon an den Kindern manchmal aus, und das 
ist einfach Scheiß; das ist ja mein Problem, nicht denen ihres. Dass da Sanktionen, okay, 
ich drohe vielleicht an „Jetzt dürft ihr nicht mehr Fernseh gucken“ oder so etwas, das 
ist eigentlich Wurst. Also, mache ich sowieso nicht. Es ist, glaube ich, einmal passiert, 
dass ich gesagt habe, Fernsehverbot. Allerdings, meine Frau hat das dann gleich ad hoc 
wieder aufgehoben, weil ich dann in die Arbeit gegangen bin. Das passiert schon. Also 
wir ziehen manchmal nicht alle an einem Strang. Das ist dann auch schon ein bisschen 
schwierig manchmal. Ja, aber das passt schon.“ (Int95, 1392–1401)

Es fällt auf, dass Herr Schaller stets nachdem er von einem Problem spricht, erklärt, dass alles 
schon so passe, in Ordnung sei, als wolle er sich selbst davon überzeugen. Der Vater möchte keine 
Sanktionen verhängen, nicht nur, weil er dies nicht für das beste Erziehungsmittel hält – Strafen 
seien einer vertrauensvollen Beziehung abträglich (vgl. auch Int95, 761–778) –, sondern auch, 
da er sich als unkontrolliert betrachtet und befürchtet, dass er bei der Vergabe ungerecht ist. 
Er droht Sanktionen an, die er i.d.R. ohnehin nicht durchsetzt, verhält sich also inkonsequent 
und unglaubwürdig (vgl. dazu auch Int95, 791–794). Dies wird gesteigert durch den Entzug 
der Sanktionsmacht durch die Mutter, die eine von ihm verordnete Strafe wieder aufhebt – sie 
verteilt selbst keine Strafen, ist gegen solche (Int96, 250–255) – und – vielleicht auch z.T. unbe-
wusst – gegen ihn arbeitet. Herr Schaller gibt sich resignativ mit Blick auf Erziehung:



190  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

„Herr Schaller:	 Ich kann es nicht unterbinden, bin ja die meiste Zeit eh nicht da. Die Erziehung ist 
eigentlich die Sache meiner Frau.“ (Int95, 777f )

So versucht er sich zwar hin und wieder als Erzieher, wenn es nicht funktioniert, lässt er seine 
Frau seine Anliegen durchsetzen. Damit erkennt er ihre Machtposition an und benutzt sie. Bei-
spielsweise möchte er, dass die Kinder ihre Hasen selbst versorgen:

„Interviewer:	 Und um noch einmal auf die Situation mit dem Hasen zurückzukommen, wie haben 
Sie denn mit Ihrer Partnerin zusammengearbeitet?

Herr Schaller:	 Wie? Nachdem ich das zweimal [zu den Kindern, MW] gesagt habe, habe ich gesagt 
„So, jetzt mache ich das nicht mehr“. Sondern jetzt soll sie es einmal sagen. Und ich wer-
de mich in Zukunft nicht mehr um die Hasen kümmern, weil das dann ich ab und zu 
noch gemacht habe, aber das werde ich dann auch nicht mehr machen. Ich habe gesagt, 
das müssen die Kinder jetzt klar machen. Und auf Grund der Vertrauensbasis hat das 
einigermaßen auch geklappt.

Interviewer:	 Und wer hat was gemacht, von Ihnen beiden? Also was haben Sie dann gemacht und 
was hat Ihre Partnerin gemacht?

Herr Schaller:	 Tja, ich habe mit meiner Frau gesprochen und die hat es den Kindern klar gemacht. So, 
was davon zu halten ist. Und ich meinen Kindern auch klipp und klar gesagt habe, dass ich 
im Prinzip jetzt da nichts mehr mit den Hasen mache, auf Grund, ihre Arbeit abnehme, 
und, das hat meine Frau dann noch einmal mit Nachdruck rüber gebracht, was dann Sa-
che ist und wie das mit diesen Hasen und der ganzen Infrastruktur um die Hasen herum 
ausschaut, und (.) das hat dann einigermaßen (.) gegründet.“ (Int95, 789–800)

Frau Schaller verfügt im Gegensatz zu ihm über die soziale Ressource der Vertrauensbasis mit 
Blick auf die Kinder, weshalb sie das Anliegen des Vaters umsetzen kann. Herr Schaller nimmt 
in der Familie nicht seine von ihm angestrebte Machtposition ein. Er fühlt sich laut seiner Frau 
unbedeutend, wäre einerseits gern mehr ‚Macho‘, möchte andererseits nicht die damit verbun-
dene Verantwortung tragen – letzteres sei ihm seiner Frau zufolge nicht bewusst:

„Frau Schaller:	 Ja, da hat er ein Problem, er fühlt sich manchmal zu unwichtig, ich bin ihm manchmal 
zu selbstständig, zu emanzipiert, wobei er/dann merkt/(.), anderseits auch nicht eine 
andere Frau haben wollte, die ihn dann (.), desto mehr Verantwortung hat er natürlich, 
so haben wir geteilte Verantwortung; mein Mann in diesem alten Rollenverständnis (.) 
hätte jetzt zwar manchmal gern mehr Verantwortung und tät gern mehr als Macho raus-
kommen wollen, aber die Verantwortung wäre ihm dann auch zu viel, auf der anderen 
Seite, aber ich glaube, dass ist ihm nicht so ganz bewusst, also weil so, klar, er hat nur 
die halbe finanzielle Last zu tragen, ich übernehm eigentlich alles mit den Kindern, ich 
gehe in die Schule, mache die unangenehmen Gespräche, fahre sie durch die Gegend, 
also für Kinderbereich bin ich eigentlich auch ganz allein zuständig, was manchmal 
schon schwer ist.

Interviewer:	 Also auch in der Erziehung?
Frau Schaller:	 Eigentlich schon eher ich, weil er natürlich normalerweise schon sehr viel arbeitet […]“ 

(Int94, 630–632)

Frau Schaller hält das Rollenverständnis ihres Mannes für veraltet. Sie hat den deutlich höheren 
formalen Bildungsgrad und verdient mittlerweile bei kürzerer Arbeitszeit ähnlich viel wie ihr 
Mann (Int95, 1090–1093), so dass sich die finanzielle Ressourcenmacht zumindest bzgl. des 
aktuellen Einkommens angeglichen hat. Dabei hat sie – wie bereits z.T. angeklungen – noch 
weitere, entscheidende Ressourcenvorteile: Als Lehrerin verfügt sie nicht nur über ein profes-
sionelles Mehrwissen, sondern ihre Arbeit außerhalb des Hauses endet etwa zeitgleich mit der 



|  191Vorrechte im Familienkern

Schule der Kinder (Int96, 396–398), weshalb sie deutlich mehr Zeit mit den Kindern verbringt 
als der Vater. Sie sieht sich als „ganz allein zuständig“ für den „Kinderbereich“, was Aufgaben 
und Verantwortung bedeutet (Int94, 630). Damit sind nicht nur Pflichten, sondern auch Macht 
verbunden. Sie ist die erste Bezugsperson, kennt die Freunde der Kinder, die Kinder vertrauen 
ihr und suchen das Gespräch lieber mit ihr, auch weil sie nicht so schnell sauer wird, also über 
eine bessere Selbstkontrolle verfügt wie der Vater (Int98, 69f, 540–543, 600–604, Int96, 239f ). 
Sie besitzt einen die Kinder und den Familienalltag betreffenden Wissensvorsprung. Für Stefa-
nie ist dabei auch das Geschlecht der Mutter von Bedeutung: als Frau verstehe sie Stefanies Pro-
bleme besser und sie haben gemeinsame Interessen. (Int98, 540–543, 601). Aber auch Simon sei 
laut Stefanie ein „Mamakind“ (Int98, 490). Wenn ein Kind der Familie eine Krise hat, sucht es 
die Nähe von Frau Schaller (Int94, 738–741). Auch umgekehrt schätzt die Mutter ihre Kinder 
wert, genießt die Zeit mit Ihnen (Int94, 758). Ebenso schätzt der Vater sie, wohingegen sie ihn 
auf Grund seiner mangelnden Kontrolle und Vorrechtsansprüche als „problematisch“ betrach-
tet (Int94, 607, Int95, 1109–1113, 1116). Da sie die meiste Verantwortung trägt, stehe ihr auch 
die Rolle als Chefin zu (Int94, 592, 630). Auch sie nimmt sich Vorrechte mindestens gegenüber 
Simon und Herrn Schaller heraus, fordert diese aber strategisch kontrollierter als der Vater ein, 
sie werden – so ihre Erwartung – anerkannt (vgl. z.B. den Regelbruch bzgl. des Ostergeschenks 
gegenüber Simon sowie das Übergehen des Vaters bei familienbezogenen Entscheidungen).
Vergleicht man die Ressourcen der Eltern in der Familie, so ist Frau Schaller klar im Vorteil. 
Der Vater sei zwar der „Härteste“, „Stärkste“ in der Familie (Int97, 340–345), ihm fehlen aber 
v.a. Informationen über die Familie und ihren Alltag, die zeitlichen und sozialen Ressourcen, 
die Kontrolle über sich selbst, die Anerkennung. So setzt Herr Schaller seinen ökonomischen 
und altersbedingten Ressourcenvorteil gegenüber den Kindern im Streit ein, was Stefanie neben 
dem Brechen von Regeln durch übertriebenes Schimpfen als ungerecht schildert:

„Stefanie: 	 Ich meine, ich schreie ihn auch nicht die ganze Zeit an. Ich meine, das kann ich auch 
nicht, weil ich ja jünger bin, aber trotzdem finde ich es unfair, wenn man das ausnutzt, 
dass wenn man älter ist, dass man einem mehr, blöd anmachen kann, irgendwie. Weil 
ich kann mich ja nicht wirklich wehren. Also ich kann schon etwas sagen, aber es 
kommt dann wieder auf mich zurück. Zum Beispiel, ja, dann zahle das und das selbst 
oder was weiß ich was. Und ich kann ihm ja nicht sagen, jetzt zahle dein Haus selbst, 
weil ich zahle es ja nicht oder (.), irgendwie so.“ (Int98, 232–237)

Der Vater droht, dass Stefanie bestimmte Dinge selbst bezahlen muss, wenn sie nicht tut, was er 
möchte. Sie könne sich nicht wehren, sei machtlos. Auch Sabrina schildert einen aus ihrer Sicht 
unlauteren Einsatzversuch einer Ressource, die sie ihm jedoch nicht zuerkennt. Zuerst legt sie 
eine Argumentation von Herrn Schaller dar:

„Sabrina: 	 Der Papa, das ist ja sein Haus, der darf gegen die Regeln verstoßen. Hat er immer gesagt, 
weil es ja sein Haus ist.“ (Int97, 567)

Kurz darauf erörtert sie jedoch ihren Standpunkt dazu:

„Sabrina: 	 Dass er immer sagt, eigentlich ist es seine letzte Verteidigung, dass er sagt, das ist mein 
Haus, da gelten meine Regeln auch, aber er muss das Haus auch teilen. Da muss er schon 
daran denken. 

Interviewer:	 Mhm, und das sagt er dann, wenn er, wenn du sagst, dass sind seine Regeln, macht er 
da dann eigene Regeln?

Sabrina: 	 Nein, wir machen, wenn dann, wenn wir Regeln machen wollen, dann täten wir Fami-
liengespräch machen.“ (Int97, 607–611)



192  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Regeln werden gemeinsam im Familiengespräch geschaffen, das Haus darf Herr Schaller auch 
nicht für sich alleine beanspruchen, deshalb akzeptiert die Siebenjährige seine Argumentation 
und eine über den Regeln stehende bzw. diese generierende Rolle des Vaters nicht. Die sieben-
jährige Tochter sieht Herrn Schaller – neben seiner Rolle als „Streithammel“ (Int97, 885f ) und 
Rekordhalter im Biertrinken (Int97, 875–879) – als jemanden, der die Rolle des Familienober-
hauptes nur spielt, sie innehaben möchte:

„Sabrina: 	 Der Papa hat die besonderste Rolle. Er will immer Anführer sein. […] Wie zum Beispiel 
King-Kong, wir sind die Flugzeuge, sagt der dann, und er ist dann der Anführer. […] Ei-
gentlich spielt er immer wie King-Kong (.) den Anführer, weil er denkt, er ist es.“ (Int97, 
870–884, vgl. auch Int97, 598–600)

Die Tochter erkennt den Herrschaftswunsch des Vaters über die Familie – eine besondere, den 
anderen Familiemitgliedern überlegene Rolle mit dem Vorrecht, Regeln zu bestimmen und sie 
selbst übertreten zu dürfen – nicht als legitim an. Herr Schaller sieht sich als „Ernährer“ (Int95, 
164), der sich ohne Geld in der Tasche „nackt“ fühlt (Int95, 153–156). Der vermeintliche fi-
nanzielle Ressourcenvorteil des Vaters, v.a. in Kombination mit seinem Geschlecht, verschaffe 
ihm laut der ältesten Tochter die größte Machtposition in der Familie: 

„Stefanie: 	 Weil mein Vater ist schon noch so einen Tick mehr das Familienoberhaupt, weil er auch 
mehr Geld verdient, na ja, aber das ist eigentlich auch ziemlich egal. Keinen Ahnung, 
weil er auch einfach ein Mann ist und das ist ja eigentlich schon immer so, dass Männer 
das Oberhaupt sind, was ich eigentlich auch bescheuert finde, aber es ist trotzdem ir-
gendwie so, trotzdem finde ich das so.“ (Int98, 598f )

Der Vater sitzt beim Essen an der Stirnseite des Tisches „damit er auch so die Übersicht über 
den Tisch hat. Und so gucken kann, wer was macht und ob man (.) sich benimmt und (.), ja“ 
(Int98, 469f ). Er ist das einzige Familienmitglied, das seinen Platz nicht tauscht (Int97, 1173–
1177). Er will immer die Fernbedienung des Fernsehers, „[w]eil er bestimmt“ (Int97, 1189; vgl. 
1181f ). Herr Schaller sagt, dass es so sein sollte, dass er die Rolle des Familienoberhauptes hat 
bzw. sich wenigstens dafür halten darf, was aber nicht so ist:

„Herr Schaller:	 Also nichts außergewöhnliches, dass sich hier, es fliegen ab und zu einmal die Fetzen, 
logisch, ganz klar, und man muss ja auch irgendwann einmal die Positionen hier klar (.) 
setzen, aber im Prinzip sollte es so sein, dass (.) ich mich für einen Boss halte, hier drin, 
hä hä. Halte, wohlgemerkt. Primär ist es aber meine Frau, weil die hat das Sagen mit den 
Kindern und so weiter und, man merkt es, wenn hin und wieder einmal Anschaffungen 
gemacht werden, wo ich dann zum Beispiel gar nicht davon weiß. Da waren wir im Tau-
churlaub zum Beispiel, dann bin ich zurückgekommen, dann hatten wir ein Aquarium 
gehabt und so etwas, das finde ich dann zwar nicht ganz fair, aber, mei. Solange es nicht 
an mir hängen bleibt, ist mir das egal. Also man muss, die müssen wissen was sie tun, im 
Prinzip.“ (Int95, 1136–1141)

Die Mutter lasse ihrem Mann nicht einmal die Illusion der Macht, grenzt den Vater aus man-
chen Entscheidungen aus, übergeht ihn. Sie nimmt damit über Streitsituationen hinaus eine 
Position mit den Kindern gegen den Vater ein (vgl. z.B. Int97, 899–909).
Im Gegensatz zur ‚netten‘, mit den Kindern nachmittags raumzeitlich ko-präsenten Mutter 
steht der ‚brüllende‘ Vater, der viel arbeitet. Auf Grund des Schichtdienstes, gibt es i.d.R. kein 
gemeinsames Wochenende, auch nicht immer ein gemeinsames Abendessen mit der Familie 
(Int95, 1052–1070), er schläft z.T. tagsüber oder ruht sich aus und nimmt daher oft nicht an Fa-



|  193Vorrechte im Familienkern

milienaktivitäten und am Doing Family teil (Int98, 898–903, Int95, 1179–1185, 1224–1229, 
Int94, 699). Er sei „kein typischer Familienmensch“, habe ein abgekühltes Verhältnis zu seinem 
Herkunftsfamilienkern (Int95, 1128–1131). Die Mutter beschreibt im Rahmen ihrer Zeich-
nung den Vater als z.T. absichtlich, z.T. ungewollt „außen vor“:

„Frau Schaller:	 […] und da arbeiten wir, und da ratschen wir auch ganz oft eigentlich, mein Mann 
klinkt sich schon auch immer so ein bisschen aus, muss ich sagen, es ist auch schon so, 
wenn wir ratschen und auch alle am Tisch sitzen, oder, was weiß ich, ich lese Zeitung, 
und dann hocken sie sich alle mit dazu, dann ist er schon oft wirklich so ein bisschen 
abseits, also das ist jetzt nicht so typisch für ihn, sondern er ist immer so ein bisschen 
abseits, er ist zwar hier, also, er steht dann da hinten und macht was oder setzt sich rüber 
und liest, also er ist schon so bisschen der, der so ein bisschen außen vor ist.

Interviewer:	 Aus welchem Grund schätzen Sie, ist das so?
Frau Schaller:	 Er selber kapselt sich manchmal so ein bisschen ab. 
Interviewer:	 Absichtlich, oder eher nicht so?
Frau Schaller:	 Ja, gemischt, absichtlich und manchmal fühlt er sich auch ausgeschlossen.
Interviewer:	 Mhm. Aus welchem Grund absichtlich?
Frau Schaller:	 Absichtlich weil er seine Ruhe will, (lange Pause, zeichnet) [...]“ (Int94, 617–623)

Der Vater nutzt die wenige Zeit, die er in der Familie räumlich verbringt, oft nicht. Er begründet 
dies mit seinen Beinschmerzen, der Schichtarbeit und damit, dass er mit 45 Jahren nicht mehr 
der Jüngste sei, Ruhe und Schlaf brauche (Int95, 1176–1179). Klar wird eine Untergruppierung 
der Familie Schaller in den Vater alleine gegen ein ‚Wir‘, das die Mutter mit den Kindern umfasst 
(Int94, 596), wobei die Mutter mit ihren guten Beziehungen zu allen Familienmitgliedern der 
stabilisierende Faktor ist. Sie nutzt ihre Ressourcen und entscheidet situativ über ein vermitteln-
des Miteinander oder ein Agieren ohne und gegen den Vater.
Die große Tochter Stefanie beschreibt, dass sie mit ihrem Vater nur streitet (Int98, 737f, Int95, 
1285–1319), sie so wenig Bezug zu ihm habe (vgl. z.B. auch Int98, 715–718), dass er für sie 
„nicht mehr berechtigt“ sei (Int98, 550–553). Sie erklärt, dass Eltern Vorbilder sein sollten. Ihr 
Vater kann diesem Anspruch ihrer Meinung nach aber nicht gerecht werden:

„Stefanie: 	 Mein Vater, wie ist seine Position? Ja eben das Familienoberhaupt. Wo schon auch Re-
geln aufstellt. Aber meine Mutter eigentlich genauso. Aber ist schon noch einmal, also 
für mich ist er nicht mehr berechtigt irgendwie, weil ich habe eher einen Bezug zu mei-
ner Mutter, […] Auch, eigentlich hat er eine Vorbildfunktion, (Pause) aber für mich 
nicht. Für mich ist er kein Vorbild.

Interviewer:	 Warum nicht?
Stefanie: 	 Weil ich würde viele Sachen nicht so machen wie er es macht. Ich würde nicht einfach 

wegen jeder Kleinigkeit anfangen zu streiten. Wobei, das auch schlecht ist, wenn der 
Vater schon so ist, weil als kleines Kind nimmt man das ja auch schon so auf und emp-
findet das ja dann auch als normal, wenn man so groß wird.“ (Int98, 549–560)

Stefanie bezeichnet im Interview den Vater zunächst als Familienoberhaupt, entmachtet ihn 
in ihrer symbolisch geäußerten Reflektion dann Stück für Stück: Sie setzt die Mutter mit ihm 
auf eine Stufe, was das Aufstellen von Regeln anbelangt  – von gemeinsamen Aufstellen von 
Regeln spricht sie im Gegensatz zum Interviewbeginn nicht (Int98, 121–131). Dann erkennt 
sie ihm völlig die Legitimität der Machtausübung ihr gegenüber ab: er ist nicht mehr für sie „be-
rechtigt“, nur die Mutter. Das permanente Regelbrechen des Vaters in Form von Schreien und 
Streiten (Int98, 226–228) disqualifiziert ihn neben der fehlenden Vertrauensbasis als Vorbild 
für Stefanie, nicht nur als Vater, sondern auch als Erwachsener an sich (vgl. auch Int98, 384).



194  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Der Vater sagt, dass die Familie mit diesem verletzenden Verhalten umgehen könne, es tropfe an 
ihnen ab (Int95, 588–590). Seine jüngste Tochter habe „das dickste Fell“, was er daraus schließt, 
dass sie schnell „wieder gut“ seien, wohingegen Simon sich länger Gedanken darüber mache 
(Int95, 991–997).
So leicht, wie der Vater meint, steckt aber auch Sabrina die Vorfälle nicht weg. Der häufige 
Kontrollverlust des Vaters – das für die Kinder z.T. unvorhersehbare, dauerhafte und ungerecht-
fertigte Schimpfen und Schreien – verunsichert diese:

„Sabrina: 	 Ich kann nichts genau reden. Ich sage dann manchmal, ich bin ein behindertes Kind, 
weil ich Sachen nicht so genau, die ich, zum Beispiel, was war es noch einmal. Und ich 
bin eigentlich ein Goldfisch, weil ich kann mir ganz oft die Sachen nicht merken. Und 
da, das ist eigentlich auch blöd.

Interviewer:	 Also jetzt komm, du hast mir ja heute so viele tolle Sachen gesagt, und hast das alles 
so schön beschrieben.

Sabrina: 	 Aber in der Familie kann ich das nicht. Weil in der Familie bin ich immer nervös.“ 
(Int97, 777–783; vgl. auch Int97, 788–792)

Sabrina bezeichnet sich selbst als ‚behindert‘ und „Goldfisch“, weil sie auf Grund von Nervosität 
nicht immer alles perfekt macht. Sie erklärt weiter, dass sie in der Familie stets Angst hat, vom 
Vater geschimpft zu werden, sich unsicher fühlt. Dieser trifft beim Schimpfen z.T. die falsche 
Person (Int96, 196–203, Int97, 542) und greift beim nächsten Konflikt wieder auf vergangene 
Streitigkeiten zurück (Int98, 390). Es gibt also keine Verzeihung resp. zumindest kein Verges-
sen von Fehlern. Auch Simon und Stefanie werden vom Vater stark und dauerhaft geschimpft 
für unwissentliches bzw. unbeabsichtigtes Fehlverhalten (Int96, 261–271, Int97, 592–594). 
Herrn Schallers Wutausbrüche ängstigen Simon und Sabrina „immer“ in ‚ganz schlimmen‘ Fäl-
len (Int97, 611–620) – Simon erzählt beispielsweise einen Extremfall, der laut ihm drei Jahre 
zurück liegt (Int96, 512):

„Simon: 	 Also, Mama und Papa hatten einen riesen Streit, weil meine Mutter nur ganz kurz ein-
mal bei, der Mutter vom Papa war und, da hat der Papa gleich einen Stuhl zerschlagen, 
also.

Interviewer:	 Und dann hast du mit der (Stefanie)?
Simon: 	 Ach so, und mit der (Sabrina) war ich da oben, und dann waren wir ganz nah an der 

(Stefanie) dran.
Interviewer:	 Was heißt ganz nah dran?
Simon: 	 Dass, zum Beispiel wenn der Papa hoch kommen würde oder so etwas, dass wir sicher 

sind, haben wir da gedacht.“ (Int96, 520–524)

Die Kinder entwickeln Strategien, mit dem unkontrollierten Verhalten des Vaters umzugehen: 
So erklärt die Mutter, dass Sabrina ihren Vater gut besänftigen und manipulieren kann: 

„Frau Schaller:	 Sie weiß genau zum Beispiel, was sie zu ihrem Papa sagen muss, dass, der kocht und 
dann ist sie immer stolz wenn er kocht, weil er so gern macht und zieht auch viel Selbst-
wertgefühl, danke Papa, für dein leckeres Essen, hat wieder so toll geschmeckt, (Inter-
viewer lacht) so und vorher hat sie mir vielleicht grad den Rest zugeschoben (Lachen).“ 
(Int94, 665)

Sabrina versucht den Vater durch Komplimente die Anerkennung zu simulieren, die er sich 
wünscht, ihn so zu kontrollieren und sein Schreien und Schimpfen zu verhindern. Auch die 
älteste Tochter Stefanie schildert, dass die Wutausbrüche des Vaters nicht einfach an ihr ‚abtrop-



|  195Vorrechte im Familienkern

fen‘ (Int95, 590): Einerseits würde sich Stefanie gerne davor schützen, dass das väterliche Ge-
schreie und Geschimpfe ihr nahe geht, andererseits möchte sie nicht abstumpfen. Sie beschreibt 
jedoch, dass das Schreien für sie als Teenager mittlerweile zur gegenseitigen Normalität gehört, 
d.h. dass sie ihre Konflikte nun ebenfalls mit Schreien zu lösen versucht, auch dem Vater gegen-
über (Int98, 246–258). Es wird aber keine Situation angeführt, in der Stefanie zurück schreit, 
wenn der Vater wirklich in Rage ist. Sabrina zeichnet die Reaktion Stefanies auf Schimpfen des 
Vaters als Rückzug:

„Sabrina: 	 […] und ihre Verteidigung ist nur hoch in ihr Zimmer. Nur weil sie einen Schlüssel hat, 
zusperren kann und, aber, aber dann geht sie eigentlich immer hoch und glotzt […]“ 
(Int97, 622f )

Auch gibt Stefanie an, dass sie, wie bereits oben erwähnt, als Jüngere den Vater nicht umgekehrt 
genauso anschreien kann (Int98, 232f ). So nutzt sie ihre Ressource, das Verriegeln der Zim-
mertür. Die Mutter verteidigt die Kinder, wie im Risottobeispiel. Wenn die Mutter selbst zur 
„Furie“ wird, melden die Kinder ihr dies zurück, etwa in Form von „Mama, jetzt hör‘ aber ein-
mal auf “ (Int94, 254), wobei unklar ist, ob auch Simon so verfährt. Auch Vater Schaller gesteht 
seinen Kindern verbal zu, ihn zurechtzuweisen, wenn er zu Unrecht schreit (Int95, 669). Dieses 
im rationalen Moment als legitim geäußerte, gleichberechtigte Handlungsoption der Kinder 
ist in der Realität schwer umsetzbar, wenn der Vater außer Kontrolle ist. Die Gleichberechti-
gungsidee wird in Familie Schaller auch im Rahmen eines Familienrates umzusetzen versucht. 
Die Mutter erklärt:

„Frau Schaller:	 Allgemein bin ich eher schon der Chef. […] wenn Entscheidungen anstehen, wir haben 
grad keine großen Entscheidungen, so wenn Entscheidungen für den Urlaub anstehen, 
da sagt wirklich, da überlegen wir Kinder und ich eher, wo wir hinwollen, wobei wir ei-
gentlich so immer mehr ans Meer wollen und, also das kann man jetzt so schlecht sagen, 
es ist schon ganz gut verteilt, es ist eigentlich schon jeder gleichberechtigt, ab und zu 
versuchen wir auch so einen Familienrat so bissel, aber das funktioniert jetzt überhaupt 
nicht, es sagt eigentlich eh jeder immer, was er will, also das funktioniert nicht wirklich.

Interviewer:	 Wieso funktioniert es nicht, wenn jeder sagt, was er will?
Frau Schaller:	 Ach nein, wir brauchen es nicht wirklich den Familienrat, weil eh jeder die ganze Zeit 

sagt, was er will 
Interviewer:	 Ach so.
Frau Schaller:	 Und weil eh jeder gleichberechtigt ist, also manchmal kommt man sich schon blöd vor, 

wenn dann die (Stefanie) ihre ganzen Freunde so in ihr Zimmer führt und wir sitzen da 
so bissel auf dem Sofa und ahh, da sind wir irgendwie fehl am Platz, (lacht) also es hat 
eigentlich jeder schon die gleichen Rechte und jeder sagt, was er will. Der Einzige, der 
immer so ein bisschen überstimmt wird, ist der (Simon) […]“ (Int94, 592–601)

Interessant ist, dass nur der Sohn laut der Mutter als „Einzige[r]“ zu wenig bei der Entschei-
dungsfindung berücksichtigt wird, vom Vater ist nicht die Rede. Es scheint für sie in Ordnung 
zu sein, dass der Vater etwa bei Urlaubsentscheidungen eher außen vor ist. Der Familienrat ist 
laut der Mutter nicht der passende Rahmen für Familie Schaller, um Gleichberechtigung zu 
praktizieren, außerdem überflüssig, da dies sowieso in Gestalt von freier Meinungsäußerung 
und gleichen Rechten für alle gelebt werde. Widersprüchlich dazu erscheint die Rolle der Mut-
ter als Chefin, die sich auch im Familiengespräch zeigt (z.B. Int99, 8–10, 128, 29f, 50, 86, 28, 
136, 62), sowie die geäußerten Vorrechtsansprüche und -handlungen der Eltern inklusive der 
dargestellten Missachtungs- und Unterdrückungspraktiken.



196  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Resümierender Vergleich
In Familie Grenz findet ein umfassendes ‚Doing Family“ statt im Rahmen hoher Partizipati-
onsbemühungen aller Familienmitglieder. Die in der Momentaufnahme gelingende Welten-
vermittlung führt zur Angleichung der Ressource des familienbezogenen Wissens, ermöglicht 
gleichberechtigte Entscheidungen durch die Eltern. Insgesamt wird versucht, entwicklungs- 
und situationsangepasste Gleichberechtigung und Verantwortungsübernahme zu leben und die 
Perspektiven der anderen zu berücksichtigen. Es werden keine Vorrechte durch die Eltern in der 
Momentaufnahme beansprucht. Bei Störungen der Vorbildrolle der Eltern durch moralische 
Regelverstöße dürfen auch die Kinder die Eltern schimpfen – hier gibt es eine Gemeinsamkeit 
in den beiden Familien. In Familie Grenz gestehen die Eltern ihre Fehler vor den Kindern ein. 
Anerkennung der einzelnen Familienmitglieder wird gegenseitig – z.T. bewusst als Erziehungs-
mittel – gezollt. Ein Kampf um Anerkennung erscheint höchstens situativ auf – insgesamt füllt 
jeder seine Rolle aus.
Anders in Familie Schaller: Der Kampf um Anerkennung des Vaters und seiner jüngsten Toch-
ter Sabrina wird im Rahmen des Brechens von – mindestens von der Mehrheit der Familienmit-
glieder105 – als für alle Menschen auf der Welt gültig anerkannten Regeln versucht, was genau 
das Gegenteil, nämlich Missachtung zur Folge hat. Aber nicht nur v.a. der als zu wenig regel-
konform betrachtete Vater wird entmachtet, sondern auch der als zu regelkonform beschriebene 
Simon. Entgegen einer verbal von der Mutter als nötig erachteten Moralerziehung Simons hin 
zu einer ausgewogenen Balance eigener und fremder Interessen wird das Einsetzen von Simon 
für seine Interessen innerfamiliär illegalisiert und nur nach außen – in der Schule – in Form von 
Wehren unterstützt. Moralerziehung darüber hinaus ist laut der Eltern bei Simon eher nicht 
nötig. Er erscheint für die Eltern mit Blick auf Moral als potentielles Vorbild, mindestens die 
Mutter sieht sich trotz ihres Erwachsenenstatus ihm gegenüber als moralisch unterlegen an. 
Dies wirkt aber nicht im Sinne eines Lernens am Modell, sondern steht in Wechselwirkung 
damit, dass Simon in der Familie als zu gutmütig, d.h. sich selbst schadend betrachtet und dies 
zur Durchsetzung der Interessen anderer Familienmitglieder genutzt wird. Er wird gedrängt, in 
dieser altruistischen Rolle zu verharren.
In Familie Schaller wird Gleichberechtigung aufzuführen versucht (vgl. Goffman 2017), tat-
sächlich zeigen sich nicht nur beim Vater, sondern auch bei der Mutter Vorrechtswünsche und 
-praktiken. Die Entmachtung des Vaters geschieht nicht nur durch die Mutter und die ande-
ren Familienmitglieder, sondern auch durch ihn selbst. Es handelt sich um ein Wechselspiel 
einerseits seiner Versuche, sich über den Rest der Familie im Rahmen seines patriarchalischen 
Vaterleitbildes – das nicht zu seinem im Abstrakten proklamierten, ‚legeren‘ Familienstil pas-
sen will –, zu stellen, seines Ausklinkens aus der Familie, seines unkontrollierten, moralische 
Regeln brechendes und mit Blick auf Erziehung inkonsequenten Verhaltens, andererseits um 
fehlendes Vertrauen, mangelnde Anerkennung bis Missachtung Herrn Schallers, Ausgrenzung 
im Zusammenschluss als ‚Wir‘ gegen ‚ihn‘ – auch mit Blick auf Erziehung – durch die anderen 
Familienmitglieder. Beide Seiten verstärken sich reziprok im Teufelskreis106.
Aber auch die Mutter fordert Vorrechte ein, die sie nicht nur auf der Basis ihrer deutlich 
überwiegenden, vielfältigen Ressourcenmacht  – etwa eine Weltenvermittlung wird kaum 
praktiziert – in der Familie durchzusetzen vermag, sondern auch mittels ihres – möglicher-

105	 Sabrina sieht die Regel des Nicht-Lügens nicht als allgemeingültig an.
106	 Hinweise auf derartige Wechselwirkungen zwischen dem Brechen moralischer Regeln im Rahmen eines Kampfes 

um Anerkennung auf der einen und Missachtung des Regelbrechers auf der anderen zeigen sich in insgesamt 4 der 
24 befragten Familien: in den Familien Callweit, Richter, Schaller und Taubner.



|  197Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

weise nicht immer voll bewussten – strategischen Vorgehens: Sie überlegt z.T., mit wem sie 
wie in der Familie interagieren muss, damit ihre Interessen vom betroffenen Interaktions-
partner oder wenigstens von der Mehrheit der Familienmitglieder als legitim anerkannt wer-
den. Durch die Verschleierung erhält sie den Deckmantel der Gleichberechtigung aufrecht 
und stört damit die Familieninszenierung nicht. Dabei setzt sie moralbezogene Selbst- und 
Fremdbilder z.T. als Stigmata nutzend ein, um ihre Interessen durch die Familienmitglieder 
legitimiert durchzusetzen. So ist die Mutter trotz der Unterdrückung – v.a. der männlichen 
Familienmitglieder – wertgeschätzter Ankerpunkt und in ihrer erzieherischen Tätigkeit an-
erkannt.
Gleichberechtigung kann also trotz Vorrechtsäußerungen inszeniert werden, wenn diese ver-
schleiert oder andere dazu gebracht werden, diese anzuerkennen. Offene, als illegitim betrach-
tete Vorrechtsäußerungen, wie im Fall von Herrn Schaller, stören hingegen die Aufführung.

12.3.3	 Fazit

Elterliche Regelbrüche sind nicht immer einem Kontrollverlust geschuldet, obgleich dieser in 
den untersuchten Familien einen großen Stellenwert einnimmt. Teilweise wird Akzeptanz von 
elterlichen Vorrechtsäußerungen in der Familie u.a. auf Grund von – der Rolle als moralisches 
Vorbild entgegenstehenden – Leit-, Selbst- und Fremdbildern erwartet, d.h. die Familieninsze-
nierung wird aus Sicht des Akteurs nicht oder nur bedingt gestört. Derartige Erwartungen wer-
den in den Daten v.a. mit Blick auf die Vaterrolle indiziert. Diese Sicht wird – wie im Fall von 
Herrn Schaller – von den anderen Mitgliedern des Ensembles aber oftmals nicht geteilt oder 
ambivalent betrachtet, was dann zu offenen oder auch unausgesprochenen Konflikten führt 
und zur Aberkennung einer Erzieherrolle sowie zu einer Außenseiterposition in der Familie bei-
tragen kann. Aber auch die Aneignung einer als legitim wahrgenommenen Vorrechtsrolle deu-
tet sich an, etwa wenn Fiona Frinzel Schlagen als legitimes Mittel der Erzieherrolle zuschreibt 
oder Arthur Adelt wie sein Vater im Gegensatz zu den Schwestern nicht im Haushalt hilft, was 
die Aneignung eines geschlechtsbezogenen Leitbildes indiziert, welches potentiell mit einer 
Imbalance eigener und Interessen anderer verbunden ist. Neben den offenen zeigen sich ferner 
heimliche Vorrechtsäußerungen  – auch in Familien, in denen Gleichberechtigung inszeniert 
wird. Diese werden z.T. strategisch praktiziert um eigene Ziele zu erreichen ohne dabei eine 
Störung in der Familienaufführung – zumindest in der Antizipation – zu verursachen; hier stellt 
die Momentaufnahme von Frau Schaller ein Exempel dar, welches sich in der Studie sowohl bei 
Müttern als auch bei Vätern findet. Auch diese heimlichen Regelübertretungen können – etwa 
verdichtet zu einer heimlichen Familienpraxis – von den Kindern angeeignet werden, wie im 
Fall Naser indiziert.

12.4	 Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

Moralbezogene Regelbrüche der Eltern werden im Rahmen der Studie oftmals im Zusammen-
hang mit einer vorangegangenen, von den Eltern für unpassend befundenen Handlung der 
Kinder geäußert. Wie werden diese elterlichen Regelbrüche im Kontext von Erziehung durch 
die Eltern selbst bewertet? Im Folgenden soll nun zunächst der Frage nachgegangen werden, 
ob Gewalt gegenüber Kindern als legitimes Erziehungsmittel im Rahmen von Vater- resp. El-
ternbildern in den Familien betrachtet wird (Kapitel 12.4.1), um danach Erziehung im Kontext 
pädagogisch förderlicher Verstöße gegen moralische Regeln und Spielarten von Regelgleichheit 
im Rahmen von Erziehungsmitteln auf der Basis der Daten zu analysieren (Kapitel 12.4.2).



198  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

12.4.1	 Gewalt im Familienkern als legitimes Erziehungsmittel und Part der Vaterrolle?

Der Gewaltbegriff wird im Folgenden im Kontext von durch die Befragten als Verstoß gegen die 
Regel, andere körperlich oder psychisch zu verletzen, Benanntem verwendet sowie mit Blick auf 
Schlagen resp. Ohrfeigen. Psychische Gewalt kann im Gegensatz zu letztgenanntem nur durch 
die Deutung von Beteiligten konstituiert werden. Symbolische Gewalt, im Sinne von ein- und 
ausschließenden, klassifizierenden Handlungen sowie ungleiche Machtverhältnisse erzeugen-
der, struktureller Gewalt, werden in der vorliegenden Arbeit bei Bedarf ohne diese Begriffsrah-
mung der ‚Gewalt‘ behandelt (zum Gewaltbegriff vgl. z.B. Nunner-Winkler u.a. 2006, S. 95ff ).
Einem patriarchalischen Vaterbild zufolge liegt „das Aggressionspotential“ beim Mann und 
damit auch beim Vater (Int61, 275; vgl. auch 299). Vergleicht man die erzählten Verstöße ge-
gen die Regel des Nicht-Verletzens mit Eltern als Regelbrecher, zeigt sich folgendes Bild: We-
der als psychische Verletzungen noch in Form körperlicher Gewalt zeigen sich nennenswerte 
Häufigkeitsunterschiede zwischen den Geschlechtern – wobei hierbei nicht die These geprüft 
wird, dass möglicherweise körperliche Gewalt durch den Vater eher akzeptiert wird und des-
halb nicht als Regelverstoß angeführt wird: Psychische Verletzungen als Regelverstoß werden 
mit Blick auf sechs Väter und fünf Mütter genannt. Sowohl mit Blick auf drei Väter als auch 
auf drei Mütter aus 6 von 24 verschiedenen Familien werden körperlich verletzende Handlun-
gen als Regelverstöße erzählt. Auch in zwei weiteren Familien spielt körperliche Gewalt eine 
Rolle. Das heißt in 8 der 24 befragten Familien, also in einem Drittel, wird von körperlicher 
Gewalt der Eltern gegenüber ihren Kindern berichtet – in sieben Familien mindestens in Form 
von Schlagen, in einer in Form von „Zurückboxen“ (siehe Fallanalyse Jenner). In keiner der 
Familien stellt sich die Situation als einmalige Angelegenheit dar, was aber nicht bedeutet, dass 
körperliche Gewalt in allen dieser 8 Familien alltäglich ist. In 7 der 8 Fälle wird die körperliche 
Gewaltanwendung mindestens vom schlagenden Elternteil erzählt. Unter anderem angesichts 
des Zugangs zum Sample scheint das Ergebnis eher hoch, ähnelt jedoch Studien etwa zu inner-
familiären Gewalterfahrungen Jugendlicher (vgl. Nunner-Winkler u.a. 2006, S. 115). In keiner 
der 24 beforschten Familien wird von körperlicher Gewalt zwischen den Eltern berichtet, in 
mindestens zwei Familien findet auch körperliche Gewaltanwendung durch eines der Kinder 
gegenüber der Mutter statt.
Die Eltern stehen aber – zumindest in den Interviews – in sechs der acht Fällen nicht hinter der 
praktizierten körperlichen Gewalt im Sinne einer pädagogischen Maßnahme bzw. spielen diese 
herunter, setzen andere Begrifflichkeiten ein. Herr Naser reflektiert:

„Herr Naser: 	 […], ich schlage eigentlich meine Kinder äußerst selten, um nicht zu sagen, nie.
Interviewer:	 Mhm.
Herr Naser: 	 Nein, ich schlage sie gar nicht, weil das Quatsch ist. Sicher kriegen sie ab und zu eins 

hinter die Ohren so (.)
Interviewer:	 Ja.
Herr Naser: 	 Aber das ist nicht (.) mit Teppichklopfer oder so, was es sonst auch alles geben soll.“ 

(Int71, 558–563)

Auch Mutter Quast überlegt: 

„Frau Quast: 	 Gut, wenn ich meiner Tochter eine Ohrfeige gebe, ist das verletzt? Ja.“ (Int84, 349f )

Den Kindern entstehe quasi kein ernsthafter körperlicher Schaden. Auch wird von den regel-
brechenden Eltern betont, dass kein seelischer Schaden sowie keiner auf der Beziehungsebene 
die Folge sei, z.B. 



|  199Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

„Frau Taubner: 	Ja, also natürlich soll man nicht schlagen, aber ich denke zwischen schlagen und schla-
gen gibt es auch noch einen Unterschied, also (.), dieses Schlagen, was jetzt gestern war, 
ist ein Schlagen, dass natürlich eine Gewalt war, eine körperliche, das will ich gar nicht 
leugnen, aber das hat nichts zerstört (.) in uns. Und das ist mir das ganz Wichtige. Wenn 
die Schläge so werden, dass sie die Beziehung zerstören, dann ist absoluter Handlungs-
bedarf da, dann braucht man irgendeine Form von Therapie, eine andere Kanalisation, 
oder sonst etwas. Dieses Vertrauen muss weiterhin da sein.“ (Int100, 545–548)

Etwa Herr Xanten streitet wenige Minuten nachdem er im Erzählfluss erklärt, dass eher die äl-
teren Kinder geschlagen werden, da mehr Einsicht von ihnen erwartet wird (Int122, 187), dies 
wieder ab: er haue seine Kinder nicht (Int122, 286). Auch sein Sohn erzählt, dass die Eltern ein 
„paarmal“ zuschlagen würden (Int124, 516–521).
Die erzählten psychisch und körperlich gewaltvollen Regelverstöße der Eltern finden in allen 
Fällen laut Akteuren tendenziell im Affekt, oft vor dem Hintergrund von Überforderung und 
v.a. bzgl. körperlicher Gewalt stets im Kontext von Macht, meist Deutungen von Ungehor-
sam oder mangelndem Respekt statt, so dass die Aufführung der elterlichen Rolle gestört wird. 
Etwa sehen sich Eltern provoziert, weil Aufforderungen der Eltern von den Kindern aus Sicht 
der Eltern nicht (vgl. z.B. Kapitel 10.3.2) oder bewusst zeitverzögert nachgekommen wird 
(z.B. Int106, 631) oder weil die Kinder Kritik an den Eltern üben, etwa bzgl. des elterlichen 
Tons oder der inhaltlichen Richtigkeit ihrer Hausaufgabenbetreuung (z.B. Int84, 283) oder auf 
Grund von Territoriumsverteidigung (vgl. Kapitel 12.4.1). Einzige Ausnahme ist Familie Jen-
ner, in der Regelgleichheit als ‚Echospiel‘ verkehrt wird, wobei auch hier Macht als relevant ge-
deutet werden kann, insofern die Macht des geboxten Elternteils als gleich herzustellen versucht 
wird, er also nicht als Opfer des Kindes verharren muss. Dies steht aber nicht im konkreten 
Zusammenhang mit der Elternrolle (vgl. Kapitel 11.2.2). Auffällig ist, dass bei fünf Müttern die 
Ausübung körperlicher und/oder psychischer Gewalt im Kontext von Schule resp. Hausaufga-
ben erzählt wird. Besonders der Übertritt von der vierten in die fünfte Schulklasse verbunden 
mit der Einstufung in eine neue Schulform erscheint als Druck ausübender bzw. diesen verstär-
kender Faktor nicht nur für die Kinder, sondern v.a. auch die Mütter (vgl. z.B. Int111, 794). 
Dies beschreibt etwa Frau Uhl:

„Frau Uhl:	 Wie soll ich sagen, zu stark reagiert hab, zu heftig reagiert hab, auf eine Situation, die 
es gar nicht wert war. Also hab ich in letzter Zeit oft. Grad jetzt mit dem Übertritt und 
Ding, wo ich dann auch sage, es tut mir wirklich auch leid und Ding, aber, ich hab´s 
auch schon gesagt gehabt oder bin auch schon explodiert oder, dass ich auch sage, ich 
halte normalerweise überhaupt nichts von ein Kind schlagen, oder sonst irgendwas, 
aber dass dir einfach einmal die Hand ausrutscht, […]“ (Int106, 615–617)

Die Mütter laufen hier u.a. Gefahr, ihre Rolle nicht erfolgreich aufführen zu können: Der 
schulische Misserfolg der Kinder kann gleichzeitig als Misserfolg der Mutter bzw. der Familie 
insgesamt interpretiert werden und zu einer Missachtung im sozialen Umfeld führen – gespro-
chen wird etwa von Mobbing und davon, dass andere Eltern befürchten, dass die Kinder mit 
schlechten Schulnoten „ansteckend“ sein könnten (z.B. Int84, 388, Int79, 526–549, Int106, 
558–564). Weiterhin kann die Schule in der Familie omnipräsent werden, was verbunden mit 
einer Hypostasierung der schulbezogenen, kindlichen Defizite – und auch potentiell mit einem 
Defizit der Hausaufgaben betreuenden Person – die Basis für zahlreiche, heftige, auch psychisch 
und körperlich gewalttätige Regelverstöße liefert. In der Studie zeigt sich die Omnipräsenz der 
Schule besonders in Familie Quast:



200  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

„Frau Quast: 	 Dass nur geschrien wird und, geschimpft wird, und bei uns dreht sich auch wirklich, al-
les nur um die Schule. Die Schule nimmt unser ganzes, Leben ein. Ob das Wochenende 
ist, wenn wir irgendwo eingeladen sind. Mensch, wir müssen noch lernen, wir müssen 
heim. Oder auch in den Ferien, schlechtes Gewissen, wenn du jetzt einmal zwei oder 
drei Tage nichts gemacht hast, weil die Kinder einfach nicht gut sind in der Schule 
und das ist wirklich nur noch Schule. Und das ist, schon in der Früh wenn ich aufstehe. 
Mensch, Schule, heute müssen wir noch lernen, heute müssen wir noch das Referat vor-
bereiten, heute müssen wir noch das.“ (Int84, 375–381)

Selbst bei allen gemeinsamen Mahlzeiten gibt es stets Konflikte bzgl. der Hausaufgaben (Int84, 
525), weshalb die Kinder aus der Familie flüchten: Sie wollen permanent zu Freunden. Kaum 
nach Hause gekommen, wird die Begrüßung oder eine mögliche Frage nach dem Befinden der 
Kinder durch die Frage nach Hausaufgaben ersetzt – die Tochter reagiert in der diesbezüglich 
erzählten Situation, in ihrer Wut, mit einem moralbezogenen Regelbruch und Flucht (vgl. z.B. 
Int84, 481–486, 506–512, 520–527, Int86, 741, 763–768).

Zwei Eltern stehen in den Interviews hinter ihrem gewaltvollen Verhalten: Zum einen wird in 
Familie Jenner das elterliche „Zurückboxen“ laut Frau Jenner durch die Eltern als bewusste Kon-
fliktbewältigungsstrategie praktiziert, als ein Versuch, mit den unkontrollierten körperlichen Ge-
waltäußerungen des als retardiert beschriebenen, zehnjährigen Kindes gegenüber den anderen 
Familienmitgliedern umzugehen (siehe Kapitel 11.2.2). Weiterhin steht Herr Lechner zu seinem 
schlagenden Verhalten. Seine Ausführungen sind auch auf Grund der Kontextualisierung seines 
patriarchalischen Vaterbildes und von ihm als naturbedingt betrachteten Machtkämpfen zwischen 
Vater und Sohn auffällig. Der Fall soll in diesen Punkten im Folgenden kurz ausgeführt werden.

Familie Lechner: Körperliche Gewalt als Vaterpflicht?
Herr Lechner, mit einem Alter von 51 Jahren zum Befragungszeitpunkt der älteste Vater der 
Studie, sieht sich als Patriarch, sitzt beim Essen in der Familie „an der Stirnseite“ und trifft 
„schlussendlich die Entscheidung“, obwohl „die Frauen einen doch, mehr beeinflussen, als man 
meint oder unbedingt möchte“ (Int61, 267–273). Wenn er von der Arbeit nach Hause kommt, 
wird er über die Missetaten der Kinder informiert und kann darauf reagieren (Int62, 459–470). 
Er sieht sich selbst als Vorbild, Beschützer und gewaltvollen Grenzsetzer:

„Herr Lechner:	(lachen) Aber schlussendlich der, ja, ich sage einmal, einfach der klassische Vater, der 
einmal ranzt und einmal auf den Tisch haut, und vielleicht einmal eine Watschen ver-
teilt, aber der da, jetzt sage ich es einmal im Bild, so der Fels in der Brandung ist, wo sich, 
an dem sich die Kinder orientieren können. Wenn es Stress einfach gibt, da ist jemand, 
der hält mich, der gibt mir Sicherheit, hält die Hand schützend über mich. Und hilft 
mir, aber tritt mir vielleicht auch einmal richtig in den Arsch, wenn ich (.) Blödsinn 
mache. Aber dann weiß ich einfach, woran ich bin.“ (Int61, 336–339)

Er beschützt nicht nur die Kinder, sondern auch seine Frau: Als diese den neunjährigen Linus 
„scharf “ zurechtweist, bedroht der Sohn seine Mutter, woraufhin der Vater die Mutter vertei-
digt und dem Sohn die Grenzüberschreitung körperlich aufzeigt (Int61, 161–193):

„Interviewer:	 Also die eine Frage, da haben Sie gemeint, Sie können sich nicht erinnern, dass Sie 
sich gegenüber dem (K1m) schlecht verhalten haben. Da fällt Ihnen nichts ein?

Herr Lechner: 	 Na gut, dass ich ihn ein paarmal vermöbelt habe, wo er es gebraucht hat. Da habe 
ich ihn, verletzt, vielleicht. Obwohl jetzt die, obwohl ich der Meinung bin, er hat es 
gebraucht, es hat ihm, gut getan. Ich meine, es ist so als Eltern sind wir ein bisschen in 



|  201Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

einer Zwickmühle, es gibt zwar jetzt Gesetze, die einem verbieten, die Kinder zu schla-
gen. Aber darum geht es ja. Es ist eben die Frage, wo, aber keiner sagt ja, was ist noch 
erlaubt und was ist sinnvoll. Wenn er jetzt sagt, Mama, ich steche dich ab, dann kriegt 
er eine Schellen, das (lacht) das Recht nehme ich mir heraus. Wenn ich das nicht ma-
che, dann habe ich ein Problem, wenn er in der Pubertät ist, denke ich. Geht ja drum, 
nicht Kinder zu quälen, psychisch zu brechen, zu demütigen und so weiter, sondern 
sagen in dem Moment ist einfach die Grenze überschritten. Und da gibt es nur eine 
Sanktion, die er, spürt. Die dann immer noch, wie soll man sagen, das ist dann sicher 
keine Demütigung gewesen, er hat es mir auch nicht übel genommen. Er hat dann 
kapiert, dass das so nicht geht. Mit Fernsehverbot zwei Wochen oder irgendetwas, das 
macht keinen Sinn. Und da meine ich, dass man als Eltern immer noch das Recht hat. 
Und vielleicht sogar die Pflicht hat. Dann konsequent zu sein. Also das heißt ja nicht 
den verprügeln, dass er blutig ist und mit dem Gürtel nicht, aber in dem Moment 
einfach diese Watschen, muss sein. 

Interviewer:	 Mhm. Und wie haben Sie sich dann dabei gefühlt?
Herr Lechner: 	 Ich bin ein bisschen erschrocken über mich selbst, weil mir da der Gaul richtig, durch-

gegangen ist. Aber da waren wir beide dann etwas erschrocken, er über das was er ge-
macht und ich wie ich ausgerastet bin. Aber er hat seinen Vater einfach authentisch 
erlebt. (lacht) Dann hat er gewusst, woran er ist.“ (Int61, 530–554)

Schlagen, welches Herr Lechner, als heftiges Ohrfeigen expliziert („riesen Watschen“ Int61, 
174), sei nicht nur das Recht, sondern auch vermutlich die Pflicht der Eltern, da so – im Ver-
gleich zu anderen Sanktionen wie Fernsehverbot – wirksam dem Sohn die Grenzen aufgezeigt 
würden, was dessen Bedürfnis entspreche. Die Wirksamkeit sieht der Vater besonders bedingt 
durch die Körperlichkeit der Grenzsetzung: das Kind fühlt sie körperlich. Eine Androhung von 
Gewalt wird mit der Durchführung von Gewalt bestraft. Herr Lechner ‚vermutet‘ die Pflicht 
der körperlichen Züchtigung nur, da es zwar Gesetze gegen elterliche Gewalt gegenüber den 
Kindern gibt, die ihm zufolge jedoch nicht klar sind. Eine Verletzung der Würde des Kindes 
liege durch das Ohrfeigen nicht vor, genauso wenig wie negative Konsequenzen für die Bezie-
hung zwischen ihm als Schlagenden und seinem Sohn. Letzterer habe dem Vater das Schlagen 
nicht übel genommen. Vielmehr habe der Sohn seinen Vater authentisch erlebt, d.h. sein direk-
tes unkontrolliertes Ich im Sinne eines ‚I‘, das den Vater selbst erschreckt hat. Die Handlung 
war also nicht Folge einer bewussten Reflektion, nicht ein bewusst zu pädagogischen Zwecken 
eingesetztes Mittel. Die Grenzüberschreitung des Sohnes fand gegenüber der Mutter statt, aber 
nicht diese reagiert darauf, sondern der Vater. Er erklärt: 

„Herr Lechner:	Weil dann die Mutter in der Situation auch nicht rational reagiert. Ich habe auch nicht, 
cool reagiert, weil mir da auch der Gaul durchgegangen ist, aber das ist, vielleicht der 
Part, den der Vater spielen muss. Oder nicht nur spielen muss, leben muss. Wobei, also 
diese Gleichmacherei Frau-Mann hasse eigentlich.“ (Int61, 192–194)

Als Beschützer seiner Frau und Grenzsetzer seines Sohnes wird Herr Lechner, aus seiner Sicht, 
seiner Funktion als Vater in der Situation durch unkontrolliertes Schlagen gerecht. Dies steht 
etwa kontrastierend zu Vater Frinzel, der angibt, dass er durch das Brechen der Regel seiner 
Vorbildfunktion nicht gerecht wird und sich deshalb beim Kind entschuldigt um wieder mit 
sich selbst in seiner Vorbildrolle – nicht seiner moralbezogenen Identität – im Reinen zu sein 
(vgl. Kapitel 10.3.2).



202  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

Auf der abstrakten Ebene ist es der Tochter Lena – wie auch den Eltern – am „allerwichtigsten“ 
bei den Regeln im Q-sort-Verfahren, andere nicht zu verletzen (Int62, 267); Linus nennt von 
sich aus als kategorische Regel, dass man niemandem Gewalt antun darf, nur verteidigen sei 
erlaubt. Die Zwillinge schlagen sich gegenseitig im Geschwisterstreit (z.B. Int63, 445), auch in 
der Schule erleben sie körperliche Gewalt (vgl. Int63, 206, 328, Int62, 667–670). Linus schlägt 
auch die Mutter, woraufhin er wieder vom Vater geschlagen wird (Int62, 768). Beide Kinder 
erzählen Vorbildsituationen, in denen sie den Drang verspürten zu schlagen, dies aber unterlas-
sen. Während Linus sich deshalb gut fühlte, da er sonst ein unabsichtliches Missgeschick der 
Schwester zu Unrecht bestraft hätte und die Sache verbal lösen konnte (Int63, 564), fühlt sich 
Lena eher schlecht, weil sie nicht zurückschlagen durfte in einer Schulsituation (Int62, 683), es 
geht ihr also um eine ‚Wie du mir, so ich dir‘-Gerechtigkeit. Sie erklärt:

„Lena: 	 Ja, man kann ja auch mit Worten reden und nicht gleich zuhauen. Sagt unsere Lehrerin 
immer.

Interviewer:	 Und findest du, dass das auch so ist?
Lena: 	 Nicht so, eigentlich nicht.“ (Int62, 667–670)

Die Kinder lernen also in der Schule eine alternative Reaktionsmöglichkeit, obgleich diese nicht 
mit Lenas Gerechtigkeitsverständnis vereinbar erscheint. Sie hat nicht geschlagen, um einer im 
Fall von Schlagen drohenden Strafarbeit zu entgehen (Int62, 684). Auch gemeinsam erarbeiten 
sie sich alternative Konfliktlösestrategien: Nachdem die Geschwister im Rahmen eines Streits 
miteinander um das Waschbecken – beide wollen auf Grund von Müdigkeit zuerst Zähne put-
zen – die Prügelei nicht zur Problemlösung führt und beide als Konsequenz Schmerzen davon 
tragen, suchen sie einen anderen Lösungsweg und können den Konflikt durch Ausknobeln be-
seitigen (Int63, 444–485).
Schlagen gehört zum Verhaltensrepertoire der Kinder in Familie Lechner. Die vom Vater ge-
priesene Wirksamkeit körperlich gewaltvoller Grenzsetzung – was in den Situationen bedeutet, 
Gewalt mit Gewalt zu begegnen – kann, u.a. angesichts der Wiederholung der von Gewalt resp. 
Gewaltandrohung gegenüber der Mutter, durch Linus nicht bestätigt werden. Im reflektierten 
Rahmen sind die Zwillinge aber durchaus in der Lage, andere Wege für eine Konfliktlösung zu 
wählen und erfahren etwa situativ im Umgang miteinander, dass andere Strategien wirksamer 
sind.
Ziel Herrn Lechners ist es aber nicht vordergründig, dass Linus nach der Regel, andere nicht zu 
verletzen lebt, denn Jungen und Männer seien naturbedingt aggressiv und müssen sich demnach 
gegen den Vater auflehnen um selbständig zu werden (Int61, 274f, 361f ) – dieses Bild von Linus 
als ‚aggressiv‘ hat auch seine Schwester verinnerlicht (Int62, 767), die Mutter beschreibt ihn 
als ‚unkontrolliert‘ (Int60, 236–253). Vielmehr geht es Herrn Lechner darum, dass Linus sich 
durch die Bedrohung resp. das Schlagen von Frau Lechner sich auch gegen den Vater auflehnt, 
quasi in sein Territorium eingreift:

„Herr Lechner:	 Aber ich habe mir als Vater erlaubt, ihm, das ganz, nicht verbal, sondern auch mit kör-
perlicher, ja Züchtigung ist das falsche Wort, aber mit einer riesen Watschen klarzuma-
chen, dass er, hier eine Grenze überschreitet, dass er einmal seine Mutter nicht bedro-
hen darf, dass er damit auch meine Frau bedroht.“ (Int61, 174)

Diese Grenze müsse der Vater verteidigen. Daher steht auch nicht im Fokus des Vaters, Ge-
walt mit Gewalt zu bekämpfen, sondern es handelt sich vielmehr um einen Machtkampf, der 
zunächst zwischen Mutter und Sohn beginnt und dann im Kontext des Vater-, Sohn- und 



|  203Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

Männerbildes Herrn Lechners zwischen Vater und Sohn für den Moment entschieden wird. 
Moralerziehung im Sinne des Vermittelns, dass man andere nicht schlagen soll, wird nicht als in-
tendiert geäußert. Hingegen wird das Verstoßen gegen die Regel des Nicht-Verletzens – die von 
den Familienmitgliedern im Abstrakten als für alle verbindlich geltend genannt wird – gelebt, 
vermittelt und, den Indizien zufolge, auch als eine mögliche Konfliktlösestrategie angeeignet, 
die aber nicht nur im Elternhaus, sondern auch in der Schule durch Gleichaltrige gezeigt wird.

Fazit
Insgesamt kann festgehalten werden, dass im Rahmen des Projekts keine geschlechtsspezifi-
schen Häufigkeitsunterschiede mit Blick auf Gewalt der Eltern gegenüber den Kindern sicht-
bar werden. Allerdings wird in einem Fall, in dem der Vater sich stark mit seinem Geschlecht 
identifiziert, die Vaterrolle explizit mit der vermuteten Pflicht der schlagenden Grenzaufzei-
gung versehen. Insgesamt wird aber elterliche Gewalt, sofern sie als solche anerkannt wird – d.h. 
sie nicht in ihrer vermeintlich geringen Härte und Konsequenz als akzeptabel gerechtfertigt 
wird  –, nicht als legitim betrachtet geäußert. Soziale Erwünschtheit könnte hier jedoch von 
Bedeutung sein (zur Fehlerinszenierung auch bzgl. Gewalt vgl. Kapitel 13).

12.4.2	 Übertretungen moralischer Regeln als pädagogisch förderliche resp. regelgleiche 
Maßnahmen?

Wie im Fall von Vater Lechner gezeigt, wird Schlagen im Nachhinein z.T. als  – wenn auch 
unkontrolliert gebrauchtes – im Rahmen eines patriarchalischen Vaterbilds legitimiertes, päda-
gogisches Mittel der Grenzsetzung beschrieben, welches in Form der Ohrfeige nicht die Würde 
des Kindes verletze (vgl. Kapitel 12.4.1).
Auch in anderen Fällen werden als kategorisch kategorisierte Regeln von Eltern zu vermeintlich 
pädagogischen Förderungszwecken übertreten. So erklärt Mutter Taubner, dass sie eine Wür-
deverletzung des Kindes in Kauf nahm, um den Sohn durch ‚Niedermachen‘, d.h. mittels über-
spitzter Äußerung eines negativen Fremdbilds von Timo, diesen zu perturbieren und ihn dann 
später – bei Zeigen erwünschten Verhaltens – zu loben. Im Interview gibt sie an, einen Feh-
ler gemacht zu haben (Int100, 594–600, 608f; vgl. Kapitel 13.2). Ähnliche Akte von Müttern 
finden sich im Schulkontext – hier wird zu Motivationszwecken am, ohnehin bzgl. Schule als 
niedrig betrachteten Selbstwertgefühl des Kindes, angesetzt und gedroht, dass es auf die Haupt-
schule muss, wenn es nicht fleißiger ist (Int111, 794–875) oder ein Kind, welches sich beim 
Erledigen der Hausaufgaben – aus Sicht der Mutter ungerechtfertigt – als ‚Klassendümmster‘ 
bezeichnet, daraufhin als „Memme“ und „Heulsuse“ betitelt, damit es sich ‚zusammenreißt‘ 
(Int89, 718–729). Auch diese Handlungen werden spätestens im Nachhinein von den betroffe-
nen Müttern als falsch angesehen.
Hingegen auch im Nachhinein als mindestens eher pädagogisch wertvoll betrachten drei Müt-
ter ihre Lügen, z.B. erzählt Frau Jenner ihrer zehnjährigen Tochter eine Lüge, als diese sich in 
ein Elterngespräch einmischt. Die Mutter fühlt sich nicht schlecht mit der Begründung, dass sie 
nicht möchte, dass die Tochter sich einmischt, es ihre Entscheidung als Elternteil ist, die Tochter 
einzubeziehen, und die Tochter mit dem Thema überfordert wäre und es daher Pflicht der Mut-
ter ist, sie nicht mit dem Thema zu belasten (Int50, 435–438). In drei Interviews mit Müttern 
wird die Frage, ob der Zweck die Mittel heiligt, thematisiert (Int100, 599f; Int28, 236; Int70, 
593). Während Frau Frinzel und Frau Naser sich im Rahmen ihrer vermeintlich pädagogisch 
wertvollen Lüge nicht schlecht fühlen, weil der Zweck die Mittel heilige, knüpft die Lehrerin, 
Frau Taubner, vermutlich an Kants Selbstzweckformel an, definiert ihre Handlung des Nieder-



204  | Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung

machens als Verletzung der Menschenwürde und betont das asymmetrische Machtverhältnis 
in der Situation im Sinne eines Machtmissbrauchs (Int100, 606). Hier zeigen sich also Sünkels 
Aspekte der ‚gleichen gesellschaftlichen Dignität‘ und ‚unspezifischen Spontaneität der aneig-
nenden Person‘, gegen die hier verstoßen wird: Das mit Blick auf Ressourcen überlegene Eltern-
teil stellt sich über das Kind, versucht es zu manipulieren. Dies trifft auch im Fall der Lügen zu: 
Der Elternteil als Wahrheitskennender stellt sich über das unmündig gehaltene Kind. Wie auch 
im Beispiel Mutter Frinzel gezeigt (vgl. Kapitel 10.3.2), wählen die Eltern keine regelkonforme 
Alternative, obwohl dies in allen Fällen möglich wäre und in den Elterninterviews – abgesehen 
von Mutter Grenz, für die es sich bei ihrer Lüge um eine Regelkollision handelt (vgl. Kapi-
tel 12.3.2) – auch deutlich wird, dass dies den Eltern bewusst ist. Hintergrund scheint z.T. ein 
lebensvereinfachendes Motiv, wie es Frau Naser im Rahmen ihrer Lüge, dass nichts Passendes im 
Fernsehen laufe, damit der Sohn am nächsten Schultag ausgeschlafen ist, formuliert: 

„Frau Naser: 	 Und das ist dann auch so eine Situation, sicher kann ich auch ganz konsequent sagen, nein 
du gehst jeden Abend um viertel nach acht ins Bett und ob jetzt was kommt oder nicht 
und da kommt was, aber das darfst du nicht sehen und deswegen gehst du jetzt trotzdem 
ins Bett, ja, kann ich natürlich auch machen, erschwert aber die ganze Situation und ir-
gendwann abends um acht brauch ich nicht eine schwere Situation, da ist der Tag schon 
stressig genug und dann sage ich, vielleicht so oder so, dass es nicht ganz die Wahrheit ist, 
aber ich, mir ist vorrangig einfach wichtig, dass er ins Bett geht.“ (Int70, 588)

Durch die Etikettierung des jeweiligen Regelübertritts als ‚pädagogisch wertvoll‘ kann die 
Handlung mit der eigenen Identität vermutlich besser vereinbart, die Handlung gerechtfertigt 
werden. Wie in Kapitel 12.3.1 gezeigt, können im Rahmen einer Häufung derartiger Regel-
übertritte heimliche Familienpraxen generiert werden.

Weiterhin fällt bei der Analyse der Übertretung moralischer Regeln als Mittel von Moralerzie-
hung – aber nicht immer darauf bewusst ausgerichtet – aus der Perspektive der Autorin, nicht 
unbedingt der Befragten, auf, dass z.T. Regelgleichheit verkehrt wird, etwa indem Gleiches mit 
Gleichem sanktioniert wird. Beispielsweise werden in Familie Quast die Kinder von der über-
forderten Mutter angeschrien, weil sie laut sind und damit die Nachbarn stören könnten (Int87, 
778), in Familie Lechner wird Gewalt bzw. Gewaltandrohung mit Gewalt im Sinnes eines 
Vater-Sohn-Machtkampfes begegnet (vgl. Kapitel 12.4.1), in Familie Jenner u.a. mit Zurück-
brüllen und -boxen gearbeitet (vgl. Kapitel 11.2.2) oder in Familie Illner entschuldigt sich die 
Mutter nicht für ihren ungeplanten Bruch der Zuverlässigkeitsregel im Sinne des Informierens 
über den Aufenthaltsort und pünktlichen Nach-Hause-Kommens, sondern kehrt den Vorwurf 
der Kinder um: Sie argumentiert, dass diese auch des Öfteren diese Regel brechen und findet 
ihren Verstoß für die Kinder lehrreich, weil diese nun in der Rolle der sich sorgenden Person 
befanden, also jetzt auch die übliche Perspektive der Mutter kennen (Int45, 226–229).
Eine weitere Spielart der Verkehrung von Regelgleichheit im Sinne einer Auge-um-Auge-Logik 
zeigt sich in Familie Richter. Der zehnjährige Roman erzählt, dass die Eltern sich morgens noch 
ausruhen wollen und ihn zum Tisch-Decken auffordern. Roman erklärt:

„Roman: 	 Aber, und dann sage ich, ich mag das nicht und dann, sagen sie, okay, wenn du uns das 
nächste Mal um einen Gefallen bittest, tun wir das auch nicht.“ (Int91, 352)

Regelgleichheit dient hier dazu, das Kind erpresserisch anmutend unter Druck zu setzen, damit 
es dem Willen der Eltern nachkommt.



|  205Erziehung durch moralbezogene Regelbrüche?

Auch Vater Wagner nutzt die Verkehrung von Regelgleichheit, wenn er beschließt, sich nicht an 
Absprachen zu halten, mit der Begründung, dass die Tochter sich auch nicht an die Absprachen 
halte. Die Argumentation dient hier als Rechtfertigung, dass er eine überzogene, unbequeme 
und aus seiner Sicht beziehungsgefährdende Maßnahme, die er ankündigte, nicht durchführen 
muss (vgl. Kapitel 10.3.1). Aus der Idee, dass sich alle an die Regeln halten sollen, wird dann, 
dass sich keiner an die Regeln halten soll, sobald ein Verstoß dagegen vorliegt.
Im Rahmen der Verkehrung der Regelgleichheit begeben sich die Eltern mit Blick auf die Mit-
telwahl auf die Ebene des – z.T. vermeintlichen – Regelbrechers, werden selbst zu einem oder 
drohen dies an, zeigen also den Kindern nicht, wie man Konflikte ohne Bruch der auf der ab-
strakten Ebene als für alle Menschen gültig anerkannten Regeln lösen kann. Auch im Fall der 
wenigstens situativ als pädagogisch förderlich deklarierten Lügen und anderen Würdeverlet-
zungen wird den Kindern ein quasi-legitimes Regelbrechen vorgelebt. Hier begeben sich die 
Akteure nicht auf die Ebene des Kindes, sondern stellen sich über es unter dem Deckmantel 
pädagogischer Förderlichkeit und erfüllen die laut den Befragten der Studie essentielle morali-
sche Vorbildfunktion im Sinne eines Vorlebens moralischer Regeln aus der hier vorliegenden, 
erziehungswissenschaftlichen Perspektive nicht.



13	 Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

Erziehungswissenschaftlich von Bedeutung ist v.a. auch die Frage, wie in den Familien mit Ver-
stößen gegen moralische Regeln umgegangen wird. Im Rahmen der Untersuchung werden an-
hand von Fallkontrastierungen auf der Basis von Einzelfallanalysen Dimensionen innerfamiliä-
rer Fehlerkulturen indiziert, die in Abbildung 6 graphisch dargestellt und im Folgenden 
erläutert werden.

Abb. 6:	 Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen im Kontext von Moralerziehung (eigene Darstellung)

Moralische Regelverstöße können in der Familienpraxis von einem Akteur oder mehreren als 
Fehler, d.h. als falsch gedeutet werden, oder auch gar nicht – oder vielleicht auch im Sinne einer 
Gewöhnung nicht mehr – als Fehler interpretiert werden, wie vermutlich im Fall von Herrn 
Xanten, der, nachdem er seinen Sohn Xander schlägt, Fern sieht und Xander schlussfolgert, dass 
der Vater sich „normal“ in der Situation gefühlt hat – das Schlagen mache laut dem Sohn nichts. 
Xander selbst nennt diese Situation, die er erzählt, nicht als Regelverstoß (Int124, 516–535). In 
der Studie zeigen sich z.T. – ähnlich einer Untersuchung von Nunner-Winkler u.a. (2006) – die 
Argumentationsschritte, dass das gegen moralische Regeln verstoßende Handeln zweckdienlich 
erscheint – etwa wenn der Interaktionspartner etwas ‚Schlimmes‘ getan hat, muss dieser im Sin-
ne der Argumentation der Befragten bestraft werden, wozu Schlagen eingesetzt wird – und in 
einem zweiten die Ausblendung der Anstößigkeit durch Normalisierung (vgl. Beispiel Familie 
Taubner, Kapitel 13.2.).



|  207Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

Aus den Daten gehen unterschiedliche Fehlerbilder hervor. Etwa wird in der Fallanalyse von 
Familie Frinzel, v.a. in den Interviews mit dem Vater und Fiona ein hoher Perfektionsanspruch 
deutlich, auch was moralische Regeln anbelangt (vgl. Kapitel 10.3.2). Obgleich in allen Famili-
en Fehler prinzipiell vermieden werden sollen, zeigt sich eine zweite Variante von Fehlerbildern: 
Fehler werden als menschlich und daher in gewissem Maße als normal betrachtet. Etwa wird in 
Familie Schaller das regelkonforme Verhalten des Sohnes auch mit Blick auf moralische Regeln 
als ‚übermenschlich‘ definiert, denn es gehöre zum Menschen, nicht immer alles richtig zu ma-
chen (vgl. Kapitel 12.3.2).
Liegt eine Fehlerdeutung durch mindestens ein Familienmitglied vor, wird der Fehler nicht 
immer als solcher aufgeführt (vgl. z.B. ebd.). D.h. der Regelverstoß kann durch die anderen 
Interaktionspartner als legitimes Verhalten interpretiert werden. In manchen Fällen wird von 
Eltern die Zuschreibung regelbrechenden Verhaltens zur Person des Akteurs als Rechtfertigung 
für dieses Verhalten benutzt, welches es von den Kindern daher in gewissem Maß zu akzeptieren 
gelte. Frau Adelt erklärt ihren Kindern ihr Schreien, wenn sie „nicht klar kommt“ (Int01, 237) 
wie folgt:

„Frau Adelt: 	 Also dass das nicht in Ordnung war. Oder dass es anders hätte laufen können, aber sage 
ihnen auf der anderen Seite auch, dass das, ein Stück weit müssen sie es dann (.) auch 
anerkennen, wenn ich dann so reagiere, dass das meine eigene Art ist, so wie jeder von 
ihnen ja auch eine eigene Art hat, mit etwas umzugehen.“ (Int01, 239f )

Die den von ihr zu vermitteln angestrebten Konfliktlösestrategien entgegenstehende Konflikt-
lösestrategie wird zum Merkmal ihrer selbst erkoren, so dass sie diese nicht ändern muss. Etwa 
auch Herr Lechner und Frau Taubner (vgl. Kapitel 13.2) erwarten in diesem Sinne Verständnis 
für ihr ‚authentisches‘ Handeln, wobei Herr Lechner die Authentizität nicht mit seiner Iden-
tität allgemein, sondern als Vater, d.h. mit seiner sozialen Rolle verbindet (vgl. Kapitel 12.4.1).
Auch ein zugeschriebenes (Noch-)Nichtkönnen – wie im Fall des zehnjährigen ‚Nesthäkchens‘ 
Veit Vogler (vgl. Kapitel 11.1) – kann Hintergrundfolie für fehlende Verantwortungsübernah-
me resp. diesbezügliche Forderungen sein.
Im Fall einer Fehlerinszenierung kann den Daten zufolge die Fehlerverantwortung – wobei die 
Einsicht des Akteurs zu bedenken ist – in drei Varianten inszeniert werden: 
Eine Verantwortungsübernahme des Akteurs für das eigene, gegen moralische Regeln versto-
ßende Handeln kann als eine die Rolleninszenierung wiederherstellende Maßnahme betrachtet 
werden, mit der eine gestörte Aufführung fortgesetzt werden kann, wie im Fall von Herrn Frin-
zel, der sich für sein Schlagen entschuldigt, um in seiner Rolle als moralisches Vorbild wieder 
mit sich im Reinen zu sein (vgl. Kapitel 10.3.2.). Basis für eine Verantwortungsübernahme kön-
nen die Kriterien der Handlungs- und Willensfreiheit, der Vorhersehbarkeit eines Schadens, 
die Absicht  – wobei Fahrlässigkeit Verantwortung zwar reduziert aber nicht aufhebt  – und 
Zurechnungsfähigkeit sein (vgl. Auhagen 1999). Diese werden auch in der Untersuchung z.T. 
argumentativ angeführt, etwa wenn Fiona eine Tasse unabsichtlich fallen lässt und die Strafe 
an die zugeschriebene Fahrlässigkeit der Fehlerhandlung angepasst wird (vgl. Kapitel 10.3.2), 
wenn z.B. Eltern unter hoher Belastung unkontrolliert agieren (vgl. Kapitel 12.2), Versprechen 
auf Grund von äußeren Zwängen gebrochen werden oder es aber vorhersehbar war und Verspre-
chen dennoch gegeben wurden, wie im Fall von Frau Schaller (vgl. Kapitel 12.3.2). Aber nicht 
immer wenn diese Kriterien den Daten zufolge erfüllt sind, wird Verantwortung übernommen 
(siehe unten).



208  | Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

Auch wenn eine Tätigkeit in der Situation als Fehler aufgeführt und Verantwortung übernom-
men wird, kann die Rolle auf einer höheren Ebene wiederhergestellt werden, indem sie in einen, 
die Situation übersteigenden, größeren Gesamtzusammenhang gestellt, also das Gelingen der 
Gesamttätigkeit herausgehoben und so weitgehend die Störung beseitigt, das Positive der Situa-
tion in den Vordergrund der Aufführung gestellt wird. Ein Beispiel ist der Fall Frau Wagner, die 
das Regelreinforcement durch ihre Tochter als mütterlichen Erziehungserfolg wertet, anstatt 
nur ihren zugrunde liegenden, durch die Tochter verhinderten Regelverstoß, über die eigenen 
Verhältnisse zu leben, zu sehen (vgl. Kapitel 10.3.1). 
In 13 der 24 befragten Familien wird explizit angegeben, dass sich mindestens ein Elternteil – 
wenn auch nicht unbedingt bei jedem elterlichen Regelverstoß – bei den Kindern für sein, im 
Kontext moralischer Regeln, als falsch betrachtetes Verhalten entschuldigt: Mindestens in neun 
Familien wird dies von der Mutter, mindestens in sechs Familien vom Vater laut den Daten 
praktiziert. Allerdings gilt es auch hier, genau hinzusehen, denn das, was als Entschuldigung 
bezeichnet wird, ist nicht unbedingt mit dem Eingestehen eines Fehlers und elterlicher Verant-
wortungsübernahme für die Situation gleichzusetzen. Dies soll exemplarisch am Fall Taubner 
(Kapitel 13.2) veranschaulicht werden. Fehleraufführungen sind umgekehrt nicht notwendi-
gerweise mit einer verbal geäußerten Entschuldigung verbunden, z.B.:

„Frau Callweit:	 Ich habe ihr auch gesagt, warum es so war, ich habe mich auch nicht großartig entschul-
digt, sondern ich habe gesagt „Du, pass auf, das habe ich jetzt einfach verbockt“. Also 
/das wäre/ein Quatsch, da darum herum zu reden, das war mein Fehler, und dann den-
ke ich, war das für sie okay, dass das einmal war und vorbei.“ (Int13, 290f )

Wird eine Fehleraufführung mit Verantwortungsübernahme als nicht auf der Vorderbühne im 
Rahmen der Rolle bzw. diese wiederherstellend inszenierbar betrachtet, ist eine solche evtl. auf 
der Hinterbühne möglich, wie im Fall Drexler (vgl. Kapitel 11.4). Ob eine Fehleraufführung als 
Störungsbeseitigung oder -verstärkung betrachtet wird, mag sicherlich relevant für die Entschei-
dung für oder gegen eine Fehlerinszenierung bzw. für oder gegen Verantwortungsübernahme 
sein, ist aber nicht notwendigerweise (einzige) Entscheidungsgrundlage. Beispielsweise können, 
wie bereits in vorangegangenen Kapiteln gezeigt, – eine Fehlerdeutung des Akteurs vorausge-
setzt  – auch pragmatisch Lebensvereinfachung oder mangelnde Konfliktlösekompetenz zum 
Tragen kommen. Es wird z.T. auch nicht für notwendig befunden. Etwa begründet Frau Taub-
ner, dass nach einer Situation, in der sie ihren Sohn aus ihrer Sicht verbal gedemütigt hat, sie den 
Fehler nicht thematisiert oder sich entschuldigt wie folgt:

„Frau Taubner: 	Aber da hatte ich den Eindruck jetzt nicht, dass er sehr darunter leidet, und wir haben 
dann eben versucht, wieder gemeinsam etwas zu machen.“ (Int100, 645)

Der Fehler wird nicht aufgeführt, sondern man geht sich zunächst aus dem Weg, die Mutter be-
müht sich dann, am Wochenende etwas Zeit mit ihrem Sohn zu verbringen (Int100, 646–656).
In der Fehlerinszenierung wird z.T. anstelle einer Verantwortungsübernahme durch den Akteur 
die Schuld situativen Gegebenheiten zugeschrieben – wie regelmäßig auftretende, geschäftliche 
Notwendigkeiten als Grund für Versprechensbrüche (z.B. Int09, 179), obgleich solche Ver-
sprechen trotz dieses Wissens des Akteurs um die beruflichen Bedarfe immer wieder gegeben 
werden. Weiterhin wird in manchen Fällen die (Teil)Schuld vom Akteur dem Interaktions-
partner bzw. Dritten zugeschrieben werden, wie im Fall Taubner (vgl. Kapitel 13.2). Auch die 
Fehlerinszenierung kann in den diversen Spielarten Goffmans (2017) im Rahmen der Famili-



|  209Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

enaufführung erfolgen, also zynisch vs. aufrichtig, unbewusst vs. bewusst resp. strategisch, offen 
vs. verdeckt.
Dass es sich bei den Entscheidungen für oder gegen eine Fehleraufführung sowie für eine Art 
der Verantwortungsübernahme nicht unbedingt um eine Einzelentscheidung des Akteurs han-
delt, sondern diese reziprok in die Interaktion eingebettet ist und hier auch Macht zum Tragen 
kommen kann, zeigt sich etwa, wenn der neunjährige Henry Hartl darauf besteht, dass ihm 
schließlich in der von der Familie als Fehler aufgeführten Situation des Schlagens eines Freun-
des zuvor auch Ungerechtigkeit widerfahren ist, er also keinesfalls die Alleinschuld habe:

„Frau Hartl: 	 Und dann habe ich gesagt, dass das nicht in Ordnung ist, wenn man einen Streit hat, 
dass man sich dann schlägert, das hast du dann schon eingesehen.

Henry: 	 Toll, wenn er mir meinen Stock kaputt gemacht hat. (alle lachen)
Hanna: 	 Darum geht es ja jetzt nicht.“ (Int44, 287–289)

Henry hat letzten Endes keine Wahl, die Verantwortung zu tragen, auch wenn er den Fehler 
nicht einsieht.
Im Kontext der Frage nach einer Verantwortungsübernahme zeigt sich auch der Faktor der Feh-
lerverstetigung. Das heißt es kann unterschieden werden, ob in der Familie Fehler verziehen 
werden – ohne Verantwortungsübernahme, wie z.T. im Fall des zehnjährigen ‚Nesthäkchens‘ 
Veit Vogler, begründet durch die Zuschreibung von Noch-Nicht-Können bzw. -wissen, oder 
nach Verantwortungsübernahme wie in Familie Mutzke (vgl. Kapitel 13.1) –, oder – trotz ver-
antworteter Fehleraufführung – immer wieder vorgehalten, wie in Familie Schaller (vgl. Kapi-
tel 12.3.2). In der Studie wird ferner eine Verstetigung von Fehlern in Selbst- und Fremdbildern 
deutlich. Sogar im Fall explizit genannter Verzeihung, wobei es sich dabei in den Daten stets um 
potentiell eher zeitlich begrenzte Fehlerverstetigungen handelt, etwa weil ein Konflikt nicht 
abgeschlossen wird oder mit Noch-Nicht-Können als Hintergrund (vgl. dazu Kapitel 12.2). 
Es zeigen sich unterschiedliche Konsequenzen aus solchen Fehlerverstetigungen in Selbst- und 
Fremdbildern. Etwa werden Generalverdachte, Pauschalurteile, aber auch ein trotz negativem 
Fremdbildes kritisches Prüfen der Sachlage in der Situation sichtbar (vgl. Kapitel 10.3.2) sowie 
der Einsatz der Akteursbilder zur psychologischen Kontrolle, wie im Fall von Mutter Schaller 
gegenüber ihrem Sohn Simon (vgl. Kapitel 12.2).
Als ein Schlüsselmoment in der Untersuchung erscheint der Faktor Anerkennung durch an-
dere und sich selbst – nicht nur mit Blick auf eine innerfamiliäre Fehlerkultur, sondern inner-
familiäre Interaktion insgesamt. Da aber mit der moralbezogenen Fehlerdeutung oftmals eine 
Aufführungsstörung, wenigstens auf der symbolisch-gedachten Ebene, verbunden ist, bewegt 
sich die Reaktion potentiell selbst außerhalb der Aufführung – in diese muss z.T. erst wieder zu-
rückgefunden werden – und läuft Gefahr, außerhalb des moralischen Regelrahmens zu liegen, 
was auch durch Gefühle wie moralische Empörung begünstigt wird. Das heißt anerkennend auf 
moralbezogene Fehler zu reagieren ist tendenziell eine Herausforderung. In jeder symbolischen 
Äußerung schwingt die Beziehungsebene (vgl. z.B. Watzlawick u.a. 2007), das Selbst- und das 
Fremdbild vom Anderen mindestens mit und damit auch Anerkennung oder Missachtung des 
Gegenübers. Für die folgende Betrachtung geht es um die subjektiv wahrgenommene Anerken-
nung oder Missachtung der jeweiligen Person als gleichwürdig, Mitglied der Familiengemein-
schaft oder in einer ihrer Rollen, wie sie in den Daten geäußert wird. Weiterhin wird Schlagen 
grundsätzlich als Missachtung eingestuft. Eine explizite oder implizite Anerkennung resp. Miss-
achtung des Verstoßes gegen eine moralische Regel, also des Akteurshandelns und nicht des 



210  | Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

Akteurs als Person, ist in der Systematik bereits mit der Inszenierung bzw. Nichtinszenierung 
von Fehlerverantwortung inhäriert.

Familie Quast: Vorwiegend missachtende Fehlerkultur 

Sowohl manche Eltern als auch manche Kinder interagieren in der Untersuchung immer wieder 
missachtend. Ein Exempel für insgesamt laut den Daten vorwiegend missachtende Fehlerkultur 
stellt Familie Quast dar, was sich auch in den anderen Dimensionen äußert. Beispielsweise neigt 
die Mutter dazu, unbewusst ihre Stimme zu erheben, woraufhin die Tochter sich z.B. mitten im 
Gespräch die Ohren zuhält, die Mutter sich nicht in ihrem Bemühen, der Tochter die Hausauf-
gaben zu erklären, wertgeschätzt fühlt, die Mutter wiederum die Tochter am Ärmel packt oder 
sie ohrfeigt (vgl. Int84, 357f ), den Kindern sagt, dass sie sie hasst (Int87, 609) uvm. Die Miss-
achtung wird auch in den anderen Dimensionen der Fehlerkultur in Familie Quast indiziert: 
Auf Entschuldigungen, Verzeihung oder darauf, dass Fehler als menschlich betrachtet werden, 
gibt es in den Momentaufnahmen der Mutter-Kind-Interaktion keinen Hinweis. Verantwor-
tung für den Regelbruch wird z.T. dem jeweiligen Opfer zugeschrieben – so erklärt Querida, die 
Mutter sei quasi selbst schuld, wenn diese belogen wird, u.a. weil sie den Wahrheitsgehalt von 
Queridas Aussage nicht überprüft (Int86, 744–746), genauso wie die Mutter den Kindern sagt, 
dass diese selbst schuld sind, wenn sie von ihr geschlagen werden (Int87, 665). Fehlerversteti-
gung in den Akteursbildern werden in erster Linie durch die Mutter geäußert, von ihr selbst als 
„furchtbare Mutter“ (Int84, 402, vgl. Int84, 388) und den Kindern als unselbständig, ‚krank‘ 
(evtl. ADS resp. Dyskalkulie) (Int84, 383–388) und absolut regelunkonform formuliert. Letz-
teres bestätigt der Vater in der Familienaufführung vor den Kindern im Familiengespräch, wo-
bei mit regelunkonform stets Ungehorsam gemeint zu sein scheint (Int88, 333, 337, Int84, 
113f, 119–126). Es wird also ein Zusammenhang der Dimensionen miteinander angedeutet.

Im MoKKiE-Projekt wird ferner ersichtlich, dass in den befragten Familien innerfamiliäre Feh-
lerkulturen insofern variieren, als dass in manchen Familien eine gemeinsame Linie bzgl. der ge-
nannten Dimensionen von Fehlerkultur für alle Familienmitglieder indiziert wird – was nicht 
mit rollenübergreifend gleichen Konsequenzen bei gleichem Fehler o.ä. zu verwechseln ist –, in 
anderen Familien aber mindestens partiell nach Personen unterschiedliche. Die Fehlerkulturen 
sind also unterschiedlich homogen bzw. heterogen in sich, wie die diesbezügliche Fallkonstras
tierung im Folgenden veranschaulichen soll.

13.1	 Weitgehend homogene Fehlerkultur in Familie Mutzke

Ein Beispiel für eine insgesamt weitgehend homogene Fehlerkultur zeigt sich laut den Daten 
in Familie Mutzke. Alle Familienmitglieder werden als fehlbar betrachtet, was möglicherwei-
se mit dem aktiv gelebten christlichen Glauben der Familie in Zusammenhang steht. Sowohl 
Eltern als auch Kinder müssen entsprechend ihres zugeschriebenen Könnens Verantwortung 
übernehmen. Etwa erzählt die Mutter im Kontext der Situation als sie von der beruflichen Ar-
beit gerade nach Hause gekommen und davon angespannt ist und ihren sechsjährigen Sohn 
Martin anschreit:

„Frau Mutzke: 	 Also, unsere Kinder kriegen auch, bei meinem Mann genauso, mit, dass wir Menschen 
sind. Wir haben Fehler, wir haben Schwächen, wir stehen nicht darüber, ja, wir machen 
auch etwas falsch und deswegen verletzen wir uns, ja. Weil einer irgendwann einmal 
nicht kann oder weil er grantig ist oder was weiß ich. Aber, mei, wir versuchen darüber 



|  211Weitgehend homogene Fehlerkultur in Familie Mutzke

zu reden, wir, zum Beispiel beim Bett bringen: Also, wir machen immer so ein kleines 
Resümee über den Tag: Was war heute gut, was war heute schön; manchmal fangen wir 
beim Abendessen schon an. Ich mache es dann so lustig, hey (Martin), was hat denn dir 
heute am besten gefallen an deinem Tag, so, und dann macht das die Runde und jeder 
erzählt irgendetwas und dann haben wir uns wieder. […] Also ich finde das falsch, wenn 
man versucht als Eltern so Übereltern zu sein, die nicht auch einmal, ja, down sein dür-
fen und nicht auch einmal grantig oder wütend oder sonst etwas. […]

Interviewer:	 Wie fühlen Sie sich in dem Moment, wenn Sie eigentlich wissen, okay, das ist jetzt 
vielleicht verletzend für/Martin/?

Frau Mutzke: 	 Ja natürlich fühle ich mich da nicht gut dabei, da weiß ich, mei das hast du jetzt wieder 
voll versiebt und was, ja (.) klar, weiß ich. Ich gehe auch hin und sage „Entschuldigung, 
du, gerade, das war jetzt nicht so gut, tut mir leid“.

Interviewer:	 Und warum fühlen Sie so?
Frau Mutzke: 	 Ja mei, ich weiß, wie ich es vielleicht hätte besser machen können, in dem Moment, aber 

weil ich so ein schwacher, kleiner Mensch bin, habe ich es nicht besser machen können 
und ich weiß, dass das dem anderen jetzt stinkt oder gar weh tut, und dann will ich das 
natürlich auch wieder in Ordnung bringen, sobald ich kann.“ (Int65, 539–557)

Fehler, auch der Eltern, werden in der Familie – von den Eltern beabsichtigt – auf den Tisch ge-
bracht und etwa im Rahmen einer abendlichen Weltenvermittlung besprochen, also als Auffüh-
rungsthema verhandelt und ggf. hier offen vor allen Familienmitgliedern aufgeführt. Allerdings 
beraten sich die Eltern bzgl. Konflikten zusätzlich z.T. gemeinsam ohne Kinder strategisch (z.B. 
Int66, 87). Die Mutter gesteht ihren Fehler vor dem Sohn ein, möchte ihn wiedergutmachen. 
Ähnlich erzählt auch Herr Mutzke, dass er am Morgen des Interviewtages einen Fehler gemacht 
hat, für den er gleich im Anschluss sich bei seiner Tochter entschuldigen und mit ihr darüber 
sprechen müsse, da bisher die zeitliche Möglichkeit nicht gegeben war (Int66, 103, 116). Auch 
von den Kindern wird Verantwortungsübernahme erwartet. So wird in allen erzählten Fällen 
das Gespräch gesucht. Etwa in dem Fall als der sechsjährige Martin sich das im Bad herum lie-
gende Geld des Vaters nimmt und behauptet, es gefunden zu haben, muss dieser es im Gespräch 
zurückgeben und später im Haushalt helfen, um sich das Geld zu verdienen – dies möchte er 
zunächst nicht, findet dann aber während der Arbeit Gefallen an dem Deal, den Frau Mutzke als 
Wiedergutmachung definiert. Verantwortungsübernahme und Wiedergutmachung wird also 
auch gegen den Willen des Akteurs eingefordert. Sanktionen erfolgen gegenüber den Kindern, 
wenn sie keine Einsicht zeigen (Int65, 373). Diese Möglichkeit besteht umgekehrt laut dem 
Vater nicht (Int66, 378–384). Die Tochter äußert eine weitere, außerfamiliale Möglichkeit, Ver-
antwortung für die eigenen Fehler zu übernehmen: sie beichtet diese in der Kirche, etwa dass sie 
ihre Mutter bzgl. des Zähneputzens belogen hat (Int67, 475).
Auch im Rahmen der Fehlerinszenierung wird von allen Familienmitgliedern ein anerken-
nender Umgang erwartet und, wenn dieser misslingt, dies laut den Daten i.d.R. als Fehler 
in der Familie – oder im Fall der von der Mutter unbemerkten Lüge bzgl. des Zähneputzens 
der Tochter in der Kirche – inszeniert und verantwortungsvoll bearbeitet. Es gibt keine An-
zeichen im Material, dass Fehler wiederholt vorgehalten werden, wenn der Konflikt beendet 
ist; in den Regelverstößen wird z.T. von Verzeihung erzählt (z.B. Int65, 370, Int67, 463, 565f, 
605f ). Moralbezogene, vermutlich aber zeitlich begrenzte Fehlerverstetigungen deuten sich in 
den Fremdbildern bzgl. der Kinder an: Während das Bild von Martin bereichsspezifisch durch 
die u.a. fehlerbasierte Annahme von Noch-Nicht-Können geprägt ist (Int65, 292–298, 346, 
354), betrachtet die Mutter die neunjährige Mia als „immer wieder“ selbstsüchtig, wobei dies im 
Machtkampf mit ihren Brüdern z.T. als nötig resp. verständlich erachtet wird (z.B. Int65, 430ff ) 



212  | Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

und dieser Konflikt dauerhaft präsent und damit nicht abgeschlossen ist. Es kann festgehalten 
werden, dass – trotz des asymmetrischen Machtverhältnisses bzw. hoher Kontrolle107 durch die 
Eltern – in Familie Mutzke die basalen, hier herausgearbeiteten Dimensionen von moralbezo-
gener Fehlerkultur für alle Familienmitglieder weitgehend homogen sind.

13.2	 Heterogene Fehlerkultur am Beispiel von Familie Taubner

Für Heterogenität der innerfamiliären Fehlerkultur stellt Familie Taubner ein Exempel dar. So 
beansprucht etwa Mutter Taubner, in ihren Schwächen akzeptiert zu werden (Int100, 669–
672), gesteht dies aber ihrem Sohn umgekehrt nicht zu, was auch entsprechend in der Praxis 
gelebt wird. Das heißt es zeigen sich unterschiedliche Fehlerbilder bzgl. der Familienmitglieder: 
Frau Taubner darf, überspitzt formuliert, fehlbar sein, v.a. ihr zehnjähriger Sohn Timo nicht. 
Ferner wird von Timo Verantwortungsübernahme erwartet, von Frau Taubner wird sie aus ihrer 
Sicht nicht immer für nötig gehalten, nur sporadisch im Rahmen von (Teil-)Schuldzuschrei-
bungen an andere aufgeführt. In den erzählten Regelverstößen der Mutter, etwa Schlagen und 
verbales Demütigen, sind es jeweils die Kinder, die sich für den vorangegangenen Regelbruch 
entschuldigen (Int100, 542f ), obgleich die Mutter angibt, sich bei jedem ihrer Kinder bereits 
einmal entschuldigt zu haben:

„Frau Taubner:	 Also, ich habe mich auch bei jedem Kind schon einmal entschuldigt, wenn die Situa-
tion so war. Mache ich dann eigentlich unter, in einem Vier-Augen-Gespräch, dass ich 
alleine hingehe, die Türe auch zu mache, dass die anderen wissen, sie sind jetzt nicht 
gefragt. Dann reden wir darüber, ich sage, warum ich so reagiert habe, was mich eben 
so geärgert hat, und dass ich es aber eigentlich schade finde, dass es passiert ist. Und wir 
suchen dann nach Möglichkeiten, wie wir die Situation verhindern können, so. Wobei 
es ja selten zwei genau gleiche gibt, Situationen.“ (Int100, 640–645)

Die Mutter schafft einen geschlossenen Raum im Sinne einer Hinterbühne (vgl. Goffman 2017), 
in der sie von der Aufführung der Mutterrolle als überlegenes Vorbild abweichen kann – auch 
wenn das nicht notwendigerweise bewusst, sondern nur, um nicht gestört zu werden, praktiziert 
wird. Hier erklärt bzw. rechtfertigt sie ihr Verhalten. Es wird besprochen, was sie in der Situa-
tion verärgerte, also das vorangegangene Verhalten des Kindes als Auslöser. Der mütterliche 
Regelverstoß wird losgelöst vom Akteur dargestellt, er ist „passiert“. Eine klare Verantwortungs-
übernahme durch die Mutter wird laut Interviewdaten nicht formuliert, sondern mindestens 
partiell an das jeweilige Kind abgegeben. So übernimmt ihr Sohn Timo bzgl. des mütterlichen 
Schlagens die Situationsverantwortung:

„Timo: 	 Das war eigentlich so ganz normal, also ich finde, das ist, das soll man eigentlich ma-
chen, wenn, wenn man jetzt was ganz Schlimmes gemacht hat.“ (Int102, 398)

Die Eltern sollen schlagen, wenn die Kinder etwas „Schlimmes“ getan haben. Obwohl Timo 
die Situation als Reaktion auf die Frage nach einem Regelverstoß nennt, zieht er damit die Kri-
tik an der Mutter zurück, legitimiert mit seiner Übernahme der Situationsverantwortung den 
Regelverstoß der Mutter, verallgemeinert diese Legitimation und möchte nicht näher auf die 
Situation eingehen (Int102, 400–409). Es bleibt unklar, ob es sich etwa um eine Aufführung 

107	 Beispielsweise lenken auch die Eltern strategisch die Familiendynamik, indem sie ihre Kinder hin und wieder 
‚aussortieren‘, d.h. wenn eine bestimmte Geschwisterbeziehung gefördert werden soll, wird etwa das dritte Kind zu 
Verwandten geschickt (Int65, 688–698, vgl. z.B. auch Int65, 698, Int66, 230–233).



|  213Heterogene Fehlerkultur am Beispiel von Familie Taubner

von Solidarität gegenüber der Mutter handelt oder um einen Versuch der Vereinbarung der Wi-
dersprüchlichkeit seines Moralverständnisses mit dem, was er aus solchen ‚Entschuldigungen‘ 
der Mutter ableitet.
Die Mutter erzählt zwar von Verzeihung – allerdings bezieht sich das auf eine Situation, in der 
sie ihren fünfjährigen Sohn schlug, weil er trotz wiederholter Ermahnung auf dem Sofa hüpfte 
und er – sie hingegen nicht – sich danach entschuldigte:

„Interviewer:	 Und was ist dann passiert?
Frau Taubner: 	 Mein Sohnemann hat gesagt, Mama, ich mache es nicht wieder, dann habe ich gesagt, 

dann ist gut. Und dann haben wir uns wieder umarmt.“ (Int100, 541–543)

Auch Timo erzählt, dass er, nach dem Schlagen durch seine Mutter, er ihr zunächst aus dem Weg 
ging und sich später auf ihre Anweisung bei ihr entschuldigt (Int102, 442–450). Timo werden 
moralbezogene Regelverstöße aus der Vergangenheit vorgehalten und als Fremdbild geäußert, 
während die der Mutter verziehen (Int100, 669) oder, wie gezeigt, nicht aufgeführt (Int100, 
645) oder sogar als legitim dargestellt werden. Aber seine Fehler werden von der Wiege an min-
destens in einem Fremdbild verstetigt:

„Frau Taubner: 	Er war ein Kind, das sehr aggressiv war und spät gesprochen hat, dafür aber früh gehau-
en hat und früh gebissen hat und die anderen, wenn es am Sandkasten eine Streiterei 
gab, dann war das der (Timo), der zuerst ausgeteilt hat. Es ist als Mutter ziemlich übel, 
dass so zu akzeptieren, nach Gründen zu suchen […].“ (Int100, 969–972)

Die Fehlerverstetigung mündete in einem „Schwarz-Weiß-Bild“, dass die Eltern mit Blick auf die 
Geschwister zeichneten mit Timo als „der Schlechte“ (Int100, 996), was sich durch die Geburt 
des dritten Kindes etwas entschärft (ebd.). Das Bild setzt die Mutter wiederum als Erziehungs-
mittel ein, spricht nicht nur von regelbrechendem Verhalten, sondern von Timo als Person:

„Frau Taubner: 	Ich habe seine Würde nicht geachtet, in einer Situation wo mir sein permanentes Fehl-
verhalten, hat mich dazu hinreißen lassen zu sagen, dass man mit so einem wie ihm, und 
dann, ja, nichts zu tun haben will, wenn er immer nur stänkert und piesakt. Gut, könnte 
man vielleicht diplomatischer formulieren, habe ich nicht gemacht, ich wollte es ein-
fach ein bisschen krasser rüber bringen, um ihm die Tragweite da klar zu machen. Weiß 
nicht, hat er sich wirklich damit so sehr verletzt gefühlt. In dem Moment vielleicht 
schon, war aber eigentlich beabsichtigt, diese Schockwirkung.“ (Int100, 594–600)

Demütigung und Schlagen wird von der Mutter wiederholt als Reaktion auf Fehler und Ver-
mittlungsmethode gewählt – obgleich im Nachhinein selbst als Fehler betrachtet. Dies deutet 
mindestens partiell auf einen regelmäßig missachtenden Umgang hin, wohingegen der Sohn 
laut der Mutter nicht in der Lage sei, diese zu demütigen (Int100, 626f ). Anerkennung zollt 
Frau Taubner den Kindern laut eigener Aussage, indem sie ihre Fehler macht, also gegenüber 
den Kindern keine „Fassade“, sondern ihr „Ich“ aufführt (Int100, 669–672). Aber v.a. Timo, 
wird nicht anerkennend oder verzeihend begegnet, wenn dieser Fehler macht, obgleich er nach 
Anerkennung verlangt:

„Frau Taubner: 	(Timo) ist ein spezieller Kandidat, bei uns in der Familie. Er will immer sehr viel Auf-
merksamkeit, braucht viel Bestätigung; wenn er dieses alles bekommt, dann ist er sehr 
friedfertig mit den anderen, wenn nicht, verschafft er sich auch durch negatives Verhal-
ten seine Zuwendungen.“ (Int100, 498f; vgl. auch Int100, 986–988). 



214  | Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen

Bestätigung erhält Timo, der als „extrem ehrgeizig“ bezeichnet wird, über sehr gute Schulnoten 
und sportliche Erfolge, was die Lage etwas entspannt (Int100, 978–980). Auch die neue Stra-
tegie des Vaters, Timo in einem ersten Schritt selbst prüfen zu lassen, ob er etwa im jeweiligen 
Geschwisterstreit unschuldig ist, könnte zur Entspannung beitragen (vgl. Int101, 456–468). Es 
bleibt dennoch festzuhalten, dass in Familie Taubner keineswegs eine homogene, sondern eine 
heterogene Fehlerkultur mit Blick auf einzelne Akteure vorliegt.

13.3	 Fazit

In der vorliegenden Studie können Familien mit homogener und heterogener Fehlerkultur 
unterschieden werden mit Blick auf die Dimensionen des Fehlerbilds, der Inszenierung von 
Fehlerverantwortung, anerkennungsbezogen (interpretierte), symbolische Äußerungen im 
Kontext von Fehlerinszenierung sowie Fehlerverstetigung. Diese Dimensionierung erhebt kei-
nen Anspruch auf Vollständigkeit. Es deutet sich in den Daten an, dass außerdem bei den ho-
mogenen Fehlerkulturen zwischen missachtenden und anerkennenden in ihren Extremen dif-
ferenziert werden kann, wobei die Erstellung einer derartigen Typologie im Rahmen der Studie 
nicht abschließend möglich ist, da die Dimensionen hier weitgehend erst anhand des Materials 
explorativ erarbeitet, also in der Erhebung nicht explizit erfragt wurden und sie daher nicht in 
allen Fällen mit Blick auf alle Familienmitglieder vergeben werden können. Dies bleibt in einem 
anderen Rahmen zu prüfen.
Innerfamiliäre Fehlerkultur ist eingebunden in die Konfliktkultur der jeweiligen Familie, was 
im Rahmen der Rückbindung an die Theorie (vgl. Kapitel 15) dargestellt wird. Zunächst sollen 
aber im Folgenden die Ergebnisse der empirischen Erhebung zusammengefasst werden.



14	 Zusammenfassung der Ergebnisse

Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit lassen sich, wie gleich folgt, entlang der zuvor gestellten 
Fragen (vgl. Kapitel 4) bündeln. Dies dient einer ersten Zusammenschau, die danach in Kapi-
tel 15 in der Rückbindung an die theoretischen Vorüberlegungen stärker ausgedeutet, systema-
tisiert und in Zusammenhang gebracht werden.
Auf der Inhaltsebene wurde Folgendes gefragt:

Frage I.I. 	 Welche Geltungszuschreibungen zu nach Turiel (1983) moralischen und konven-
tionellen Regeln werden in den Familien vorgenommen? Inwiefern spielen ggf. im 
Rahmen dieser Zuschreibungen Regelexplikationen resp. -deutungen eine Rolle?

Die fünf befragten Kinder unter sechs Jahren schreiben durchgängig nicht nur nach Turiel 
(1983) moralischen, sondern auch konventionellen Regeln Allgemeingültigkeit zu und unter-
scheiden damit nicht zwischen Moral und Konvention, was Hinweisen zufolge möglicherweise 
darauf zurückzuführen ist, dass die Kinder sich mit ihrem Urteil auf ihre echten, vertrauten 
Autoritäten beziehen, sich also nicht auf die fiktiven der Beispiele der Aufgabenstellungen ein-
lassen. Auch eine Überforderung der Kinder unter sechs zeigt sich wenigstens partiell für diesen 
Aufgabenbereich.
Auch wenn sich in den befragten Familien unterschiedlich umfangreiche, komplexe, präsente 
und flexible Regelsysteme zeigen, ist auf der abstrakten Ebene ein weitgehender Konsens mit 
Blick auf als allgemeingültig betrachtete Sollenszuschreibungen und eine Differenzierung von 
Moral und Konvention im Sinne Turiels (1983) bei den Befragten im Alter von ab sechs Jahren 
festzustellen. Von Bedeutung zeigt sich allerdings in besonderem Maße die Weite der Regel-
explikation, v.a. im Sinne von Regelkollisionen. Das heißt wenn nach der Allgemeingültigkeit 
von Regeln gefragt wird, ist zu klären, ob Regelkollisionen wie Lügen um andere zu schützen, 
Stehlen um nicht zu verhungern und dergleichen ein- oder ausgeschlossen sind, um Ergebnis-
verzerrungen zu vermeiden. 
Ferner werden moralische Regeln als solche in keiner der Momentaufnahmen verhandelt, so dass 
der Sollensanspruch auch in den Familienpraxen deutlich wird. Verhandelte Kontroversen lie-
gen hier v.a. in den jeweiligen Situationsdefinitionen und bei der Verantwortungszuschreibung, 
also der Frage, ob in der jeweiligen Situation eine Regel gebrochen wurde und wer dafür verant-
wortlich ist. Das bedeutet weiterhin nicht, dass es keine Meinungsverschiedenheiten mit Bezug 
darauf gibt, ob ein Regelbruch in einer bestimmten Situation gerechtfertigt ist.
In den jeweiligen, erzählten Situationen des erlebten Familienalltags scheinen teilweise Diffe-
renzen bzgl. Situationsdefinitionen auf, d.h. die im Abstrakten i.d.R. gleichermaßen für allge-
meingültig befundenen Regeln werden nicht immer von allen Betroffenen als Hauptdefinition 
der Situation zu Grunde gelegt. Hier zeigen sich etwa Divergenzen zwischen Interpretationen 
als Machtspiele oder Regelbrüche durch die Beteiligten und daraus resultierende Konflikte so-
wie Abweichungen in Selbst- und Fremdbildern, die wiederum eine Basis von innerfamiliärer 
Moralerziehung darstellen. Wird die Situation vom Akteur nicht als Verstoß gegen eine moral-
bezogene Regel, sondern beispielsweise als Spiel interpretiert, der potentielle Vermittler agiert 
also mit Blick auf eine andere Situationsdefinition, erklärt etwa die Bedeutung der Regel und 
äußert ein moralabträgliches Fremdbild, ist die Wahrscheinlichkeit einer diesbzgl. Aneignungs-
tätigkeit im vom Vermittler intendierten Sinne – wie die Studie indiziert – vermutlich gering. 



216  | Zusammenfassung der Ergebnisse

Im Rahmen der Untersuchung geäußerte Aneignungstätigkeiten beziehen sich hier eher auf eine 
Optimierung der Spielstrategie, weniger auf die nichtgenetische Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘.

Frage I.II. 	 Welche Unterschiede bzgl. Moralerziehung zeigen sich in Familien mit 
divergenten Geltungszuschreibungen zu Moral und Konvention?

Die Unterscheidung zwischen den Familien nach ihrem Regelrahmen trifft laut den Daten der 
Untersuchung nicht den Kern innerfamiliärer Moralerziehung. Es zeigt sich ein weitgehender 
Minimalkonsens bzgl. moralischer Regeln in den Familien. Die insgesamt unterschiedlich um-
fangreichen, komplexen, präsenten und flexiblen Regelsysteme stehen zwar in Zusammenhang 
mit divergenten Herausforderungen der Familien, besonders in ihren Extremen – so zeigt sich 
ein komplexer, enger, stark präsenter Regelrahmen als die Familienmitglieder belastend und 
überfordernd. Überfordern kann, wie gezeigt, aber auch ein einfacher, kaum wahrgenommener, 
weiter Regelrahmen, da hier in hohem Maß Spielräume eröffnet werden, die selbst gestaltet 
werden müssen.
Eine Moralisierung von Konventionen in Familien mit Eltern mit autoritärem Erziehungsstil, 
wie sie Smetana (1995) beschreibt, zeigt sich hier zwar insofern, als eine Feindifferenzierung 
moralischer Regeln vorgenommen sowie eine hohe Importanz zu konventionellen Regeln zu-
geschrieben wird, aber i.d.R. wird trotz aufgeweichter Grenzen zwischen Moral und Konventi-
on unterschieden. Eine scheinbare Vermischung oder gar Verkehrung der Regeln, etwa indem 
auf einen Verstoß gegen eine konventionelle Regel mit einem solchen gegen eine – nach Turiel 
(1983) – moralische Regel entpuppt sich, unter Berücksichtigung der dramaturgischen Ebene 
(Goffman 2017), als eine Störung der Familienaufführung durch Verletzung der Gehorsamser-
wartung, der als die Elternperson in ihrer mächtigeren Rolle missachtende Provokation erlebt 
wird (siehe auch Frage II.III). Es zeigen sich verschiedene Spielarten der Rollen in den Insze-
nierungen der Familienmitglieder, die von unbewusst bis strategisch, von zynisch bis aufrichtig, 
von offen bis verdeckt variieren. Es ist daher auch zu fragen, ob nur im Hinblick auf eine soziale 
Rolle als ‚moralisch integere Person‘ in der sichtbaren Darstellung oder eine ‚moralische Identi-
tät‘ insgesamt vermittelt und angeeignet wird.
Zum Verstehen innerfamiliärer Moralerziehung scheint die Einbeziehung der dramaturgischen 
Ebene fruchtbar und nötig. Dies wird daher auch im Rahmen der Annäherungen an die weite-
ren Fragestellungen praktiziert.

Auf der Beziehungsebene beschäftigt sich das Projekt mit folgenden Fragen:

Frage II.I. 	 Welche moral- und erziehungsbezogenen  – und damit auch geschlechts-, gene-
rationen- und machtbezogenen – Leit-, Selbst- und Fremdbilder der Eltern und 
Kinder werden sichtbar? Wie kommen die Leit-, Selbst- und Fremdbilder ggf. im 
Kontext von Moralerziehung in der Familie zum Tragen? 

Frage II.II.	 Nehmen auch Kinder die Rollen von Vorbildern und Vermittlern gegenüber den 
Eltern im Rahmen von Moralerziehung ein?

Da die Dimensionen von Leit-, Selbst- und Fremdbildern sowie soziale Rollen eng miteinander 
verwoben sind, soll die Ergebnisdarstellung diesbzgl. gemeinsam erfolgen.
Moralerziehung in der Familie, im Kontext von als moralisch – im Sinne von als universal und 
unparteilich laut den Befragten – geltenden Regeln, zeigt sich in den Momentaufnahmen der 
MoKKiE-Studie als Familieninszenierung ihrer Rollen auf der Basis von Leit-, Selbst- und 
Fremdbildern, wobei letztere auch in der Aufführung selbst hergestellt und weiterentwickelt 



|  217Zusammenfassung der Ergebnisse

werden. Die Familienmitglieder spielen ihre Rollen – auch aus der Innensicht des Ensembles – 
mehr oder weniger überzeugend. Die Leit-, Selbst- und Fremdbilder der Kinder und der Eltern 
stellen sich laut den Befragten wie folgt dar:
Kinder werden – losgelöst von konkreten Personen – allgemein als moralisch gut gezeichnet. 
Gleichzeitig wird ihnen ein graduelles Noch-Nicht-Können im Kontext der nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ zugeschrieben, z.T. aber auch ein Noch-Nicht-Können bzgl. des 
Brechens moralischer Regeln. Hier und bzgl. weiterer Faktoren wie Geschlecht, Alter, Charakter, 
Sternzeichen sowie Körper resp. Gefühl vs. Geist werden z.T. moralbezogene Zuschreibungen 
und Stigmatisierungen vorgenommen, die als – und mit den – wahrgenommene(n) Ressour-
cen, z.T. in Kombination mit moralbezogenen Fehlerverstetigungen (siehe Frage II.IV.), in 
den Familien wirksam werden können. Etwa zeigen sich auf Leit-, Selbst- und Fremdbildern 
basierende Unterschiede in den Verantwortungsübernahmeerwartungen gegenüber  – sowie 
Pauschalverurteilungen von – Kindern durch die Eltern, besonders, aber nicht nur im Kontext 
von Geschwisterkonflikten. Allerdings beinhalten diese Zuschreibungen oftmals nur Vorurteile 
oder Offensichtliches. 
Insgesamt handelt es sich bei Pauschalverurteilungen im Kontext der Akteursbilder genau um 
das Gegenteil rationalen und unparteilichen Problemlösens im Sinne einer vollen Identität, 
welches damit zum einen vorgelebt wird, zum anderen dominiert potentiell im Fall solcher als 
ungerecht wahrgenommener Pauschalurteile diese Ungerechtigkeit als Situationsdefinition und 
verhindert so tendenziell, wie die Momentaufnahmen indizieren, ein Einlassen des Stigmatisier-
ten auf moralbezogene Vermittlungstätigkeiten.
Ressourcen, Strategien und Regelbrüche vermeintlich Ohnmächtiger, häufig jüngerer, weibli-
cher Geschwister bleiben nicht selten unbemerkt, wenn diese ihre Rolle – etwa vor den Eltern 
im Geschwisterstreit – überzeugend inszenieren. Ungleiche soziale Ressourcen, besonders auf 
der emotionalen Ebene, wirken in manchen Familien einer Aufdeckung und Beseitigung von 
Parteilichkeit entgegen. Aber auch eher negative moralbezogene Fremdbilder verhindern nicht 
in allen Fällen ein situationsspezifisches, möglichst unparteiisches Prüfen der Konfliktlage. 
Das Bild der Eltern der Untersuchung wird von ihren Kindern i.d.R. als weitgehend regelkon-
form bzgl. moralischer Regeln skizziert, obgleich fast durchgängig auf Nachfrage Verstöße 
gegen solche Regeln durch die Eltern erzählt werden. Dies könnte mit der Zuschreibung der 
sozialen Rolle als ‚moralisches Vorbild‘ zusammenhängen. Die Aufführung der Rolle des mora-
lischen Vorbilds und der vermittelnden Person in der Familie obliegt im Sollen laut den an der 
Studie teilnehmenden Personen vorrangig den Eltern gegenüber den Kindern, wobei der nötige 
Aufführungsrahmen von manchen Befragten eingegrenzt wird auf ein Vorleben in der Interak-
tion zwischen den Eltern oder eine Simulation von Regelgleichheit vor den Kindern. Kinder 
dürfen und sollen zwar z.T. laut den Befragten Vorbilder und Vermittler mit Blick auf Geschwis-
ter, Gleichaltrige oder für die Allgemeinheit durch das Handeln nach moralischen Regeln dar-
stellen. Das Aufführen einer solchen Rolle gegenüber den Eltern hingegen stört potentiell die 
Aufführung der mit der Elternrolle verbundenen Leitbilder der vermittelnden Person und des 
moralischen Vorbilds, die dann situativ von den Kindern anstelle der Eltern eingenommen und 
ein Defizit auf Seiten des Elternteils mindestens unterstellt wird. Eine solche Störung und alles, 
was damit in Verbindung stehen kann – wie z.B. das Eingestehen eines moralbezogenen Fehlers 
auf Seiten der Eltern resp. entsprechende Entschuldigungen – wird z.T. – ausschließlich – auf 
der Hinterbühne erlaubt, auf der Vorderbühne geleugnet. Sie kann auch auf der Vorderbühne 
legitimiert werden, etwa indem in der Aufführung nicht bei einem moralbezogenen Defizit des 
Elternteils verharrt wird, sondern die Vermittlungstätigkeit des Kindes auf die erfolgreiche Er-



218  | Zusammenfassung der Ergebnisse

ziehung des Elternteils zurückgeführt und so als insgesamt erfolgreiche Elternrolle inszeniert 
wird. Obgleich weder eine Vorbild- noch eine Vermittlerrolle bzgl. der Eltern einem Kinderleit-
bild zugeschrieben wird, werden in der Studie auch Kinder gegenüber ihren Eltern explizit oder 
implizit vermittelnd tätig, auch gerichtet auf moralbezogene Aneignung.
Aufführungen der Eltern als moralische Vorbilder werden aber in der Momentaufnahme der 
Studie nicht nur durch ihre Kinder gestört, sondern auch durch die Eltern selbst, indem sie 
ihrer Rolle zuwider handeln. Hintergrund ist laut den Befragten häufig, aber nicht immer, man-
gelnde Kontrolle über die eigene Person, wobei situativ u.a. an Schnittstellen von Familie zur 
Außenwelt, z.B. im Kontext der schulischen Hausaufgaben – verbunden mit entsprechenden 
Rollenerwartungen auch an den betreuenden Elternteil – und im Übergang der Eltern von der 
Berufstätigkeit in die Familie ohne legitimierte Pause, großes Konfliktpotential besteht. Oft-
mals handelt es sich aber den Daten zufolge nicht nur um situative Ausnahmeerscheinungen, 
sondern um als ein Nichtkönnen beschriebene Konfliktbearbeitungsmuster der Eltern. Diese 
setzen, wie gezeigt, vielfältige Mittel ein, um einen zu moralbezogenen Regelbrüchen führen-
den Kontrollverlust zu vermeiden. Ebenso werden manche solcher Regelverstöße, v.a. Lügen, 
z.T. als pädagogisch förderlich gerechtfertigt, aber auch als Mittel zum Zweck durch Befrag-
te entlarvt. Ferner zeigen sich elterliche Handlungen, die – logisch betrachtet – verschiedene 
Spielarten einer Verkehrung von Regelgleichheit darstellen. 
In einem Drittel der Familien wird körperliche Gewalt der Eltern gegenüber ihren Kindern 
geäußert – wobei sich keine geschlechtsspezifischen Häufigkeitsunterschiede bei den Akteuren 
zeigen. In einem Fall wird jedoch ein Zusammenhang zum Vaterbild durch den befragten Vater 
hergestellt und die schlagende Grenzaufzeigung, die aber nur die vordergründige Aufführung 
vor dem etwas verdeckter liegenden, geschlechtsbezogenen Machtspiel zwischen Vater und 
Sohn darstellt, als vermeintliche Vater- und Erziehungspflicht zu legitimieren versucht.
Weitere Ergebnisse zu den Rollen, Leit-, Selbst- und Fremdbildern der Familienmitglieder im 
Kontext von Moralerziehung werden im nächsten Punkt mit Blick auf Macht dargestellt.

Frage II.III. 	 Wie zeigt sich Macht in der Moralerziehung in den Familien aus dem Betrach-
tungswinkel der Studie?

Die Untersuchung nimmt v.a. bestimmte Teilaspekte von Moralerziehung in den Blick, nämlich 
Eltern-Kind-Beziehungen, Leit-, Selbst- und Fremdbilder der Familienmitglieder sowie moral-
bezogene Regelbrüche. Unter dieser Ausrichtung sind die folgenden Machtaspekte mit dem 
Hauptfokus auf Vorrechte sichtbar geworden:
Leit-, Selbst- und Fremdbilder basieren, wie gezeigt, z.T. auf Ressourcen und Ressourcenwahr-
nehmung, wobei mit Blick auf Geschwister tendenziell die als mächtiger wahrgenommene Per-
son durch die Eltern vom Machtmissbrauch abzuhalten versucht wird, auch wenn ein solcher 
gar nicht stattgefunden hat.
Sowohl stark moralabträglich als auch besonders moralzuträgliche Etikettierungen können 
in den Familien zur Unterdrückung der betreffenden Personen eingesetzt werden, ohne dabei 
notwendigerweise die Familieninszenierung zu stören. Moralbezogene Selbst- und Fremdbilder 
werden hier teilweise – bewusst oder unbewusst – missbraucht, um anderen Rechte – etwa ei-
gentlich als rollen- und aufführungsimmanent definierter Mitbestimmung – abzusprechen und 
sich selbst oder anderen Vorrechte zu verschaffen.
Weiterhin wird offenbar, dass nicht nur Personenkontrastierungen als moralbezogen ungleich 
mit der Unterdrückung einzelner oder Gruppen einhergehen können – wie z.B. im Fall Call-
weit –, sondern auch die Darstellung von Gleichheit der Personen über Gleichwürdigkeit hin-



|  219Zusammenfassung der Ergebnisse

aus und der Versuch der Ermöglichung der Herstellung eines positiven Selbstbildes auf dem Rü-
cken anderer – wie im Fall Jenner. Hier wird versucht, Gleichheit im Rahmen moralbezogener 
Regelungleichheit aufzuführen.
Der Rolle als moralisches Vorbild entgegenstehende Leitbilder, besonders ein patriarchali-
sches Vaterleitbild, sowie Macht- und Anerkennungskämpfe werden insgesamt als bedeutende 
Hintergrundfolie für moralbezogene Regelbrüche deutlich. Als Schnittstelle von Inhalts- und 
machtbezogener Beziehungsebene zeigen sich Vorrechte, wobei diese inhaltlich dem Gegen-
stand von Moralerziehung entgegenstehen. Vorrechte werden sowohl offen – etwa auf der Ba-
sis eines patriarchalischen Leitbilds vom Akteur als legitim anerkannt antizipiert –, aber auch 
heimlich gefordert und gelebt, was zu offenen oder verdeckten Konflikten in der Familie führen 
kann. Aber auch der Druck der erfolgreichen Aufführung einer Rolle – z.B. als erfolgreicher 
Schüler, als Mutter oder Vater etwa im Kontext von Erziehung, Gehorsam, Hausaufgabenbe-
treuung für den Schulerfolg des Kindes – prädestiniert potentiell moralbezogene Regelverstöße 
im Kampf um Macht und Anerkennung nach innen – also in der Familie – und außen. Es zei-
gen sich Teufelskreise im Wechselspiel von moralbezogenen Regelbrüchen zur Anerkennungs
gewinnung auf der einen, und Missachtung auf der anderen Seite. Der Missachtung wird wiede-
rum mit moralbezogenen Regelbrüchen begegnet.
Es wird also um Macht und Anerkennung gekämpft, wobei die Ressourcen z.T. sehr unter-
schiedlich verteilt sind. Im Geschlechtervergleich der Eltern der Studie liegt das familienzeitli-
che Kapital bei den Müttern, was mit einem familienbezogenen Mehrwissen und oftmals mit 
tieferen Familienbeziehungen, des Öfteren auch mit einer größeren Entscheidungsmacht in 
diesem Rahmen in Verbindung zu stehen scheint. Eine Weltenvermittlung und Partizipation 
durch den Vater kann von beiden Elternteilen verhindert werden, auch die Kinder können hier 
ihren Part beitragen. Die Daten weisen darauf hin, dass niedrige Partizipation am Familienleben 
und von den anderen Familienmitgliedern als illegitim betrachtete Vorrechtsäußerungen eine 
Außenseiterrolle in der Familie und die Aberkennung der Erzieherrolle im Fall der Väter ver-
mutlich begünstigen, wobei es sich z.T. auch um einen mehr oder weniger freiwilligen Verzicht 
zu handeln scheint.
Teilweise werden die Vorrechtsrollen als legitim von den Kindern wahrgenommen und ange-
eignet. Es deutet sich an, dass auch verschleierte Vorrechtsäußerungen wirksam werden und 
zur Generierung einer heimlichen Familienpraxis führen können, die Moralerziehung entge-
genwirkt.
In den Fallanalysen wird klar, dass auch in Familien, in denen Gehorsam der Kinder gegenüber 
den Eltern eine zentrale Rolle spielt, dennoch moralbezogene Regelgleichheit als Ideal ‚aufrich-
tig‘ (vgl. Goffman 2017) inszeniert werden kann, sowie dass das Ideal der Gleichberechtigung 
z.T. mit umfassenden Vorrechtsäußerungen aufzuführen versucht wird. Während offene, nicht 
als legitim anerkannte Forderungen nach Vorrechten resp. entsprechende Tätigkeiten die Dar-
stellung stören, ist dies im Fall ihrer Anerkennung oder Verschleierung nicht unbedingt der Fall. 
Allerdings birgt ein eher stark machtstrukturiertes Familiengefüge mit entsprechenden – mo-
ralbezogener Regelgleichheit entgegenstehenden – Rollenerwartungen die Gefahr, dass zur Er-
haltung der mächtigeren Rollen der Eltern bzw. eines Elternteils nötige Machtdemonstrationen 
zu Konflikten mit der Rolle als moralisches Vorbild führen. Es zeigt sich jedoch, dass verdeckte, 
z.T. strategische, v.a. auch verbale Unterdrückungspraktiken in als ‚gleichberechtigt‘ inszenier-
ten Familien mindestens genauso problematisch mit Blick auf Moralerziehung sein können, in-
sofern sie der Herstellung einer Balance zwischen der individuellen und den gemeinschaftlichen 



220  | Zusammenfassung der Ergebnisse

Ebenen von Identität (vgl. GIG) sowie der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition des rationa-
len und unparteilichen Problemlösens im Sinne einer solchen Identität entgegenwirken kann.

Frage II.IV. 	 Wie wird mit moralbezogenen Regelverstößen in den Familien mit Blick auf 
Moralerziehung umgegangen?

Verstöße gegen von den Befragten als allgemeingültig betrachtete Regeln werden in den Fa-
milien oft, aber nicht immer als Fehler in den Interviews und Familiengesprächen durch eine 
oder mehrere Personen gedeutet erzählt. Eine Fehlerlegitimation kann auch laut Daten mit der 
jeweiligen Rolle in Verbindung stehen. Hier zeigen sich unterschiedliche Fehlerkulturen in den 
Familien, die sich im Rahmen der Daten an folgenden Dimensionen aufspannen lassen:
Fehlerbilder in der Familie können an Perfektionismus ausgerichtet sein oder aber an menschli-
cher Fehlbarkeit. Weiterhin werden Unterschiede in der Inszenierung von Fehlerverantwortung 
deutlich: Z.T. werden Fehler gar nicht als solche aufgeführt und wenn sie aufgeführt werden, 
kann die Verantwortung vom Handelnden dafür übernommen werden oder aber ganz oder par-
tiell an den Interaktionspartner oder Dritte abgegeben oder äußeren Gegebenheiten zugeschrie-
ben werden, wobei z.T. als situative Prüfsteine die Kriterien der Willens- und Handlungsfrei-
heit, Absicht, Zurechnungsfähigkeit und Vorhersehbarkeit eines Schadens (vgl. Auhagen 1999) 
herangezogen werden, aber etwa auch Akteursbilder können eine Basis sein. Es wird deutlich, 
dass ohne Fehlerinszenierung und -verantwortungsübernahme moralischer Regelverstöße Po-
tential zur vermittelten Aneignung entgegen einer nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Mo-
ral‘ besteht. Weiterhin werden in manchen Familien Fehler tendenziell nach entsprechender 
Bearbeitung verziehen, in anderen vergangene Fehler immer wieder in Konflikten vorgewor-
fen. Es deuten sich Fehlerverstetigungen in den Akteursbildern an. Hinweise zeigen sich auf 
die Importanz von (wahrgenommener) Anerkennung resp. Missachtung der Akteursperson in 
der Fehlerinteraktion, nicht nur als eine der Dimensionen von innerfamiliären Fehlerkulturen, 
sondern möglicherweise als verbindendes Element der Dimensionen insgesamt. Es wird ferner 
deutlich, dass zwischen akteursbezogen homogenen und heterogenen Fehlerkulturen auf tran-
sindividueller Ebene zu differenzieren ist.



E	 Ertrag

Nun gilt es, herausgearbeitete Ergebnisse verknüpfend systematisiert in einem Gesamtzusam-
menhang an die theoretischen Vorüberlegungen zurückzubinden. Dies soll im Kapitel 15 ge-
schehen, woraufhin die Arbeit bilanziert und ein Ausblick gegeben wird (Kapitel 16).

15	 Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung: 
Moralerziehung in der und als Familienaufführung

Das in Rückbindung der empirischen Ergebnisse an die theoretischen Vorüberlegungen ent-
worfene Modell von ‚Moralerziehung in der und als Familienaufführung‘ wird in Abb. 7 gra-
phisch veranschaulicht und nun beschrieben.

Abb. 7: 	 Moralerziehung in der und als Familienaufführung (eigene Darstellung)



222  | Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

In der Fokussierung der Untersuchung auf Akteursbilder, also Leit-, Selbst- und Fremdbilder der 
interagierenden Familienmitglieder im Kontext von Moralerziehung, zeigt sich Moralerziehung 
im Rahmen einer Inszenierung von Familie. Das heißt situativ werden innerfamiliäre – z.T. auch 
andere – Rollen aufgeführt, in der Familienaufführung aktualisiert und ggf. modifiziert und so 
eine mehr oder weniger ausgeprägte Familienidentität hergestellt sowie an den persönlichen 
Identitäten gearbeitet – auf die symbolisch geäußerte Leit-, Selbst- und Fremdbilder Hinweise 
liefern –, auch mit Blick auf Moral.
Ähnlich dem Modell der Transmission von kulturellem Kapital von Anna Brake und Peter 
Büchner (2003, S. 628) stellen sich auch in der vorliegenden Studie Ressourcen in der Familie 
im Anschluss an Bourdieu (1983, 2003; vgl. auch Gugutzer 2015) als ein bedeutendes Basis-
moment von Moralerziehung in der Familie dar. So fußen moralbezogene Akteursbilder in den 
Familien nicht nur auf einer wenigstens in Teilen bereits vorhandenen und sich in der Inter-
aktion entwickelnden, nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ der einzelnen Famili-
enmitglieder resp. wie diese vom jeweiligen Akteur interpretiert und beurteilt wird, sondern 
stehen auch in Zusammenhang mit anderen oder darüber hinausgehenden, viel oder wenig 
vorhandenen Ressourcen, etwa körperlicher und geistiger Natur oder ökonomischen Ressour-
cen, die dem Besitzer potentiell Macht und damit auch Machtmissbrauch ermöglichen oder 
auch verhindern. Ressourcen der Akteure in der Familie werden jedoch nicht immer von al-
len gleichermaßen wahrgenommen. Sie bleiben z.T. dem ein oder anderen Akteur verborgen, 
was unpassende Selbst-, v.a. aber Fremdbilder begünstigt sowie oftmals Divergenzen zwischen 
den Selbst- und Fremdbildern bzgl. desselben Familienmitgliedes. In der Interaktion und damit 
auch im Rahmen von Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten wird auf diese Akteursbilder 
als Basis zurückgegriffen, diese aber auch z.T. als Pauschalisierungen ohne näheres Betrachten 
der jeweiligen Situationen vorurteilend eingesetzt. Etwa im Kontext von Partizipation am Fa-
milienleben zeigt sich das Delegationsprinzip von Ressourcen in der Familie: Wenig Zeit – in 
der vorliegenden Untersuchung der Väter – in der Familie geht zunächst mit einem Ressourcen-
nachteil bzgl. des Wissens im Rahmen des Familienalltags einher, der in Zusammenarbeit mit 
anderen Familienmitgliedern in gewissem Maße ausgeglichen werden kann, wozu also innerfa-
miliäre, soziale Ressourcen nötig sind. Findet keine oder kaum derartige Weltenvermittlung als 
wichtiger Part des Doing Family insgesamt statt, kann dies wiederum soziale und symbolische 
Ressourcen des betreffenden Vaters in der Familie verringern. Dies kann – in der Studie stets 
in Kombination mit Vorrechtsäußerungen durch den jeweiligen Vater auftretend, die von den 
Kindern als illegitim betrachtet werden  – sogar so weit gehen, dass der Vater nicht mehr in 
seiner Rolle als Erzieher anerkannt wird. Es hat nicht jeder gleichermaßen Ressourcen in der 
Familie um moralerzieherisch auf eine Aneignung von ‚Moral‘ der anderen Familienmitglieder 
hinzuwirken, wie es sich auch noch im Laufe der weiteren Erörterungen zeigt.
Die Familienaufführung erfolgt ressourcenbasiert insgesamt innerhalb oder z.T. außerhalb ei-
nes familiären Regelrahmens, der in seinem Inhalt, Umfang, seiner Präsenz, Komplexität und 
Flexibilität von Familie zu Familie variiert und in den Familien der Studie stets auch explizit 
oder implizit als allgemeingültig betrachtete, soziale Regeln enthält. Bzgl. letzteren bestätigt 
sich der in anderen Studien (z.B. Turiel 1983) festgestellte Minimalkonsens im Abstrakten. Auf 
der Hinterbühne (vgl. Goffman 2017) gilt z.T. ein anderer Regelrahmen, etwa bzgl. Konventio-
nen, und ein anderer rollenspezifischer Handlungsrahmen bzw. werden manche Rollen hier im 
Gegensatz zur Vorderbühne schon oder nicht (immer) aufgeführt. Die Rolle der vermittelnden 
Person wird von den Eltern, auf der Vorderbühne – den Indizien zufolge besonders, aber nicht 
nur vor außerfamiliärem Publikum – nicht von den Kindern erwartet. Vermittlungstätigkeiten 



|  223Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

von den Kindern mit Blick auf Aneignungstätigkeiten der Eltern werden tendenziell als illegi-
tim betrachtet, auf der Hinterbühne scheinbar leichter, aber auch hier nicht immer ermöglicht. 
Diese Rollenzuschreibungen mit der Idee, dass nur Eltern ihren Kindern bei der Aneignung 
der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ unterstützen sollen, Kinder dies umgekehrt 
eher nicht offen dürfen – was in Verbindung zur Eltern zugeschriebenen Rolle des ‚moralischen 
Vorbilds‘, also einem gewissen Perfektionsanspruch, sowie Macht und Anerkennung steht (sie-
he unten: Fehlerkultur) –, schränken Moralerziehung in Familien also potentiell ein. Dennoch 
wird klar, dass nicht nur Eltern, sondern auch Kinder vermittelnd mit Blick auf die Aneignung 
einer nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ gegenüber ihren Eltern tätig werden.
Der transindividuelle Regelrahmen der Familie ist nicht notwendigerweise identisch mit dem per-
sönlichen der einzelnen Familienmitglieder. Auch wenn Rollen mit ihren sozialen Erwartungen 
an den Akteur herangetragen werden, muss er diese nicht unbedingt anerkennend in seine moral-
bezogene Identität aufnehmen (vgl. GIG). Leit-, Selbst- und Fremdbilder können Rahmenüber-
schreitungen beinhalten. Beispiele sind moralabträgliche Selbst- und resp. oder Fremdbilder, etwa 
im Fall von Carsten Callweit, der aus Sicht der Eltern durch Aggressivität den Regelrahmen über-
schreitet. Aber auch Leitbilder können derartige moralbezogene Überschreitungen des familiären 
Regelrahmens beinhalten wie im Fall von Herrn Schaller, der sich im Rahmen eines patriarchali-
schen Vaterbilds die Entscheidungsmacht über seine Familie mit Vorrechten wünscht, aber nicht 
erhält, z.T. fordert und darauf basierend gegen ein grundlegendes innerfamiliäres Aufführungsthe-
ma, nämlich ‚Gleichberechtigung‘, zu inszenieren versucht. Seine symbolischen Äußerungen auf 
der Basis dieses Leitbilds werden von den anderen Familienmitgliedern als illegitim betrachtet und 
gehen entsprechend moralbezogen negativ in das Fremdbild der anderen Familienmitglieder von 
ihm ein. Aus Sicht aller Familienmitglieder liegt eine Sollen-Sein-Differenz vor, aber inhaltlich 
konträr bzgl. der Fremdbilder und des Selbstbilds.
Leit- und Akteursbilder sowie die wahrgenommenen Ressourcen bilden die Basis von Rollen-
ausgestaltungen. Beispielsweise kann die Vaterrolle ausgestaltet werden im Kontext der Rolle 
als Mann, als Familienoberhaupt, Erzieher, möglicherweise konkreter als moralisches Vorbild, 
Grenzsetzer usw. Für die Ausgestaltung können diesbezügliche, gesellschaftliche, aber auch mi-
lieu- und gruppenspezifische sowie persönliche Leitbilder zur Orientierung oder Abgrenzung 
genutzt werden. Etwa deuten die Daten der Untersuchung darauf hin, dass ein patriarchalisches 
Vaterbild nach wie vor in den Köpfen mindestens der Eltern vorhanden ist, selbst dann, wenn 
es als Antibild betrachtet wird (vgl. dazu auch Witzke 2012). Bei Abgrenzung davon muss die 
Rolle anders ausgestaltet werden, wobei ein entsprechendes Leitbild z.T. erst generiert werden 
muss (vgl. auch Iwen 2014), was aber nicht immer gelingt, wie der Fall von Vater Wagner zeigt. 
In diesem Kontext tritt als weitere Ressource das Wissen, Wollen und Können, das für eine Auf-
führung der Rolle benötigt wird bzw. für diese förderlich ist, im Sinne einer nichtgenetischen 
Tätigkeitsdisposition (TD) gemäß Sünkel (2013) in Erscheinung: Es ist also zu fragen, ob der 
Akteur etwa explizit oder implizit weiß, wie man die Rolle – etwa als moralisches Vorbild – 
überzeugend spielt, er sie spielen und das Publikum überzeugen möchte, weiterhin, ob er über 
die nötigen Kompetenzen für die überzeugende Aufführung der Rolle in der jeweiligen Situa-
tion verfügt (vgl. Goffman 2017). Die nichtgenetischen Tätigkeitsdispositionen ‚Moral‘ und 
‚Rollenspiel‘ – letztere variiert inhaltlich von Rolle zu Rolle – überlappen etwa mit Blick auf 
die Rolle als moralisches Vorbild. Erziehungsgegenstand von Moralerziehung ist jedoch nicht 
einfach die Fähigkeit, Moral adäquat aufzuführen und so gesellschaftlich angepasst eine Rolle 
zu inszenieren, sondern vielmehr ist die Aneignung der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition 
‚Moral‘ mit der Identität des Akteurs verbunden. Allerdings wird deutlich, dass u.a. manche 



224  | Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

Rollen bzw. Rollenausgestaltungen und Leitbilder eine solche Aneignung und Performanz be-
günstigen, andere ihr zuwider laufen. Vorrechte werden hier gefasst als vermeintlicher Anspruch 
auf Übertretung von vom Akteur bzw. der Gruppe als allgemeingültig anerkannte Regeln, die 
nicht durch Ausrichtung auf eine höhere Gemeinschaft rational erklärbar sind, sondern mit 
einer Imbalance der zwischen eigenen und den Interessen anderer im Sinne Meads einher ge-
hen (vgl. GIG). Bzgl. solcher Vorrechte, etwa mit Blick auf die Akteursabsicht oder Methoden 
(siehe unten) – und damit entgegen per definitionem gleicher moralischer Rechte und Pflich-
ten, die auch wiederum in inkorporierter Form Teil der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition 
‚Moral‘ der einzelnen Familienmitglieder sein können –, zeigen sich verschiedene Legitimitäts-
rahmungen und Praktiken:
a) 	 Rollenspezifisch – mindestens von einem Akteur – explizit oder implizit als legitim betrach-

tete Vorrechte, die offen aufgeführt werden, wie z.B. im Rahmen eines patriarchalischen 
Vaterbilds von Herrn Adelt, oder aber auch (teil)verdeckt etwa für das „Sorgenkind“ Jana 
Jenner in der Rolle als ‚normal‘ resp. ‚gleich‘ mit mindestens ihrer Schwester Judith. Selbst 
wenn Vorrechte in der einen Rolle zugestanden werden, können Sie in der Aufführung mit 
einer oder mehreren anderen (Sub-)Rollen kollidieren und doch als illegitim in der Situa-
tion betrachten werden. In der Untersuchung zeigen sich Hinweise auf Aneignung solcher 
rollenspezifischen Vorrechtshaltungen, etwa im Kontext von Geschlecht.

b) 	 Rollenspezifisch als illegitim betrachtete Vorrechte, also solche, die sich Akteure etwa au-
ßerhalb der Elternrolle ohne ihre Kinder als Publikum herausnehmen, aber innerhalb dieser 
sie diese als falsch betrachten und daher in der Aufführung vor den Kindern derartige mo-
ralbezogene Regelübertretungen nicht praktizieren, also solche außerhalb der Aufführung 
praktizieren, aber in der Aufführung zu verbergen oder vermeiden versuchen. Aber auch in 
der Inszenierung der Rolle, in der diese Vorrechte als illegitim betrachtet werden, werden sie 
z.T. praktiziert, wie das Verstoßen gegen die Pflicht des Schutzes – nicht nur unbedingt des 
Akteurs selbst, sondern auch der anderen Verkehrsteilnehmer – durch das Nicht-Aufsetzen 
des Fahrradhelms durch Herrn Callweit. Doch selbst wenn die Vorrechtsäußerungen zu-
nächst verborgen bleiben, besteht stets die Gefahr der Enttarnung, mit Goffman (2017) 
auch durch symbolische Äußerungen, die sich der Kontrolle des Akteurs entziehen.

c) 	 Vorrechte können auch insgesamt, also rollenunabhängig und damit besonders identitätsre-
levant als illegitim betrachtet werden. Statt einem Verzicht auf Vorrechtshandlungen wer-
den hier, wie bereits im Kontext der Aufführungsthemen erwähnt, z.T. auf einer zweiten, 
verdeckten Ebene, z.T. rollenunabhängig, gegen die Aufführung Vorrechte symbolisch ge-
äußert und gelebt im Sinne einer heimlichen Familienpraxis, wie im Fall Familie Naser.

Ein Fall, in dem moralbezogene Regelgleichheit in keiner Weise explizit oder implizit aufzufüh-
ren versucht wird, existiert in der Studie laut den Daten auf der Familienebene nicht.
Diese vorrechtsbezogenen Legitimitätsrahmungen und -praktiken zeigen sich z.T. jedoch be-
reichsspezifisch – was ein aktuelles Problem der Moralforschung, etwa im Rahmen des Happy-
Victimizer-Phänomens im Erwachsenenalter darstellt (vgl. z.B. Heinrichs/Minnameier u.a. 
2015). Die Möglichkeit, sich nicht nur Vorrechte zu wünschen, sondern auch tatsächlich zu 
praktizieren, steht in Zusammenhang mit der Ressourcenverteilung in der Familie. Teilweise 
werden auch Akteursbilder strategisch zur Unterdrückung einzelner oder mehrerer Familien-
mitglieder eingesetzt.
Je nach Situationsdefinition kann moralbezogene Regelkonformität in der Aufführung im Fo-
kus stehen oder auch nicht. Die Mitglieder des Ensembles, aber auch des Publikums sind sich 
nicht immer bzgl. des Aufführungsthemas einig; es können mehrere Aufführungsthemen und 



|  225Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

diesbezüglich unterschiedliche Schwerpunktsetzungen vorliegen. Etwa ist es möglich dieselbe 
Situation vorrangig basierend auf einem Versprechen, einem Verbot der Eltern oder einem Ge-
setz zu interpretieren oder auf der Basis mehrerer dieser Themen – die unterschiedlich gewich-
tet werden können  –, wie im Fall der ersten Vignette der Studie exemplarisch sichtbar wird 
oder auch bei der Interpretationskluft in Situationen, in denen Kinder – zunächst – heimlich 
nicht ihre Zähne putzen, als Machtspiel oder Lüge. In der Aufführung kommt eine ressour-
cenabhängige Definitionsmacht zum Tragen, die aber nicht unbedingt von allen einzelnen 
Akteuren tatsächlich geteilt wird. Weiterhin ist es möglich, dass dasselbe Thema in einer Fami-
lie auf mehreren, z.T. widerstreitenden Ebenen, etwa bzgl. des Regelrahmens, inszeniert wird, 
die – bewusst oder unbewusst – offen oder verdeckt aufgeführt werden. Ein Beispiel ist Familie 
Naser mit dem Aufführungsthema „Lügen“, welches offen als Verstoß gegen eine moralische 
Regel mit Vertrauensverlust und negativen Fremdbildern als Konsequenz performt wird, im 
Verborgenen jedoch als passende Handlungsstrategie. In der Interpretation der Studie wird dies 
als heimliche Familienpraxis bezeichnet. Differente Situationsdefinitionen (vgl. Thomas 1928; 
1965) bedeuten unterschiedliche Problemstellungen im Sinne Meads und erschweren eine sym-
bolische Überbrückung zur Herstellung einer gemeinsamen Situation, Perspektivenübernahme 
und intendiert-passende Vermittlungstätigkeiten (vgl. PS), werden in den Daten aber auch stra-
tegisch für die Durchsetzung von Vorrechten erzeugt und genutzt, was etwa im Rahmen der 
Fehlerkulturen sichtbar wird.
Vermittlungstätigkeiten, gerichtet auf die Aneignung der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition 
‚Moral‘, sowie entsprechende, vermittelte Aneignungstätigkeiten erfolgen in der Familienauf-
führung auf der Basis einer oder mehrerer Rollen der einzelnen Akteure des Ensembles. Diese 
Rollen können unterschiedlich in der Familie aufgeführt werden. Damit ist nicht nur die Ab-
hängigkeit von diversen Variablen wie situative Gegebenheiten (z.B. Kulisse und Requisiten; 
diese können raumzeitlich arrangiert werden, vgl. Goffman 2017), Aufführungsthema usw. ge-
meint, sondern unterschiedliche Spielarten: Der Akteur spielt mit Goffman (2017) seine Rolle 
überzeugend vor sich und dem Publikum oder nicht, er kann dies unbewusst oder bewusst, so-
gar strategisch tun, weiterhin sichtbar oder auch z.T. verborgen, sofern dies seine jeweils für die 
Aufführung nötigen nichtgenetischen Tätigkeitsdispositionen, die situativen Gegebenheiten 
usw. zulassen. So läuft etwa eine zynische Darstellung der Rolle als ‚moralisches Vorbild‘ stets 
Gefahr, enttarnt zu werden und kann so potentiell zur Generierung heimlicher Familienpraxen 
und zur nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ entgegenstehenden Aneignungsprozes-
sen beitragen. Es zeigen sich in der Studie auch unsichere Spielarten, etwa weil der Akteur zwar 
entschieden hat, wie die Rolle nicht ausgestaltet werden soll – z.B. so, wie die eigenen Eltern es 
in ihren Familienaufführungen getan haben –, aber ihm z.T. unklar ist, wie sie passender aus-
gestaltet werden kann. Aber auch Rollenkollisionen108 oder Kollisionen zwischen der Identität 
des Darstellers und einer Rolle können hier von Bedeutung sein. Es handelt sich dabei stets um 
Interessenskonflikte innerhalb einer Person oder zwischen mehreren – also um genau das, was 
nach Mead mittels rationalem und unparteilichem Problemlösen im Sinne einer vollen Identität 
bearbeitet werden soll –, die dann auf die Akteursbilder in der Situation sowie die moralbezo-

108	 Uta Gerhardt (1971) kategorisiert Situations-, Positions- und Statusrollen. Bei unvereinbaren Erwartungen auf 
der Basis solcher unterschiedlicher Rollen handelt es sich ihr zufolge um Inter-Rollenkonflikte, etwa als Vater und 
Polizeibeamter. Bei Intra-Rollenkonflikten hingegen konfligieren Erwartungen mit Blick auf dieselbe Rolle (zur 
Kritik vgl. z.B. Haug 1994, Michaelis 2009, Müller 2015). Im Rahmen dieser Arbeit soll diesbezüglich jedoch im 
Rahmen von Meads Theorie geblieben werden.



226  | Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

gene Identität des Akteurs insgesamt wirken. Die Frage ist, ob dies im moralbezogenen Regel-
rahmen gelingt.
Auch Vermittlungs- und möglicherweise Aneignungstätigkeiten liegen teilweise außerhalb des 
Regelrahmens und werden z.T. als moralbezogene Vorrechte symbolisch geäußert. Dies kann sich 
beispielsweise auf das Motiv des Akteurs beziehen. Die Akteursabsicht ist zwar nach Sünkel kein 
notwendiges Kriterium mit Blick auf Erziehung, aber für die Bewertung von Urteilen und Han-
deln bzgl. Moral im Sinne Meads (vgl. GIG; siehe Kapitel 6.1) und im Rahmen der nichtgeneti-
schen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘, nämlich als Wollen relevant. Dies zeigt sich in der Studie etwa, 
wenn Herr Vogler die Zeit des Sohnes am Computer einschränkt und das Räumen des Computers 
des Sohnes nutzt, um selbst ohne derartige Beschränkung daran auf ebenso unnütze Art und Weise 
seine Zeit zu verbringen. Eine absichtliche – quasi nicht rational und unparteilich intersubjektiv 
legitimierbare – Übervorteilung des Sohnes wird durch diesen vermutet und die Regel, Zeit mög-
lichst nützlich zu verbringen, sowie Herr Vogler in seiner Rolle als Erzieher in Frage gestellt. Auch 
der Nutzung von Vermittlungsmethoden wie Lügen, Schlagen oder verbales Demütigen stehen – je 
nach Definition der befragten Person – moralischen Regeln entgegen, werden ggf. also als Über-
schreitung des Regelrahmens gedeutet und auf der Basis des Vorlebens von Ensemblemitgliedern 
oder vom Publikum z.T. angeeignet, obgleich sie mit Sünkel (2013) auf Grund der Kriterien ‚glei-
cher gesellschaftlicher Dignität‘ von vermittelnder und aneignender Person sowie ‚unspezifischer 
Spontaneität der aneignenden Person‘ nicht als Erziehungsmethoden klassifiziert werden können. 
Es variieren darüber hinaus die Tätigkeitsdefinitionen durch die Befragten, d.h. dieselbe Tätigkeit 
wird von einer Person als Lügen, verbales Demütigen, Schlagen, Übervorteilen oder eben nicht 
bzw. ‚nicht so richtig‘ – z.B. ‚flunkern‘ statt ‚lügen‘ – gedeutet und evtl. auch gleichermaßen ge-
dacht. Sie kann – etwa als Fehler – zum neuen Aufführungsthema werden.
In der vorliegenden Arbeit wurde der Erziehungsgegenstand ‚Moral‘ mit Sünkel (2013), Mead 
(v.a. GIG) und Lind (2015) konzipiert als Wissen, Wollen und Können des rationalen und 
unparteilichen Problemlösens im Sinne einer vollen Identität in einem angemessenem Zeitrah-
men. Ein Problem bedeutet einen Konflikt zwischen Interessen oder Werten in einer Person 
oder zwischen Akteuren (vgl. GIG; siehe Kapitel 6.1). Folglich stellt sich die Frage, wie in den 
Familien mit Konflikten umgegangen wird. Diese Frage wird in der Studie fokussiert auf mo-
ralische Regelverstöße betrachtet und damit der Blick auf eine innerfamiliäre Fehlerkultur ge-
lenkt. Bereits im Rahmen der Typologie von Befehls- und Verhandlungshaushalten werden ent-
sprechende Aspekte aufgegriffen. Konflikte werden hier in unterschiedlichem Maße befehlend 
durch die Eltern resp. verhandelnd durch alle Familienmitglieder bearbeitet, sofern sie bearbei-
tet werden – im Verhandlungshaushalt seien auch Tabuthemen diskutierbar (vgl. Du Bois-Rey-
mond 1994). Im Rahmen des MoKKiE-Projekts kann weiterhin zwischen der zugeschriebenen 
Legitimität der Aufführung solcher Themen auf der Vorder- oder Hinterbühne unterschieden 
werden. Was in den untersuchten Familien in den Momentaufnahmen nicht verhandelt wird, 
sind moralische Regeln als solche.
Zudem werden in der Studie unterschiedliche Konfliktvermeidungsstrategien sichtbar, die sich 
z.T. zu einer transindividuellen, Konflikte – als Kontrast zu Frieden und Harmonie – stark ab-
lehnenden Haltung auf Familienebene verdichten, wie in Familie Echter (vgl. Kapitel 12.2). 
Analog zu den in Kapitel 13 beschriebenen Fehlerbildern kann also gefragt werden, welches 
Konfliktbild in den Familien vorliegt resp. welche Haltung ihnen gegenüber besteht. Ein sol-
ches Konfliktbild kann in der Umsetzung u.a. die Gelegenheiten zur Aneignung der nichtge-
netischen Tätigkeitsdisposition ‚Moral‘ in der Familie stark einschränken und zu verdeckten, 
unbeendeten Konflikten und heimlichen Konfliktlösepraktiken führen.



|  227Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

Auch die im Rahmen von – unidirektionalen – Erziehungsstilen besonders relevanten Faktoren 
der Kontrolle und familiären Wärme finden in der Typologisierung von Befehls- und Verhand-
lungshaushalten Berücksichtigung. Allerdings ist hier, wie die aktuelle Erziehungsstilforschung 
zeigt, jeweils zu differenzieren, da es sich bei beiden Faktoren um mehrdimensionale Konst-
rukte handelt (vgl. Kapitel 3). U.a. die Differenzierung zwischen Verhaltenskontrolle und Au-
tonomieunterstützung zeigt sich auch im MoKKiE-Projekt deutlich: Hier kann u.a. zwischen 
selbsttätige Konfliktbearbeitung ermöglichenden bzw. unterstützenden Formen unterschieden 
werden, Konfliktbearbeitungen durch Dritte, v.a. der Eltern in Geschwisterstreiten, sowie (zeit-
weise) Konfliktbeendigungen ohne Lösung durch Dritte in der Aufführung. Familiäre Wärme 
wurde hier v.a. in Form von Anerkennung der jeweiligen Person als essentiell für Moralerzie-
hung deutlich, wie gleich noch näher auszuführen ist.
In der hier vorliegenden Untersuchung wird über Unidirektionalität von Erziehungsstilen hin-
ausgegangen und der Blick auf innerfamiliäre Fehlerkulturen bzgl. moralischer Regeln gerich-
tet. Oser und Spychiger verstehen unter Fehlerkultur, welche sie im Schulkontext untersuchen, 
Folgendes: 

„Es ist damit gemeint, dass Menschen
(a)	 kontrastierend mit dem Richtigen konfrontiert werden, dass sie
(b)	 ein Bewusstsein der Situationen, in denen das Fehlverhalten auftritt, erhalten,
(c) 	 nicht von außen beschämt werden […], sondern einen inneren Anspruch entwickeln, das Richtige 

zu tun,
(d) 	eine Möglichkeit erhalten, die gleiche Situation zu wiederholen und auf diese Weise Sicherheit im 

Umgang mit dem Falschen zu erlangen“(Oser/Spychiger 2005, S. 27).

Diese Aspekte sind laut den Autoren auch auf Betriebe anwendbar. Im Rahmen des MoKKiE-
Projekts zeigen sich Parallelen zu moralbezogenen Fehlerkulturen in Familien: Die Beschä-
mungsproblematik (c) wird hier im Kontext von Anerkennung bzw. Missachtung weiter gefasst 
und ein Fehlerbewusstsein als Kontrast zum Richtigen in der Situation zu generieren (a und 
b) lenkt hier den Blick auf die Frage, ob und ggf. wie Fehler in der Familie inszeniert werden. 
Hier scheint in den Daten der Faktor ‚Verantwortungsübernahme‘ als bedeutsam auf. Punkt d) 
ist angesichts der Ergebnisse der vorliegenden Studie zu explizieren: Es reicht nicht, dass die 
Gelegenheit eröffnet wird, eine ähnliche Situation zu wiederholen, sondern es muss auch die 
Möglichkeit gegeben sein, besser resp. ‚moralisch gut‘ zu handeln und weiterhin, dass dies – 
oder auch nur das Bemühen darum – wahrgenommen und anerkannt wird (siehe unten). Aus 
der Untersuchung lässt sich also, wie in Kapitel 13 beschrieben (siehe auch Abb. 6), folgende, 
erste Systematik von fehlerkulturellen Aspekten in Familien herausarbeiten:
Es zeigen sich in den Familien unterschiedliche Fehlerbilder: Einem Perfektionsanspruch, dem-
zufolge Fehler unbedingt zu vermeiden sind, steht das Bild gegenüber, dass Fehler zwar vermie-
den werden sollen, aber zur menschlichen Natur gehören.
Wenn eine Fehlerdeutung durch einen oder mehrere Akteure vorliegt, ist zu fragen, ob daraus 
auch eine Fehlerinszenierung folgt oder nicht und mindestens im zweiten Fall so explizit oder 
implizit Normalität resp. Legitimität der von mindestens einer Person als Fehler gedeuteten 
Handlung aufgeführt bzw. ein solcher Möglichkeitsrahmen der Handlungsdeutung eröffnet 
wird. Wird ein moralbezogener Regelverstoß als Fehler aufgeführt, bewegt sich die Darstellung 
von Verantwortlichkeit und Schuld zwischen den Polen der Verantwortungsübernahme sowie 
der Alleinschuld des Interaktionspartners bzw. Dritter, wenn nicht äußere Umstände o.ä. ver-
antwortlich gemacht werden. Bei der Frage nach der Verantwortlichkeit, sowie der nach einer 



228  | Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

Fehleraufführung insgesamt, deutet sich in manchen Fällen der Untersuchung ein Zusammen-
hang zum – in der jeweiligen Rolle als zulässig betrachteten – Rahmen an sowie damit, ob mit 
der Fehleraufführung und Verantwortungsübernahme eine Beseitigung der Aufführungsstö-
rung oder eine Verstärkung vorwiegend antizipiert wird. Allerdings hat auch nicht jedes Famili-
enmitglied gleichermaßen und in jeder Situation die Macht, sich einer Verantwortungsübernah-
me zu entziehen, was wiederum mit den Rollen und Ressourcen in Verbindung steht.
Eine weitere Dimension stellt die Fehlerverstetigung dar. Hier kann differenziert werden zwi-
schen Familien resp. Akteurskonstellationen, in denen Fehler tendenziell – z.T. abhängig etwa 
von Einsicht und Verantwortungsübernahme – verziehen werden und anderen, in denen Fehler 
aus der Vergangenheit immer wieder in die Gegenwart geholt und als Fehler symbolisch geäu-
ßert werden. Fehler werden z.T. in der Studie in Selbst- und resp. oder Fremdbildern bzgl. des 
betreffenden Akteurs verstetigt. Im Sinne eines Lernens nicht aus, sondern der Fehler der Eltern, 
zeigen sich sogar Fehlerverstetigungen in Leitbildern der Kinder. Moralbezogen negativ kon-
notierte Akteursbilder beruhen in der Untersuchung aber nicht notwendigerweise (allein) auf 
moralbezogenen Regelbrüchen, sondern etwa auch auf wahrgenommenen Ressourcen, z.T. auf 
einer Kombination daraus. Ein Anschluss an den ‚labeling approach‘ ist möglich (für eine erste 
Übersicht vgl. z.B. Lamnek 2018) – hier werden auch die Hinweise auf Teufelskreise zwischen 
Missachtung, negativen, moralbezogenen Akteursbildern und moralbezogenen Regelbrüchen 
aus der Studie theoretisch unterfüttert. Für die Erziehungswissenschaft bedeutungsvoll sind 
derartige Fehlerverstetigungen sowie moralbezogen negative Akteursbilder, weil sie, so auch 
die Hinweise in der Untersuchung, der Aneignung der nichtgenetischen Tätigkeitsdisposition 
‚Moral‘ potentiell entgegenwirken. Dies zeigt sich besonders, wenn solche Fehlerverstetigungen 
zu Pauschalurteilen führen, die von den Personen, auf die sich die Fehlerverstetigung bezieht, 
in den Daten dann häufig als ungerecht und Missachtung der Person erlebt werden und diesen 
Personen so auch keine Möglichkeit gegeben wird, Konflikte besser zu lösen, sie also in der Rolle 
des – z.T. bereichsspezifisch – moralbezogenen Regelbrechers zu verharren gezwungen werden. 
Weiterhin wird mit einer solchen Pauschalverurteilung kein rationales unparteiliches Prüfen der 
Sachlage vorgelebt, was wiederum angeeignet werden kann.
Als essentiell scheint der Faktor ‚Anerkennung‘ auf, der mindestens die Gleichwürdigkeit aller 
Menschen betrifft, aber auch Anerkennung als Mitglied der Familiengemeinschaft oder in einer 
bestimmten Rolle, wie die des Erziehers – z.T. Kombinationen daraus. Im Rahmen der Fehler-
kultur ist zu unterscheiden, ob das von mindestens einer Person als moralischer Regelverstoß 
gedeutete Handeln missachtet wird oder die Person in einem der genannten Punkte. Während 
die symbolische Äußerung von Missachtung bzgl. eines moralbezogenen Regelverstoßes für 
eine Fehleraufführung unablässig und mit Oser und Spychiger (2005) pädagogisch sinnvoll er-
scheint, gilt dies v.a. nicht für die Missachtung von Personen in Form von Gleichwürdigkeits-
verletzungen (vgl. auch Sünkel 2013). Missachtung als Familienmitglied, auch, aber nicht nur 
im Rahmen von Fehlerkultur, schlägt sich in der Studie teilweise in einer Außenseiterposition 
nieder, wobei es sich hier um keinen linearen, sondern um einen zirkulären Prozess handelt. 
Das Datenmaterial weist auf ein Auftreten von Außenseiterpositionen gemeinsam mit Narra-
tionen von Vorrechtshandlungen bzw. mit als gehäuft erzählten Verstößen gegen moralische 
Regeln hin, was – mit Mead interpretiert – ein Indiz für mangelnde Perspektivenübernahme 
bzw. mangelnde Integration der Interessen der anderen Familienmitglieder in die eigene Identi-
tät sein könnte oder auch auf eine ‚latente Opposition‘ (vgl. GIG). Es scheint, wie bereits in der 
Theorie angenommen, für Moralerziehung und moralisches Handeln in der Familie förderlich 
zu sein, dass sich die beteiligten Personen mit dieser Gemeinschaft identifizieren und sich als 



|  229Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

anerkannten Teil dieser wahrnehmen, obgleich die einzelnen Akteure von Geburt an in diverse 
Gemeinschaften eingebunden sind – also sich auch im Verein, Kindergarten usw. als anerkannt 
erleben können  –, die aber erst mit zunehmendem Alter an Bedeutung gewinnen, und auch 
mit Blick auf einen höhere Gemeinschaft gehandelt, also auch vermittelt und angeeignet wer-
den kann. Auf die Anerkennung bzw. Missachtung im Kontext eines moralbezogenen Fehlers 
wurde bereits unter dem Punkt der Verantwortlichkeit eingegangen (siehe oben). Besonders die 
in der Studie quasi konsensuell Eltern zugeschriebene Sollens-Rolle als ‚moralisches Vorbild‘ 
kann – u.a. in Abhängigkeit vom Fehlerbild und der Aufrichtigkeit des Inszenierungsvorhabens 
durch den Akteur – mit großem Druck verbunden werden und gerade auch im Rahmen von 
Fehleraufführungen ins Wanken geraten sowie mit Missachtung bis hin zur – in der Studie zwar 
nicht gesetzlichen, aber familieninternen – Rollenaberkennung als ‚moralisches Vorbild‘ und 
‚Erzieher‘ gestraft werden.
Innerfamiliäre Fehlerkulturen unterscheiden sich mit Blick auf ihre akteursbezogene Homoge-
nität bzw. Heterogenität der genannten Dimensionen, wobei das Modell keinen Anspruch auf 
Vollständigkeit erhebt.
Je nachdem, wie der Umgang mit moralbezogenen Regelbrüchen gestaltet und gelebt wird, 
kann dies entsprechend Folgen mit Blick auf Moralerziehung haben: 

„Über das Gegenteilige erkennt man, was die Möglichkeiten und Notwendigkeiten des Guten sind. 
Aber dieses Gegenteil kann auch zerstören, verführen; junge Menschen können in seinen Abgründen 
verschwinden.“ (Oser 2005, S. 95)

So oder so wirken alle Tätigkeiten – ob regelkonform oder nicht – potentiell auf die Akteurs-
bilder zurück und generieren wiederum eine Basis für Leit- bzw. Antibilder – etwa im Fall von 
elterlichen, regelverstoßenden Vermittlungstätigkeiten bzgl. der Ausgestaltung der potentiellen 
Elternrolle in der ferneren Zukunft – sowie für ein Portfolio an als legitim oder illegitim, – oder 
auch die moralische Komponente nicht wahrnehmend oder ignorierend – als passend oder un-
passend bewerteten Konfliktlösestrategien.
Der Aspekt der Anerkennung kann den Indizien zufolge auch alle anderen Dimensionen des 
Modells von Moralerziehung in der Familienaufführung und der Fehlerkultur verknüpfend 
strukturieren. Anerkennung kann als Ressource genutzt werden, weiterhin zum Aufführungs-
thema werden. Ein erhöhtes Potential für Missachtungsdeutungen in der Situation im Rahmen 
der Elternrolle liegt laut Daten vermutlich in einer Rollenausgestaltung mit hohen Gehorsam-
serwartungen an die Kinder. Das heißt die Wertschätzung der Elternperson durch die Kinder 
wird an ihrem Gehorsam festgemacht. Sobald nicht gehorcht wird, kann ohne weitere Prüfung 
eine Missachtung der Elternperson interpretiert werden, was in den Momentaufnahmen der 
Studie des Öfteren mit Verstößen gegen moralische Regeln einher geht und in diesem Rahmen 
Vermittlungs- und Aneignungsprozesse mit Blick auf Moral, tendenziell im abträglichen Sinn, 
indiziert werden. Das Aufführungsthema ist dabei nicht unbedingt und aus Sicht aller Akteure 
Gehorsam oder Respekt gegenüber dem Elternteil, sondern kann etwa auch bzgl. der eigentli-
chen Handlung wie einem Verstoß gegen die Tischmanieren oder Couch-Hüpfen interpretiert 
werden, so dass die Interaktion wenigstens partiell aneinander vorbei geht.
Ein anerkennender Umgang kann Teil des innerfamiliären Regelrahmens sein. Der Akteur kann 
in den Akteursbildern, in seiner jeweiligen Rolle sowie in seiner Rollenaufführung anerkannt 
werden, sich darin selbst anerkennen. Der Akteur kann die Rolle, die er spielen soll und die 
damit verbundenen Erwartungen, missachten oder anerkennen. Dies alles betrifft etwa auch die 
Rolle und Rolleninszenierung als Erzieher. In Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten, Ver-



230  | Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung

mittlungsabsichten und -methoden können andere Personen anerkennen sowie anerkannt wer-
den. Im Rahmen der innerfamiliaren Fehlerkultur ist es möglich, die Fehlbarkeit des Menschen 
sowie jemanden mit seinen Fehlern dennoch als liebenswerte Person anzuerkennen, außerdem 
zu eigenen Fehlern zu stehen, Verantwortung dafür zu übernehmen und damit den anderen 
anzuerkennen, ihm nichts vorzumachen, sowie die Verantwortungsübernahme anderer anzuer-
kennen und Fehler verzeihen zu können, eine Konfliktbeendigung anzuerkennen. 
Nicht nur die Selbst- und Fremdbilder selbst, sondern v.a. darauf basierende Anerkennung er-
scheint als ein Schlüsselmoment von Moralerziehung. Das soeben dargestellte Modell von Mo-
ralerziehung in der Familienaufführung erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Es handelt 
sich, wie bei Modellen üblich, um eine Komplexitätsreduktion, schon allein durch die Verwo-
benheit der Familie und Familienmitglieder mit anderen Personen, Institutionen und Gemein-
schaften auf verschiedenen Ebenen.



16	 Diskussion und Ausblick

Anliegen dieser Arbeit ist es, Moralerziehung inklusive Machtaspekte im Familienkern an-
hand symbolischer Äußerungen in der Momentaufnahme auf einer persönlichen und einer 
transindividuellen Ebene zu analysieren. Fokussiert wird dabei auf Leit-, Selbst- und Fremd-
bilder, reziproke Eltern-Kind-Interaktion und moralische Regelverstöße, mit dem Ziel, die 
erziehungswissenschaftliche Theoriebildung voranzutreiben.
•  Die Arbeit beschäftigt sich auf der Inhaltsebene zum einen mit der Differenzierung zwischen 

Moral und Konvention und der Tragweite von Regeldeutungen in diesem Kontext auf der 
Ebene aller 102 befragten Personen im Überblick.

•  Zum anderen wird auf der Familienebene ein fallkontrastierender Vergleich von Familien mit 
unterschiedlichen Regelsystemen, auch bzgl. Moral und Konvention vorgenommen.

•  Auf der Beziehungsebene von Moralerziehung werden Leit-, Selbst- und Fremdbilder von 
Eltern und Kindern herausgearbeitet und im Kontext von Moralerziehung untersucht.

•  So wird auch gefragt, ob Kinder gegenüber ihren Eltern die Rolle von Vorbildern und Ver-
mittlern in der Moralerziehung einnehmen.

•  Ferner werden hier, unter der Schwerpunktsetzung auf Vorrechte, Machtaspekte der inner-
familiären Moralerziehung aus den Momentaufnahmen der Daten transparent gemacht und

•  Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen exploriert.

Die Annäherung an die Fragestellung erfolgt explorativ in einem Wechselspiel von Theorie und 
Empirie. Im Rahmen der empirischen Untersuchung wurden mittels Leitfadeninterviews und 
Familiengesprächen – ergänzt durch einen Fragebogen – 24 Familien mit jeweils zwei gegen-
geschlechtlichen Elternteilen und deren im Haushalt lebende Kinder befragt und v.a. inhalts-
analytisch ausgewertet. Im Folgenden sollen nun, nachdem die Ergebnisse als solche entlang 
der Fragestellung zusammenfassend aufgeschlüsselt (vgl. Kapitel 14) und in einem Modell in 
Rückbindung an die Theorie synthetisiert wurden (vgl. Kapitel 15), Kernergebnisse kurz disku-
tiert und mögliche Forschungsperspektiven sowie politische Implikationen aufgezeigt werden.

Vermittlungstätigkeiten auch durch Kinder
Der Familienkern wird im Anschluss an Hildegard Macha (1997, 2011)  – in einer begriffli-
chen Wendung von der Kernfamilie zum Familienkern als konstituierenden Part von Familie 
insgesamt – über das Kriterium eines staatlich sanktionierten Erziehungsauftrags mindestens 
einer volljährigen Person bzgl. einer minderjährigen Person – insgesamt zwischen zwei Genera-
tionen – konzipiert. Erziehung als konstituierende Aufgabe des Familienkerns wird mit Sünkel 
weit als „vermittelte Aneignung nichtgenetischer Tätigkeitsdispositionen“ (Sünkel 2013, S. 46) 
definiert. Der somit ermöglichte Blick auf Vermittlungstätigkeiten der Kinder, welche auf elter-
liche Aneignungstätigkeiten gerichtet sind, zeigt in der empirischen Untersuchung, dass diese 
zwar den Kinder- und Elternbildern tendenziell entgegenstehen, aber durchaus von Bedeutung 
im Familienalltag sind: 
Auch wenn Du Bois-Reymond u.a. (1994, S. 144) im Kontext einer Entwicklung vom Befehls- 
zum Verhandlungshaushalt feststellen, dass Eltern von ihren Kindern „weniger als moralisches 
Vorbild wahrgenommen und gewürdigt“ werden als etwa noch in den 1950er Jahren, so zeigt 
die vorliegende Untersuchung, dass auch heute Eltern die Rolle als moralisches Vorbild quasi 
einhellig zugeschrieben wird, auch wenn nicht alle Eltern diese Rolle aufrichtig inszenieren wol-



232  | Diskussion und Ausblick

len oder können. Obgleich Kinder laut Befragten z.T. – gerade auch moralische – Vorbilder für 
Geschwister sein sollen, weiterhin moralbezogen regelkonformes Verhalten wie nicht zu lügen, 
zu stehlen, zu schlagen usw. auch von ihnen im Allgemeinen erwartet wird und Eltern – wie in 
der Studie überaus deutlich wird – durchaus fehlbar sind, wird ein unidirektionaler Erziehungs-
zusammenhang in den Rollen zugeschrieben.
Dennoch wird im Rahmen der Untersuchung klar, dass auch Kinder durch Vermittlungstätig-
keiten – auch gegenüber den Eltern – einen wertvollen Beitrag zur Moralerziehung in der Fami-
lie leisten. Auch Kinder zeigen ihren Eltern Lebenswelt (zur Begrifflichkeit vgl. Prange 2012). 
Sie verfügen bereits in gewissem Maße über moralbezogenes Wissen, Wollen und Können, wel-
ches sie auch auf symbolische Äußerungen der Eltern anwenden und so entsprechende Aneig-
nungshandlungen ermöglicht werden. Auch Kinder helfen z.T. ihren Eltern situativ, nicht den 
eigenen kurzfristigen Interessen nachzugeben und dabei moralische Regeln zu brechen, handeln 
inner- und außerfamiliär in sozialen Situationen laut den Befragten etwa für die Allgemeinheit 
‚vorbildlich‘ konform mit Blick auf als moralisch interpretierte Regeln, äußern teilweise andere 
Deutungen von Situationen als die Eltern oder ergänzen Informationen, zeigen Ungerechtigkeit 
auf und regen Eltern so potentiell zum Nachdenken an.
Die starre Rollenzuschreibung der Vermittler- und Vorbildrolle zu den Eltern wird z.T. also si-
tuativ durchbrochen. Hintergrund für die Rollenzuschreibung ist die – z.T. geäußerte – Attri-
bution moralbezogenen Noch-Nicht-Könnens zu den Kindern. An ein Noch-Nicht-Können 
schließt auch der gesetzliche Erziehungsauftrag an, der mit der Volljährigkeit des Zöglings auf 
Grund eines pauschal angenommenen Mündigkeitsgrades endet. Allerdings kommt mit dem 
18. Geburtstag Mündigkeit – und damit verbunden auch ‚Moral‘ – nicht schlagartig über den 
Akteur, sondern es handelt sich um einen kontinuierlichen Aneignungsprozess, der nie – im 
Sinne eines Erreichens absoluter Mündigkeit  – abgeschlossen ist (vgl. Rieger-Ladich 2002). 
Dieser bringt den Bedarf eines prozessualen Wandels des asymmetrischen Machtverhältnisses 
zwischen Eltern und Kindern mit sich. Dieser Idee wird auch juristisch teilweise Rechnung ge-
tragen, etwa im sog. Taschengeldparagraph (§110 BGB), der die Möglichkeit zum Üben des 
eigenständigen Umgangs mit Geld ab einem gewissen Alter unterstützt. Eine starre Rollenzu-
schreibung in Familien steht diesem Gedanken entgegen. Es wird hier also nicht der Erziehungs-
auftrag an sich in Frage gestellt, sondern eine Art und Weise, wie die damit verbundenen Rollen 
z.T. ausgestaltet und gelebt werden (vgl. dazu auch unten „Moralische Identität, Akteursbilder 
und soziale Rollen“).
Die Problematik einer starren Rollenzuschreibung – die hohe Bedeutung der Vorbildfunktion 
von Eltern soll damit nicht bestritten werden (!) – stellt sich wie folgt dar: Ein Üben moralbezo-
gener Vermittlungstätigkeiten durch Kinder wird tendenziell illegitimiert. Weiterhin zeigt sich 
in den Daten eine Verbindung starrer Rollenzuschreibung mit hohen, als Druck wahrgenom-
menen Perfektionsansprüchen der Eltern, der wiederum moralische Regelverstöße begünstigt. 
Ein Zugeben elterlicher Fehler wird außerdem erschwert, denn ein solches Zugeben zeigt ein 
Defizit auf Seiten des betreffenden Elternteils, entlarvt, um mit Goffman (2017) zu sprechen, 
eine nicht überzeugende Aufführung der moralisch vorbildlichen Elternrolle und stellt damit 
auch die Machtposition des Elternteils potentiell in Frage. 
Wird ein moralbezogener Regelverstoß der Eltern gegenüber den Kindern nicht als solcher 
kenntlich gemacht, besteht die Gefahr, dass dieser als legitim interpretiert und angeeignet wird, 
was sich in der Untersuchung in diversen Fälle etwa bzgl. elterlichen Schlagens zeigt. Weiterhin 
werden Verantwortungsübernahme und ein rationales, unparteiliches Problemlösen im Sinne 
einer vollen Identität nicht vorgelebt, also Moralerziehung potentiell behindert.



|  233Diskussion und Ausblick

Nicht-intendierte Erziehungsprozesse
Weiterhin können mit der Sünkelschen Definition ebenso unbewusste wie bewusste, absicht-
liche Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten als Erziehung gefasst werden. Mit Erstgenann-
tem kommen auch etwa Vermittlungstätigkeiten in den Blick, in denen die Akteure die Kont-
rolle über sich selbst nach eigener Aussage verlieren. Diese scheinen oftmals nicht als Einzelfälle, 
sondern als Konfliktbearbeitungsmuster auf. Möglicherweise handelt es sich zumindest zum 
Teil um angeeignetes Rollenverhalten, denn es könnte zum Beispiel gefragt werden, ob die 
schlagenden Eltern der Studie auch in einer anderen Rollenkonstellation, z.B. ihrem Arbeit-
geber gegenüber handgreiflich werden  – dies erscheint im Kontext der Daten eher unwahr-
scheinlich. Der private, vor der Öffentlichkeit verborgene Rahmen und ein als weniger mächtig 
betrachteter Interaktionspartner erlauben vermutlich eher solche, laut Befragten ‚mehr‘ im Af-
fekt durchgeführte, Handlungen. Mit diesen gegen moralische Regeln aus Sicht der Befragten 
verstoßenden Tätigkeiten muss das Gegenüber wiederholt umgehen und es werden weiterhin 
Einflüsse auf moralabträgliche Aneignungstätigkeiten in diesen Kontexten indiziert. Unter an-
derem so erweisen sich auch nicht-intendierte Tätigkeiten als relevant im Kontext von Moraler-
ziehung und ihrem Entgegenwirken in der Familie. Es werden nicht bewusst auf moralbezogene 
Aneignungstätigkeiten gerichtete Vermittlungstätigkeiten, etwa im Rahmen von Rolleninsze-
nierungen, Macht und Anerkennung in ihrer pädagogischen Relevanz sichtbar.

Das Negative als ein Erziehung konstituierender Faktor
Der laut Sünkel (2013) deskriptiv konzipierte Erziehungsbegriff begrenzt mit seinen strukturell 
argumentierten Kriterien ‚gleicher gesellschaftlicher Dignität‘ von vermittelnder und aneignender 
Person sowie ‚unspezifischer Spontaneität der aneignenden Person‘ auch inhaltlich. Es zeigt sich 
in der empirischen Untersuchung, dass, in manchen Fällen, von Eltern als Würdeverletzungen 
interpretierte Handlungen – etwa im Sinne von verbaler Äußerung eines moralbezogen stark ne-
gativen Fremdbilds – mit erzieherischer Absicht gewählt werden. In der Regel als moralbezogene 
Regelverstöße erzählte Handlungen aber werden eher rechtfertigend als nicht oder ‚nur‘ wenig die 
Würde, den Körper oder die Psyche des Kindes verletzend beschrieben werden. Wann genau eine 
Würdeverletzung vorliegt, bleibt auch in der Untersuchung in gewissem Maße eine Frage der sub-
jektiven Wahrnehmung. Allerdings scheinen Zusammenhänge zur Dimension der Anerkennung 
als gleichwürdige Person auf (vgl. dazu unten, Abschnitt Fehlerkultur). Vielleicht drückt genau 
dieser, nicht nur im Rahmen der vorliegenden, sondern diverser weiterer Studien festgestellte, 
weitgehende Minimalkonsens moralischer Regeln (vgl. z.B. Turiel/Killen/Helwig 1987, Helwig/
Tisak/Turiel 1990, Nucci/Lee 1993), denen Allgemeingültigkeit zugeschrieben wird, das aus, was 
unter Gleichwürdigkeit gefasst wird. Obgleich damit laut Sünkel nicht der Struktur von Erziehung 
entsprechend, zeigen sich diesen Kriterien – sowie i.d.R. auch einem moralischen Regelrahmen – 
entgegenstehende Vermittlungstätigkeiten als erziehungsrelevantes Negatives, das den Bedarf der 
Ausarbeitung einer Systematik negativen Wissens für die Erziehungswissenschaft indiziert. 
Empirisch schwierig bleibt auch mit Sünkels Konzeption – und wird es möglicherweise auch 
immer bleiben – der einer Blackbox gleichende Punkt, an dem Vermittlungs- und Aneignungs-
tätigkeit aufeinander treffen, so dass – obgleich die Hinweise z.T. sehr deutlich sind – nicht mit 
letzter Sicherheit auszumachen ist, ob tatsächlich Erziehung stattgefunden hat.

Die Beschränkung auf die Erhebung mütterlicher Erziehungsstile als blinder Fleck in der 
Familienforschung
Auch wenn auf der transindividuellen Familienebene moralbezogene Prinzipien, wie z.B. 
Gleichberechtigung, auf der Vorderbühne geteilt werden, zeigen sich dennoch in manchen Fa-



234  | Diskussion und Ausblick

milien diesbezüglich sehr unterschiedliche Spielarten bei den einzelnen Familienmitgliedern, 
weshalb es – je nach Fragestellung – Sinn machen kann, für eine Analyse von Moral und Mo-
ralerziehung nicht nur die transindividuelle, sondern zusätzlich auch die persönliche Ebene ins 
Auge zu fassen.
In der empirischen Untersuchung werden z.T. große Unterschiede zwischen den Eltern in den 
Familien bzgl. ihrer Konflikt- und Fehlerkultur – inklusive indizierter, hier aber nicht explizit 
untersuchter Erziehungsstile – offenbar, was die Forderungen etwa Fuhrers (2009), u.a. stärker 
zwischen Müttern und Vätern mit Blick auf Erziehungsstile zu unterscheiden, stützt. Damit 
sind nicht notwendigerweise geschlechtsspezifische Unterschiede, sondern auch solche im 
Sinne innerfamiliärer Heterogenität gemeint, wie sie als eine mögliche Dimension von Feh-
lerkultur herausgearbeitet wurde (vgl. Kapitel 13). Es handelt sich um ein Vorurteil bzw. eine 
kaum vertretbare Komplexitätsreduktion, wenn angenommen wird, dass Vermittlungs- und 
Aneignungstätigkeiten der Familienmitglieder, etwa von Vätern und Müttern der jeweiligen 
Familie notwendigerweise gleich oder nur die einer ausgewählten Person, i.d.R. der Mütter, 
relevant seien. Auch wenn in der Studie Mütter i.d.R. mehr Zeit in der Familie verbringen, 
ist ihre Zentrumsfunktion möglicherweise im Wandel. Gerade angesichts der Entwicklungen, 
wie die steigende Erwerbstätigkeit von Müttern109 und – wenn auch langsame – Generierung 
neuer, innerfamiliärerer Leitbilder, erscheint eine Beschränkung auf die Erhebung mütterlicher 
Erziehungsstile als ein blinder Fleck in der Familienforschung. Weiterhin kann, auf Grund der 
gezeigten Vermittlungstätigkeiten der Kinder, nach Erziehungsstilen dieser gefragt werden. Zu-
dem handelt es sich bei Erziehungsstilen genau genommen um Vermittlungsstile, so dass auch 
Aneignungsstile zu bedenken sind.

Moralische Identität, Akteursbilder und soziale Rollen
Mit Mead (vgl. z.B. GIG) wird der Gegenstand von Moralerziehung als rationales und unpartei-
liches Problemlösen im Sinne einer vollen Identität – d.h. einer Identität, die sich nicht nur die 
eigene Person betreffende Interessen, sondern auch die der anderen Akteure und Gruppen bis 
hin zu einer Universalgemeinschaft durch Perspektivenübernahme zu eigen macht – konzipiert. 
Der soziale Charakter moralbezogener Identität nach Mead zeigt sich in der Untersuchung 
einschlägig zum einen in einem weitgehenden Minimalkonsens moralischer Regeln nicht nur 
im Abstrakten: Moralischen Regeln als solche werden in den Momentaufnahmen der Untersu-
chung nicht verhandelt. In diesem Kontext wird auch die Importanz von Regeldeutungen für 
die Erhebung, etwa von Geltungszuschreibungen, deutlich. Das heißt die Untersuchung weist 
auf unterschiedliche Geltungszuschreibungen zu moralischen Regeln hin, je nachdem ob sie 
weit oder eng gefasst werden. Nach einer repräsentativen Prüfung sollte dies ggf. auch in quanti-
tativen Untersuchungen berücksichtigt werden, um mögliche Verzerrungen zu vermeiden.
Zum anderen wird der soziale Charakter moralbezogener Identität besonders in der Bedeutung 
sozialer Rollen sichtbar, die im Rahmen von Moralerziehung relevant werden. 
Moralbezogene Akteursbilder werden in der Studie basierend auf wahrgenommenen Ressour-
cen und Eigenschaften, z.T. von Fehlerverstetigungen, sowie im Kontext sozialer Rollen geäu-
ßert. Problematisiert wurden Pauschalurteile, die auf Grund von Stigmatisierungen getroffen 
werden sowie auch soziale Rollen bzw. -ausgestaltungen, die mit Vorrechtsansprüchen einher 
gehen. Unterstützung moralverträglicher Rollenausgestaltungen für die Familienaufführung – 

109	 Laut Daten des statistischen Amts der Europäischen Union ist die Zahl der erwerbstätigen Mütter mit mindestens 
einem Kind unter sechs Jahren in Deutschland von 46,7% im Jahr 2005 auf 62,6% im Jahr 2017 gestiegen (vgl. 
Eurostat 2018).



|  235Diskussion und Ausblick

aber auch etwa in der Klassengemeinschaft in der Schule – kann hier auf pädagogischer Ebene 
sinnvoll sein, aber auch auf gesellschaftlicher Ebene gilt es, Leitbilder – gerade im Kontext ‚neu-
er Väter‘ und, nicht zu vergessen, ‚neuer Mütter‘, vielleicht auch ‚neuer Kinder‘ – mit Blick auf 
Familie zu entwickeln resp. zu stärken, die verträglich mit moralischen Regeln sind und eine 
Balance eigener, gemeinschaftlicher und Interessen anderer ermöglichen, zugleich aber nicht 
noch mehr Druck – wie er in der Studie indiziert wird – auf Familien ausüben. Voraussetzung 
ist dabei auch ein kritisches Hinterfragen ‚traditioneller‘ Leitbilder. Vor allem das Fernsehen 
halte als kleinster gemeinsamer Nenner sozialer Mimesis die Gesellschaft zusammen, so dass 
hierin möglicherweise ein passendes Medium für solche kritischen Reflexionen und Leitbilder 
zu suchen ist (vgl. Jörissen 2001; zu Elternrollen im Film vgl. z.B. Iwen 2014). So ist etwa die 
Identifikation der Mütter mit dem Bild der in der Werbung beschriebenen Familienmanage-
rin – wie auch im Rahmen der Studie indiziert wird – hoch. Zunehmend gewinnen hier auch 
(andere) digitale Medien wie das Internet und entsprechende soziale Netzwerke an Bedeutung, 
die aber i.d.R. milieu- und vormeinungsspezifisch genutzt werden.
Darin, dass Akteure Situationen in ihren Rollenaufführungen interpretieren, also oftmals auf 
der rollenspezifischen, machtverwobenen Deutungsbasis, nicht einer umfassenden moralischen 
Ebene, könnte möglicherweise einer der Gründe für bereichsspezifische Moralaufführungen 
liegen. Hier wird nur umso klarer, dass der Fokus von Moralerziehung aus erziehungswissen-
schaftlicher Sicht nicht einfach die Aneignung einer Disposition zur Aufführung moralischer 
Rollen bedeuten darf, sondern die eines Wissens, Wollens und Könnens im Kontext einer um-
fassenden moralischen Identität des Darstellers inklusive seiner Rollen. Symbolische Äußerun-
gen über Akteursbilder als Basis von Interaktionsprozessen liefern z.T. Hinweise auf Überein-
stimmungen und Differenzen zwischen sozialen Rollen und der moralbezogenen Identität des 
jeweiligen Akteurs.
Weiterhin wird auch der prozessuale Charakter moralbezogener Identität im Sinne Meads deut-
lich. So ist die in der Logik-Studie gezeigte, mangelnde Stabilität moralischer Motivation über 
die Lebensspanne hinweg nicht verwunderlich, wenn man die Sozialität moralbezogener Iden-
tität bedenkt, da sich der Mensch immer wieder in neuen Gemeinschaften mit neuen Rollen 
und neuen Erwartungen bewegt, interagiert sowie sich und seine Identität entwickelt. Auch 
eine rollenübergreifende moralische Identität ist also stets in Entwicklung, diverse Regelrahmen 
müssen miteinander in Einklang gebracht, Anerkennung in den jeweiligen Gemeinschaften er-
kämpft werden usw.
Dies betrifft also nicht nur Kinder, sondern auch Erwachsene (vgl. dazu weiter Unterpunkt ‚An-
erkennung‘). In besonderem Maße wird dies relevant, wenn moralbezogene, soziale Rollen zy-
nisch aufgeführt werden (vgl. Goffman 2017), was im folgenden Punkt näher ausgeführt wird.

Dramaturgie innerfamiliärer Moralerziehung
Im Rahmen der Untersuchung zeigt sich, dass eine Analyse von Moralerziehung im Familien-
kern über Erziehungsstile nicht nur auf Grund ihrer Unidirektionalität hinausgehen muss, son-
dern auch die Dramaturgie von Moralerziehungsprozessen in Familienaufführungen scheint als 
essentiell auf (vgl. ebd.). Während die dramaturgische Ebene etwa im Kontext von Geschlech-
terforschung (vgl. Faulstich-Wieland 2000, Schurt 2009) bereits Berücksichtigung findet, wird 
hier im Kontext der Forschung zu innerfamiliärer Moralerziehung eine Fehlstelle offenbar. So 
ist etwa Smetanas (1995) Feststellung einer Tendenz von Eltern mit autoritärem Erziehungsstil 
zur Moralisierung von Konventionen auf der Basis der Einbeziehung der dramaturgischen Ebe-
ne im MoKKiE-Projekt auszudifferenzieren: Eine Unterscheidung zwischen Moral und Kon-
vention wird durchaus in den Familien getroffen, obgleich die Grenzen auf Grund der Kom-



236  | Diskussion und Ausblick

plexität der Regelsysteme schwerer erkennbar scheinen. Es wird indiziert, dass in Situationen, 
in denen ein Verstoß gegen eine konventionelle Regel mittels einem Verstoß gegen eine morali-
sche Regel sanktioniert wird, dies nicht auf eine Vermischung oder Verkehrung von Moral und 
Konvention zurückzuführen ist, sondern auf eine Aufführungsstörung durch subjektiv wahr-
genommene Missachtung in der Rolle vor dem Hintergrund hoher Gehorsamserwartungen. 
Die Berücksichtigung der dramaturgischen Ebene unterstützt die Annäherung an ein Verstehen 
des Forschungsgegenstands und indiziert Erklärungsansätze sowie Konsequenzen für die Pra-
xis: Die Inszenierung der Rollen zeigt sich als ein – bewusstes oder (z.T.) unbewusstes – Spiel 
mit dem Sichtbaren und Verborgenem, etwa bzgl. Ressourcen, deren Einsatz, Zielen und Mit-
teln, welches sich auf der Vorderbühne von dem auf der Hinterbühne unterscheiden kann. „Ich 
habe schon darauf hingewiesen, daß (sic!) der Darsteller dazu neigt, diejenigen Handlungen, 
Sachverhalte und Motive zu verbergen oder wenigstens abzuschwächen, die mit der Idealisie-
rung seiner selbst oder seines Produkts unvereinbar sind“ (Goffman 2017, S. 46). Das Publikum 
nimmt z.T. auch unbeabsichtigte Zeichen wahr, beabsichtigte z.T. nicht, interpretiert die sym-
bolischen Äußerungen der Aufführung. Es zeigen sich z.T. verdeckte Ebenen im Kontext inner-
familiärer Macht und Moral – z.B. kann in einer asymmetrischen Familienstruktur bzgl. Eltern 
und Kindern dennoch moralbezogene Regelgleichheit aufrichtig aufgeführt, aber auch in einer 
Aufführung von Gleichberechtigung Vorrechte gelebt werden – sowie Divergenzen zwischen 
sozialen Rollen und moralbezogener Identität im Sinne einer zynischen Inszenierung. Eine 
Dramaturgie von Moralerziehung ist relevant, weil es zu unterscheiden gilt, ob der Akteur eine 
Rolle zynisch, etwa als ‚moralisches Vorbild‘ bzw. ‚moralisch integere Person‘, im Sinne wahr-
genommener Erwartungen entgegen seiner moralbezogenen Identität aufzuführen versucht, 
wenn er dies überhaupt ernsthaft versucht, oder ob es sich um eine aufrichtige Inszenierung in 
Übereinstimmung mit seiner moralbezogenen Identität handelt. Dies zieht jeweils Konsequen-
zen für Moralerziehung mit sich. Eine Einbeziehung der dramaturgischen Ebene in die Analyse 
von innerfamiliärer Moralerziehung ist also nötig, da hier eine Möglichkeit besteht, heimliche 
Familienpraxen und -strukturen in den Blick zu bekommen und somit der Annäherung an den 
Forschungsgegenstand besser gerecht zu werden. Möglicherweise liegt hier auch Potential für 
andere Erziehungsfelder. Die Bedeutung der bereits erwähnten Entwicklung einer rollenüber-
greifenden moralischen Identität als pädagogisches Ziel scheint hier evident. 

Innerfamiliäre Fehlerkultur
Ein Fokus des MoKKiE-Projekts liegt auf erlebten, moralbezogenen Regelbrüchen im Fami-
lienkern und damit tendenziell auf moralbezogenen Konflikten in Familien. Hintergrund ist, 
dass mit Mead (vgl. GIG) davon ausgegangen wird, dass derartige Situationen im Sinne von Per-
turbationen reflektiert werden können und hier Moralerziehung oder diesbzgl. Elemente – etwa 
als Konsequenz, aber auch als Gegenstand des jeweiligen Verstoßes – sichtbar werden, wobei – 
wie gezeigt – bei letztgenanntem zu fragen ist, ob der Erziehungsbegriff für diese Handlungen 
angesichts der Frage nach ‚gleicher gesellschaftlicher Dignität‘ und ‚unspezifischer Spontaneität 
der aneignenden Person‘ im Sinne Sünkels (2013) Verwendung finden kann.
Ein moralbezogener Regelverstoß kann, wie in der Untersuchung deutlich wird, als ‚Veranlas-
sen‘, als ein ‚Zeigen wie es geht‘ (vgl. Sünkel 2013) vom Interaktionspartner interpretiert wer-
den, besonders dann, wenn die Handlung nicht klar als Fehler des Akteurs – gerade wenn dieser 
die Rolle des ‚moralischen Vorbilds‘ inne hat – aufgeführt, keine Verantwortung für den Fehler 
übernommen bzw. sogar an den Interaktionspartner abgegeben wird und nach dem Verstoß so 
nicht einer möglichen Aneignung vermeintlich legitimen, moralabträglichen Wissens, Wollens 
und Könnens entgegengewirkt wird. Obgleich ein Fehler absolut verurteilender Perfektionsan-



|  237Diskussion und Ausblick

spruch nicht notwendigerweise, wie die Daten zeigen, mit einem Verzicht auf Fehleraufführung 
oder Verantwortungsverleugnung einher geht, wird hier ein starker Druck der betreffenden Fa-
milien bzw. Akteure offensichtlich, der wiederum potentiell moralische Regelverstöße begüns-
tigt. Ferner zeigt sich, dass nicht nur in den Selbst- und Fremdbildern, sondern sogar in den 
Leitbildern Fehler verstetigt werden können. Der möglicherweise die restlichen Dimensionen 
von Fehlerkulturen verknüpfende Aspekt der Anerkennung der Person in der Fehlerinszenie-
rung wird nachfolgend gesondert zusammenfassend diskutiert.
So scheint eine Systematisierung innerfamiliärer Fehlerkulturen für Moralerziehung als pädago-
gisch relevant, wozu in dieser Arbeit ein Beitrag geleistet wurde. Es bedarf aber weiterer Unter-
suchungen zur systematischen Prüfung angedeuteter und vielleicht weiterer Zusammenhängen 
der erarbeiteten Dimensionen. Mit Oser und Spychiger (2005) stellt sich in diesem Kontext 
auch, aber nicht nur für den familiären Bereich, sondern für die Pädagogik insgesamt die Frage, 
wann aus Fehlern wie gelernt wird, obgleich auch hiermit keine rezeptologischen Erwartungen 
zu verbinden sind.
Weiterhin ist zu fragen, wie – im Sinne einer Fehleraufführung – missachtend auf das regelver-
stoßende Handeln reagiert und gleichzeitig die Anerkennung der Person als gleichwürdig und 
Mitglied der Interaktionsgemeinschaft geäußert werden kann. Auch Fragen der Anerkennung 
in bestimmten sozialen Rollen im Rahmen von Fehlern scheinen nicht nur mit Blick auf Moral-
erziehung in Familien, sondern insgesamt erziehungswissenschaftlich relevant und stellen eine 
Herausforderung für die Didaktik – etwa im Schul- und Erwachsenenbildungskontext – dar, 
besonders wenn die vorliegenden Rollen(ausgestaltungen) mit hohen Perfektionsansprüchen 
verbunden sind. Der Faktor der subjektiven Wahrnehmung, wann jemand als Person anerkannt 
oder missachtet wird, stellt hier eine Hürde dar.

Anerkennung
Anerkennung, die auf der – in der Moralforschung häufig vernachlässigten – Beziehungsebene 
anzusiedeln ist, nimmt den Indizien zufolge eine Schlüsselfunktion im Kontext von Moral-
erziehung ein. Damit wird an Bergmanns Zentrierung auf „soziale Hoch-Achtung oder Ge-
ringschätzung (Miß-Achtung) einer Person“ als Kriterium einer kommunikativ konstruierten 
Moral angeschlossen (Bergmann 2004, S. 32), aber auch mit Fokus auf Moralerziehung unter 
Einbeziehung der dramaturgischen Ebene Goffmans (2017) darüber hinaus gegangen.
Meads These, dass man sich von einer Gemeinschaft, in der man lebt, anerkannt fühlen muss, 
um ihren Werten zufolge handeln zu wollen (vgl. GIG), wird unterstützt durch den indizierten 
Zusammenhang von wenig Partizipation, kaum Weltenvermittlung – z.T. wird in diesem Kon-
text auch geäußert, dass keine Perspektivenübernahme stattfindet –, Außenseiterposition und 
Vorrechtshandeln von Vätern. Familie ist nicht automatisch biographisches Zentrum – gerade 
dann, wenn man kaum Zeit in und mit ihr verbringt, diese nicht qualitativ hochwertig nutzt 
oder nutzen kann und nicht integriert ist. Aber auch gegenüber Kindern – in den vorliegenden 
Fällen kaum gegenüber Müttern –, besonders bzgl. derer moralabträgliche Bilder in den Famili-
en vorliegen, wird Missachtung geäußert, z.T. Pauschalurteile verhängt und sie in eine Position 
eines ‚er‘ oder ‚sie‘ gegen den Rest des innerfamiliären ‚wir‘ gestellt. Befragte berichten in die-
sem Kontext von moralbezogenen Regelbrüchen des Akteurs, die auf Anerkennung abzielen, 
Teufelskreise werden indiziert. Anerkennung der zu inszenieren versuchten Rollen nach innen 
und nach außen erscheint als Druck und Kampf, der nicht immer mit regelkonformen Mitteln 
bestritten wird.
In anderen Untersuchungen zur Moralerziehung im Familienkontext wird i.d.R. die familiäre 
Wärme in einem ihrer Teilaspekte (vgl. Kapitel 3), nicht konkret ‚Anerkennung‘ einbezogen. In 



238  | Diskussion und Ausblick

der Logik-Studie wird zwar kein Zusammenhang zwischen der familialen Wärme und der Stär-
ke moralischer Motivation sichtbar sowie kaum Stabilität im Längsschnitt (vgl. Nunner-Wink-
ler 2009), aber möglicherweise wäre eine Untersuchung im Kontext des Zusammenhangs der 
Identifikation mit und Teilhabe an der Familiengemeinschaft sowie der des Gefühls der Aner-
kennung der Person durch die Gemeinschaft auf der einen und moralischer Motivation auf der 
anderen Seite aufschlussreich. Eventuell lässt sich die nicht vorhandene Stabilität moralischer 
Motivation im Längsschnitt damit erklären, dass die Gemeinschaft wechselt, also mit der Lö-
sung vom ursprünglichen Familienkern die Partizipation an, Identifikation mit und Anerken-
nung durch andere(n), z.T. auch umfassendere(n) Gemeinschaften auf verschiedenen Ebenen 
erst geschaffen werden muss und nicht unbedingt gleichermaßen wie im ursprünglichen Famili-
enkern gelingt oder eben auch nicht. Hier liegen auch Möglichkeiten von Politik, entsprechen-
de Strukturen stärker zu unterstützen, in einem – juristisch und moralisch – legalen Rahmen 
solche Anerkennung zu erhalten und sich als Teil der Gemeinschaft zu fühlen. Pädagogisch 
scheint es auch etwa auf Familien-, Kinderkrippen-, Kindergarten-, Hort-, Schul-, Betriebs- so-
wie Erwachsenenbildungsebene relevant, Wege aufzuzeigen, anerkannter Teil nicht nur der je-
weiligen, konkreten Gemeinschaft, sondern z.B. auch der deutschen, europäischen und globalen 
Gemeinschaft zu sein. Dieses Gefühl, ein anerkanntes Mitglied einer gemeinsamen Universal-
gemeinschaft zu sein, sich mit ihr zu identifizieren, bildet die Basis für die Entwicklung einer 
rollenübergreifenden moralischen Identität im Sinne Meads. Die Interessen anderer müssen mit 
Mead erst gesehen, rational und unparteilich geprüft und in die eigene Identität integriert wer-
den – auf allen Ebenen, um moralisch handeln zu können (vgl. GIG). Es handelt sich hier um 
eine Dimension, die für alle Menschen und aktuell gerade auch angesichts der Flüchtlingsdebat-
te von Brisanz ist. Ein Auftrag für die Erziehungswissenschaft ist es, entsprechende Konzepte zu 
entwerfen resp. bestehende (vgl. z.B. Prengel 2013) weiterzuentwickeln.



Nachwort

Obgleich nicht repräsentativ, wird in der Untersuchung, v.a. im Rahmen der erzählten, moral-
bezogenen Regelbrüche, ein Unterstützungsbedarf von Familien deutlich, der auch auf politi-
scher Ebene anzugehen ist. Im Folgenden werden sichtbar gewordene Problematiken aufgegrif-
fen und erste Ansatzmöglichkeiten vorgeschlagen:
•  Eltern der Studie äußern – zwar in verschiedenem Maß, aber weitgehend geschlossen – eine 

Überlastung, nicht nur weil die Familienzeit auf Grund der vielen Aufgaben knapp ist, son-
dern auch Eltern in der vorhandenen Zeit oftmals erschöpft und nicht partizipationsfähig 
sind. Das heißt auch auf der Basis der Hinweise in dieser, wie vieler anderer Untersuchungen 
(vgl. z.B. Schuhmacher 2012) gilt es, eine Verbesserung von Vereinbarung von Familie und 
Beruf zu unterstützen, z.B. durch Förderung von – für die Familie finanziell tragbarer – Ar-
beitszeitentlastung für Eltern mit Kindern in einem bestimmten Alter, Flexibilität, kinder-
freundliche Arbeitszeiten und Förderung von Unternehmenskulturen, die ein Abschalten 
der Mitarbeiter unterstützen, etwa Dauererreichbarkeit der Mitarbeiter am Abend bewusst 
unterbinden u.ä.

•  Dem Übertrittsdruck in der vierten Schulklasse könnte möglicherweise mit mehr Durchläs-
sigkeit, evtl. Gesamtschulen mit unterschiedlich leistungsstarken Klassen nach Fach u.ä. be-
gegnet werden. Der Schulerfolgsdruck wird dadurch insgesamt jedoch nicht reduziert. Hier 
gilt es, an der Leistungsorientierung der Gesellschaft insgesamt sowie des Bildungssystems 
anzusetzen (vgl. z.B. Böhme 2010).

•  Die Studie indiziert, dass auch Eltern aus bildungsfernen Milieus ihre Kinder bei den Haus-
aufgaben zu unterstützen versuchen. Sie sind aber damit – z.T. auch inhaltlich – überfordert, 
wobei die Hausaufgabenbetreuung auch Mütter der Untersuchung belastet, die als Lehrerin-
nen an Schulen tätig sind. Es wird von Meidung und Mobbing von Kindern und sogar ganzen 
Familien erzählt, was auf schlechte Zensuren der Kinder zurückgeführt wird. Angesichts der 
vielfach geschilderten, oftmals gewaltvollen, moralbezogenen Regelbrüche im Kontext der 
Hausaufgabenbetreuung, die mit Überforderung mindestens der Eltern in den Situationen 
von den Befragten erklärt wird, könnte der Ausbau von staatlich finanzierte Hausaufgaben
betreuungsangeboten – nicht nur in Ganztagsschulen – mit besseren Bedingungen, v.a. klei-
nen Gruppen und qualifiziertem Personal, für Schüler und kostenlosem, qualitativ hochwer-
tigem Nachhilfe- resp. Förderunterricht angegangen werden. Die geplante Verankerung eines 
Anspruchs auf Hausaufgabenbetreuung im Sozialgesetzbuch VIII ist ein wichtiger Schritt 
in diese Richtung. Allerdings ist – gerade auch, damit diese Angebote von Kindern aus bil-
dungsfernen und ökonomisch schwachen Familien genutzt werden – der Gebührenverzicht 
nötig! Eine mögliche Beantragung der Kostenübernahme für einkommensschwache Famili-
en auf der Basis der Darlegung der Einkommensverhältnisse der betreffenden Familie stellt 
eine Hürde dar, nicht nur z.T. im Rahmen des Ausfüllens der Formulare, sondern da damit 
eine Stigmatisierung, mindestens in der Antizipation, einhergehen kann. Auch Hilfeleistun-
gen sollten auf einem die Betreffenden anerkennenden, nicht potentiell verurteilendem Weg 
angeboten werden.

•  Deutlich wird weiterhin, dass Familien, die ihren Hilfebedarf sehen, z.T. nicht wissen wo sie 
sich hinwenden können. Es wird in mehreren Fällen Angst vor dem Jugendamt, ein Misstrau-
en gegenüber staatlichen Einrichtungen geäußert, u.a. mit der Befürchtung von nicht mehr 
von den Familien zu kontrollierenden Konsequenzen. Die Androhung eines Anrufs beim 



240  | Nachwort

Jugendamt wird etwa in einer der Familien der Studie des Öfteren als letztmögliche Grenz-
setzung gegenüber einem Kind eingesetzt, was die negative Assoziation mit der Institution 
und deren Vermittlungsprozess veranschaulicht. Hier gilt es dringend, einerseits am Image 
entsprechender Einrichtungen und Ämter zu arbeiten, Befürchtungen ernst zu nehmen, Ver-
trauen und Transparenz zu schaffen sowie niedrigschwellige Angebote zur Unterstützung 
von Konfliktlösungen bekannt zu machen. Auch Etikettierungsbedenken mit Blick auf eine 
Inanspruchnahme derartiger Angebote können eine solche verhindern. Fehler müssen mög-
lichst ohne Missachtung der Person aufgeführt werden können. 

Auch im Kontext solcher Unterstützungsmaßnahmen zeigt sich also die dramaturgische Ebene 
und der Aspekt der Anerkennung als Person von Bedeutung. 

Juni 2018	 Monika Witzke



Verzeichnisse

Literaturverzeichnis

Aldous, J. (1978): Family careers. Developmental change in families. New York: John Wiley
Audehm, K./Zirfas, J. (2001a): Familie als performative Gemeinschaft. In: Liebau, E./Schuhmacher-Chilla, D./Wulf, 

C. (Hrsg.): Anthropologie pädagogischer Institutionen. Weinheim: Deutscher Studien Verlag. S. 107–125
Audehm, K./Zirfas, J. (2001b): Familie als ritueller Lebensraum. In: Wulf, C./Althans, B./Audehm, K./Bausch, C./

Göhlich, M./Sting, S./Tervooren, A./Wagner-Willi, M./Zirfas, J. (Hrsg.): Das Soziale als Ritual. Zur performativen 
Bildung von Gemeinschaften. Opladen: Leske + Budrich. S. 37–116

Auhagen, A.E. (1999): Die Realität der Verantwortung. Göttingen: Hogrefe
Aulke, R. (2000): Grundprobleme moralischer Erziehung in der Moderne. Locke – Rousseau – Kant. Berlin: Fischer

Baier, D./Hadjar, A. (2004): Wie wird Leistungsorientierung von den Eltern auf die Kinder übertragen? Ergebnisse 
einer Längsschnittstudie. In: Zeitschrift für Familienforschung 15, H. 2, S. 156–177

Balzer, N./Ricken, N. (2010): Anerkennung als pädagogisches Problem. Markierungen im erziehungswissenschaftli-
chen Diskurs. In: Schäfer, A./Thompson, C. (Hrsg.): Anerkennung. Paderborn: Schöningh. S. 35–87

Bambey, A./Gumbinger, H.-W. (2017): Neue Väter? Rollenmodelle zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Frankfurt 
a.M.: Campus

Baumann, P. (1993): Motivation und Macht. Zu einer verdeckten Form sozialer Macht. Opladen: Leske + Budrich
Baumrind, D. (1966): Effects of authoritative parental control on child behavior. In: Child Development 37, H.  4, 

S. 887–907
Beck, U. (1986): Risikogesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (1990): Das ganz normale Chaos der Liebe. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Beck-Gernsheim, E. (1998): Anspruch und Wirklichkeit  – Zum Wandel der Geschlechtsrolle in der Familie. In: 

Schneewind, K.A. (Hrsg.): Wandel der Familie. 2. Aufl. Göttingen: Hogrefe. S. 37–41
Behnken, I./Leppin, E./Lutz, M.P.J./Wojtkowiak, A./Zinnecker, J. (1991–1994): Projekt Kindheit im Siegerland. 

Hochschulinterne Veröffentlichungsreihe. Siegen
Benner, D. (2007): Moralische Erziehung und Bildung der Moral. In: Bucher, A.A. (Hrsg.): Moral, Religion, Politik: 

psychologisch-pädagogische Zugänge. Festschrift für Fritz Oser. Wien: LIT. S. 169–183
Benner, D./Oettingen, A. v./Peng, Z./Stępkowski, D. (2015): Bildung – Moral – Demokratie. Theorien und Konzepte 

moralischer Erziehung und Bildung und ihre Beziehungen zu Ethik und Politik. Paderborn: Schöningh
Bergmann, J. (1999): Zur Analyse der Formen moralischer Kommunikation: Konzepte, Methoden, Daten, Transkrip-

tionssymbole. In: Bergmann, J./Luckmann, T. (Hrsg.): Kommunikative Konstruktion von Moral. Opladen: West-
deutscher Verlag. S. 39–57

Bergmann, J. (2004): Moralisierung und Moralisierungsdistanz. Über einige Gefahren der moralischen Kommunika-
tion in der modernen Gesellschaft. In: Boothe, B./Stoellger, P. (Hrsg.): Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz 
von Moral und Religion. Würzburg: Königshausen & Neumann. S. 25–44

Bergmann, J.R./Luckmann, T. (Hrsg.) (1999): Kommunikative Konstruktion von Moral. Opladen: Westdeutscher Verlag
Bergmann, J./Luckmann, T. (1999a): Vorwort. In: Bergmann, J./Luckmann, T. (Hrsg.): Kommunikative Konstruktion 

von Moral. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 7–9
Bergmann, J./Luckmann, T. (1999b): Moral und Kommunikation. In: Bergmann, J./Luckmann, T. (Hrsg.): Kommuni-

kative Konstruktion von Moral. Struktur und Dynamik der Formen moralischer Kommunikation. Opladen, Wies-
baden: Westdeutscher Verlag. S. 13–38

Beutler, K./Horster, D. (Hrsg.) (1996): Pädagogik und Ethik. Stuttgart: Reclam
Billmann-Mahecha, E./Horster, D. (2005): Wie entwickelt sich moralisches Wollen? Eine empirische Annäherung. In: 

Horster, Detlef/Oelkers, J. (Hrsg.): Pädagogik und Ethik. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 193–211
Blasi, A. (2007): „Amicus Plato sed magis amica veritas“. Bindung bei „moralischen Revolutionären“. In: Hopf, C./

Nunner-Winkler, G. (Hrsg.): Frühe Bindungen und moralische Entwicklung. Aktuelle Befunde zu psychischen und 
sozialen Bedingungen moralischer Eigenständigkeit. Weinheim, München: Juventa. S. 203–244

BMBFSFJ (Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend) (Hrsg.) (2005): Familie zwischen Flexibili-
tät und Verlässlichkeit – Siebter Familienbericht. Perspektiven für eine lebenslaufbezogene Familienpolitik. Berlin: 
Bundesanzeiger

BMBFSFJ (Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend) (Hrsg.) (2015): Zeit für Familie – Achter Fa-
milienbericht. Familienzeitpolitik als Chance einer nachhaltigen Familienpolitik. Online unter: https://www.bmfsfj.
de/bmfsfj/service/publikationen/zeit-fuer-familie---achter-familienbericht/74968, zuletzt aufgerufen am 26.06.2018



242  | Verzeichnisse

Boehnke, K./Hadjar, A./Baier, D. (2007): Parent-Child Value Similarity: The Role of Zeitgeist. In: Journal of marriage 
and family 69, S. 778–792

Boehnke, K./Welzel, C. (2006): Wertetransmission und Wertewandel. Eine explorative Drei-Generationen-Studie. In: 
Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Sozialisation 26, H. 4, S. 341–360

Böhm, W. (2005): Wörterbuch der Pädagogik. 15., überarbeitete Aufl. Stuttgart: Alfred Kröner
Böhme, G. (Hrsg.) (2010): Kritik der Leistungsgesellschaft. Bielefeld, Basel: Aisthesis
Bohn, C./Hahn, A. (1999): Pierre Bourdieu. In: Kaesler, D. (Hrsg.): Klassiker der Soziologie. Band II. Von Talcott 

Parsons bis Pierre Bourdieu. München: Beck. S. 252–271
Boothe, B./Stoellger, P. (Hrsg.) (2004): Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und Religion. Würz-

burg: Königshausen & Neumann
Borsche, T. u.a. (2001): Universalismus. In: Ritter, J./Gründer, K./Gabriel, G. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 

Philosophie. Basel: Schwabe. S. 204–207
Bourdieu, P. (1983): Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Kreckel, R. (Hrsg.): Soziale Un-

gleichheiten. Göttingen: Otto Schwartz. S. 183–220
Bourdieu, P. (2003): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Brake, A. (2006): Der Bildungsort Familie. Methodische Grundlagen der Untersuchung. In: Büchner, P./Brake, A. 

(Hrsg.): Bildungsort Familie. Transmission von Bildung und Kultur im Alltag von Mehrgenerationenfamilien. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 49–79

Brake, A./Büchner, P. (2003): Bildungsort Familie: Die Transmission von kulturellem und sozialem Kapital im Mehr-
generationenzusammenhang. Überlegungen zur Bildungsbedeutsamkeit der Familie. In: Zeitschrift für Erziehungs-
wissenschaft, H. 4, S. 618–638

Brandes, H./Andrä, M./Röseler, W./Schneider-Andrich, P. (Hrsg.) (2016): Macht das Geschlecht einen Unterschied? 
Ergebnisse der „Tandem-Studie“ zu professionellem Erziehungsverhalten von Frauen und Männern. Opladen: Budrich

Brandhorst, M./Weber-Guskar, E. (Hrsg.) (2017): Menschenwürde. Eine philosophische Debatte über Dimensionen 
ihrer Kontingenz. 1. Aufl. Berlin: Suhrkamp

Brezinka, W. (1975a): Grundbegriffe der Erziehungswissenschaft. Analyse, Kritik, Vorschläge. 2., verbesserte. Mün-
chen: Reinhardt

Brezinka, W. (1975b): Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft. Eine Einführung in die Metatheorie der Erzie-
hung. 3., verb. Aufl. Weinheim: Beltz

Bronfenbrenner, U. (1981): Die Ökologie der menschlichen Entwicklung. Natürliche und geplante Experimente. Stutt-
gart: Klett-Cotta

Bronfenbrenner, U./Morris, P.A. (1998): The Ecology of Developmental Processes. In: Lerner, R.M. (Hrsg.): Hand-
book of Child Psychology. Theoretical models of human development. 5th ed. New York: John Wiley & Sons. 
S. 993–1028

Brumlik, M. (1973): Der symbolische Interaktionismus und seine pädagogische Bedeutung. Versuch einer systemati-
schen Rekonstruktion. Mit einem Vorwort von Klaus Mollenhauer. Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag

Brumlik, M. (2002): Bildung und Glück. Versuch einer Theorie der Tugenden. Berlin: Philo-Verlagsgesellschaft
Büchner, P. (2002): Biographische Bildung als politische Bildung? Über das Problem der kulturellen Teilhabe- und 

sozialen Anschlussfähigkeit im Kindesalter. In: Heger, B./Hufer, K.-P. (Hrsg.): Autonomie und Kritikfähigkeit. Ge-
sellschaftliche Veränderung durch Aufklärung. Bad Schwalbach: Wochenschau-Verlag. S. 119–131

Büchner, P. (2003): The transmission of social and cultural capital between family generations. In: Zeiher, Helga/Mayall, 
Berry (Hrsg.): Childhood in generational perspektive. London: Institute of Education, University of London. S. 71–86

Büchner, P./Brake, A. (Hrsg.) (2006): Bildungsort Familie. Transmission von Bildung und Kultur im Alltag von Mehr-
generationenfamilien. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Büchner, P./Fuhs, B. (1994): Kinderkulturelle Praxis. Kindliche Handlungskontexte und Aktivitätsprofile im außer-
schulischen Lebensalltag. In: Du Bois-Reymond, M./Büchner, P./Krüger, H.-H./Ecarius, J./Fuhs, B. (Hrsg.): Kin-
derleben. Modernisierung von Kindheit im interkulturellen Vergleich. Opladen: Leske + Budrich. S. 63–115

Büchner, P./Krüger, H.-H. (Hrsg.) (1991): Aufwachsen hüben und drüben. Deutsch-deutsche Kindheit und Jugend 
vor und nach der Vereinigung. Opladen: Leske und Budrich

Bühler, K. (1999): Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache. 3. Aufl., ungekürzter Neudr. d. Ausg. Jena, 
Fischer, 1934. Stuttgart: Lucius & Lucius

Burgess, E.W./Locke, H.J./Thomes, M.M. (1971): The Family. From traditional to companionship. 4. Aufl. New York: 
Van Nostrand Reinhold

Chen, X./Dong, Q./Zhou, H. (1997): Authoritative an dauthoritarian parenting practices and social and school perfor-
mance in Chinese children. In: International Journal of Behavioral Development 21, H. 4, S. 855–873

Claessens, D. (1972): Familie und Wertsystem. Eine Studie zur „zweiten, sozio-kulturellen Geburt“ des Menschen und 
der Belastbarkeit der „Kernfamilie“. 3., überarbeitete und erweiterte Aufl. Berlin: Duncker & Humblot



|  243Literaturverzeichnis

Combe, A./Helsper, W. (Hrsg.) (2017): Pädagogische Professionalität. Untersuchungen zum Typus pädagogischen 
Handelns. 9. Aufl. 2017. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Cook, G.A. (1985): Moralität und Sozialität bei Mead. In: Joas, H. (Hrsg.): Das Problem der Intersubjektivität. Neuere 
Beiträge zum Werk George Herbert Meads. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 131–155

Cyprian, G. (2003): Familienbilder als Forschungsthema. In: Cyprian, G./Heimbach-Steins, M. (Hrsg.): Familienbil-
der. Interdisziplinäre Sondierungen. Opladen: Leske + Budrich. S. 9–22

Darling, N./Steinberg, L. (1993): Parenting style as context. An integrative model. In: Psychological Bulletin 113, H. 3, 
S. 487–496

Diabaté, S. (2015): Mutterleitbilder. Spagat zwischen Autonomie und Aufopferung. In: Schneider, N.F./Diabaté, S./
Ruckdeschel, K. (Hrsg.): Familienleitbilder in Deutschland. Kulturelle Vorstellungen zu Partnerschaft, Elternschaft 
und Familienleben. Opladen, Berlin: Budrich. S. 207–226

Dietenberger, M. (2002): Moral, Bildung, Motivation. Eine Theorie moralischer Handlungskompetenz und ihre schul-
pädagogischen Bezüge. Weinheim, Basel: Beltz

Dittmar, N. (2004): Transkription. Ein Leitfaden mit Aufgaben für Studenten, Forscher und Laien. 2. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Döbert, R./Nunner-Winkler, G. (1982): Formale und materiale Rollenübernahme. Das Verstehen von Selbstmordmo-
tiven im Jugendalter. In: Edelstein, W./Keller, M. (Hrsg.): Perspektivität und Interpretation. Beiträge zur Entwick-
lung des sozialen Verstehens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 320–374

Döbert, R./Nunner-Winkler, G. (1983): Moralisches Urteilsniveau und Verlässlichkeit. Die Familie als Lernumwelt 
für kognitive und motivationale Aspekte des moralischen Bewußtseins in der Adoleszens. In: Lind, G./Hartmann, 
H.A./Wakenhut, R. (Hrsg.): Moralisches Urteilen und soziale Umwelt. Theoretische, methodologische und empiri-
sche Untersuchungen. Weinheim: Beltz. S. 95–122

Döbert, R./Nunner-Winkler, G. (1986): Wertewandel und Moral. In: Bertram, H. (Hrsg.): Gesellschaftlicher Zwang 
und moralische Autonomie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Dresing, T./Pehl, T. (2018): Praxisbuch Interview, Transkription & Analyse. Anleitungen und Regelsysteme für quali-
tativ Forschende. 8. Aufl. Marburg: Eigenverlag

Drinck, B. (2005): Vatertheorien. Geschichte und Perspektiven. Opladen: Budrich
Du Bois-Reymond, M. (1994): Die moderne Familie als Verhandlungshaushalt. Eltern-Kind-Beziehungen in West- und 

Ostdeutschland und in den Niederlanden. In: Du Bois-Reymond, M./Büchner, P./Krüger, H.-H./Ecarius, J./Fuhs, 
B. (Hrsg.): Kinderleben. Modernisierung von Kindheit im interkulturellen Vergleich. Opladen: Leske + Budrich. 
S. 137–219

Duvall, E.M. (1977): Marriage and family development. Philadelphia, PA: Lippincott

Ecarius, J. (2002): Familienerziehung im historischen Wandel. Eine qualitative Studie über Erziehung und Erziehungs-
erfahrungen von drei Generationen. Opladen: Leske + Budrich

Ecarius, J. (2003): Biografie, Lernen und Familienthemen in Generationenbeziehungen. In: Zeitschrift für Pädagogik 
49, H. 4, S. 534–549

Ecarius, J. (2008): Familienerziehung und Generation. Empirische Befunde und theoretische Überlegungen. In: Ma-
rotzki, W./Wigger, L. (Hrsg.): Erziehungsdiskurse. 1. Aufl. Bad Heilbrunn: Klinkhardt. S. 155–176

Ecarius, J. (2010): Familieninteraktion – Identitätsbildung und Kultur – soziale Reproduktion. In: Müller, H.-R./Ecari-
us, J./Herzberg, H. (Hrsg.): Familie, Generation und Bildung. Beiträge zur Erkundung eines informellen Lernfeldes. 
Opladen, Farmington Hills, MI: Budrich. S. 17–32

Ecarius, J. (Hrsg.) (2007): Handbuch Familie. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften
Elder Junior, G.H. (1999): Children of the great depression. Social change in life experience. 25. anniversary ed. Boul-

der: Westview Press
Enders, S. (2003): Moralerziehung im Pluralismus. Zu den historischen Vorläufern des Ethikunterrichts im Wilhelmi-

nischen Kaiserreich. In: Neue Sammlung 43, S. 61–73
Eurostat. „Beschäftigungsquote von Erwachsenen nach Geschlecht, Altersgruppe, Bildungsabschluss, Zahl der Kinder 

und Alter des jüngsten Kindes in Prozent“. http://appsso.eurostat.ec.europa.eu/nui/submitViewTableAction.do 
(Abfrage 27.06.2018)

Fahrenwald, C. (2012): Gender als Strukturkategorie der Moderne. In: Boeser-Schnebel, C./Fahrenwald, C. (Hrsg.): 
Von der Vision zur Profession – die Genderperspektive in der Pädagogik. [Festschrift für Hildegard Macha]. Opla-
den: Budrich UniPress. S. 19–28

Faulstich-Wieland, H. (2000): Dramatisierung versus Entdramatisierung von Geschlecht im Kontext von Koedukation 
und Monoedukation. In: Metz-Göckel, S./Schmalzhaf-Larsen, C./Belinszki, E. (Hrsg.): Hochschulreform und Ge-
schlecht. Neue Bündnisse und Dialoge. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 196–206



244  | Verzeichnisse

Fend, H. (2009): Was die Eltern ihren Kindern mitgeben. Generationen aus Sicht der Erziehungswissenschaft. In: Kü-
nemund, H./Szydlik, M. (Hrsg.): Generationen. Multidisziplinäre Perspektiven; Martin Kohli zum 65. Geburtstag. 
1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 81–104

Fend, H./Berger, F./Grob, U. (Hrsg.) (2009): Lebensverläufe, Lebensbewältigung, Lebensglück. Ergebnisse der LifE-
Studie. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Finch, J. (1987): Research Note. The Vignette Technique in Survey Research. In: Sociology 21, H. 1, S. 105–114
Flaake, K. (2014): Neue Mütter – neue Väter. Eine empirische Studie zu veränderten Geschlechterbeziehungen in Fa-

milien. Orig.-Ausg. Gießen: Psychosozial-Verlag
Flick, U. (2004): Triangulation. Eine Einführung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften
Flitner, A. (2009): Konrad, sprach die Frau Mama. Über Erziehung und Nicht-Erziehung. 2. Aufl. Weinheim: Beltz
Friebertshäuser, B. (2004): Ritualforschung in der Erziehungswissenschaft. Konzeptionelle und forschungsstrategische 

Überlegungen. In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 7, Beiheft 2, S. 29–45
Friebertshäuser, B./Langer, A./Prengel, A. (Hrsg.) (2013): Handbuch qualitative Forschungsmethoden in der Erzie-

hungswissenschaft. 4., durchgesehene Aufl. Weinheim, Basel: Beltz Juventa
Friebertshäuser, B./Matzner, M./Rothmüller, N. (2007): Familie: Mütter und Väter. In: Ecarius, J. (Hrsg.): Handbuch 

Familie. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 179–198
Fthenakis, W.E. (1999): Engagierte Vaterschaft. Die sanfte Revolution in der Familie. Opladen: Leske + Budrich
Fuhrer, U. (2009): Lehrbuch Erziehungspsychologie. 2., überarb. Aufl. Bern: Huber
Fuhs, B. (2003): Fotografie als Dokument qualitativer Forschung. In: Ehrenspeck, Y./Schäffer, B. (Hrsg.): Film- und 

Fotoanalyse in der Erziehungswissenschaft. Ein Handbuch. Opladen: Leske + Budrich. S. 37–54
Fuhs, B. (2007): Zur Geschichte der Familie. In: Ecarius, J. (Hrsg.): Handbuch Familie. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag 

für Sozialwissenschaften. S. 17–35

Gebauer, G./Wulf, C. (1998a): Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft. Orig.-Ausg., 2. Aufl., 5.–6. Tsd. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt

Gebauer, G./Wulf, C. (1998b): Spiel – Ritual – Geste. Mimetisches Handeln in der sozialen Welt. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt

Gebhardt, M. (2007): „Ganz genau nach Tabelle“. Frühkindliche Sozialisation in Deutschland zwischen Normerfüllung 
und Dissonanzerfahrungen der Eltern, 1915–1965. In: Sektion Historische Bildungsforschung der Deutschen Ge-
sellschaft dür Erziehungswissenschaft (Hrsg.): Jahrbuch für historische Bildungsforschung. Tübingen. S. 239–266

Gerarts, K. (2015): Familiäre Erziehung aus Kindersicht. Eine qualitative Studie unter Berücksichtigung von Macht in 
der generationalen Ordnung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Geulen, D. (1989): Das vergesellschaftete Subjekt. Zur Grundlegung der Sozialisationstheorie. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp

Giesecke, H. (2005): Wie lernt man Werte? Grundlagen der Sozialerziehung. Weinheim, München: Juventa
Gildemeister, R. (2010): Doing Gender: Soziale Praktiken der Geschlechterunterscheidungen. In: Becker, R./Budrich, 

B./Kortendiek, B./Lenz, I. (Hrsg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie. 
3., erweiterte und durchgesehene Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 137–145

Gilligan, C. (1996): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau. 1. Aufl. (Ungek. Ausg.). München: Deut-
scher Taschenbuch Verlag

Gloger-Tippelt, G. (2007): Eltern-Kind- und Geschwisterbeziehungen. In: Ecarius, J. (Hrsg.): Handbuch Familie. 1. 
Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 157–178

Gniewosz, B./Noack, P. (2006): Intergenerationale Transmissions- und Projektionsprozesse intoleranter Einstellungen 
zu Ausländern in der Familie. In: Zeitschrift für Entwicklungspsychologie und Pädagogische Psychologie 38, H. 1, 
S. 33–42

Goffman, E. (1973): Asyle. Über die soziale Situation psychiatrischer Patienten und anderer Insassen. Erste Aufl. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp

Goffman, E. (2017): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. Vorwort von Lord Ralf Dahrendorf. 
Ungekürzte Taschenbuchausgabe, 17. Aufl. München: Piper

Graaf, N.D. d./Graaf, P.M. d. (1988): Family background, postmaterialism and life style. In: The Netherlands‘ Journal 
of Sociolocy, H. 24, S. 50–64

Griesbacher, M. (2013): Prozessphilosophie und Sozialtheorie bei George Herbert Mead. In: Nungesser, F./Ofner, F. 
(Hrsg.): Potentiale einer pragmatistischen Sozialtheorie. Beiträge anlässlich des 150. Geburtstags von George Her-
bert Mead. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 115–134

Gugutzer, R. (2015): Soziologie des Körpers. 5., vollständig überarb. Aufl. Bielefeld: Transcript

Habermas, J. (1983): Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Hadjar, A./Baier, D. (2004): Soziale Verantwortung. Zur Validierung des Konzepts anhand einer Chemnitzer Jugend-

stichprobe. In: Soziale Probleme 15, S. 178–200



|  245Literaturverzeichnis

Hadjar, A./Boehnke, K./Knafo, A./Daniel, E./Musiol, A.-L./Schiefer, D./Möllering, A. (2014): Intergenerationale 
Werteähnlichkeit, Distanz zu gesellschaftlichen Mainstream-Werten und subjektives Wohlbefinden von MigrantIn-
nen. In: Weiss, H./Schnell, P./Ateş, G. (Hrsg.): Zwischen den Generationen. Transmissionsprozesse in Familien mit 
Migrationshintergrund. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 49–70

Hartmann, H.A. (1984): Vom Sollen zum Sein retour. In: Blum, R./Steiner, M. (Hrsg.): Aktuelle Probleme der Markt-
wirtschaft in gesamt- und einzelwirtschaftlicher Sicht. Festgabe zum 65. Geburtstag von Louis Perridon. Berlin: 
Duncker & Humblot. S. 137–167

Hartshorne, H./May, M.A. (1928–1930): Studies in the nature of character. New York: MacMillan
Haug, F. (1994): Kritik der Rollentheorie. 5., überarb. Aufl. Hamburg: Argument
Hausner, K. (2013): Pädagogische Handlungskontexte und „Totale Institutionen“. Wahlverwandtschaft mit immanen-

ter Gefährdungslage oder Pervertierung im bedauerlichen Einzelfall? Bachelorarbeit. Augsburg
Heinrichs, K./Minnameier, G./Gutzwiller-Helfenfinger, E./Latzko, B. (2015): „Dont‘t worry, be happy“? – Das Hap-

py-Victimizer-Phänomen im berufs- und wirtschaftspädagogischen Kontext. In: Zeitschrift für Berufs- und Wirt-
schaftspädagogik 111, H. 1, S. 31–55

Heinzel, F. (2003): Qualitative Interviews mit Kindern. In: Friebertshäuser, B./Prengel, A. (Hrsg.): Handbuch Qualita-
tive Forschungsmethoden in der Erziehungswissenschaft. Weinheim, München: Juventa. S. 396–413

Heinzel, F. (2013): Methoden der Kindheitsforschung. In: Friebertshäuser, B./Langer, A./Prengel, A. (Hrsg.): Hand-
buch qualitative Forschungsmethoden in der Erziehungswissenschaft. 4., durchgesehene Aufl.. Weinheim, Basel: 
Beltz Juventa. S. 707–721

Heitkötter, M./Jurczyk, K./Lange, A./Meier-Gräwe, U. (Hrsg.) (2009): Zeit für Beziehungen? Zeit und Zeitpolitik für 
Familien. Opladen: Budrich

Helfferich, C. (2005): Die Qualität qualitativer Daten. Manual für die Durchführung qualitativer Interviews. 2. Aufl. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Helfferich, C. (2009): Männer in der Familie. In: Kapella, O./Rille-Pfeiffer, C./Rupp, M./Schneider, N. (Hrsg.): Die 
Vielfalt der Familie. Tagungsband zum 3. Europäischen Fachkongress Familienforschung. Opladen, Farmington 
Hills, MI: Barbara Budrich. S. 189–202

Helfferich, C. (2017): Familie und Geschlecht. Eine neue Grundlegung der Familiensoziologie. Opladen, Toronto: 
Barbara Budrich

Helwig, C.C./Tisak, M.S./Turiel, E. (1990): Children’s social reasoning in context: Reply to Gabennesch. In: Child 
Development 61, S. 2068–2078

Henke, R.W. (1997): Kants Konzept von moralischer Erziehung im Brennpunkt gegenwärtiger Diskussionen. In: Päd-
agogische Rundschau 51, H. 1, S. 17–30

Henry-Huthmacher, C. (Hrsg.) (2014): Familienleitbilder in Deutschland. Ihre Wirkung auf Familiengründung und 
Familienentwicklung. Sankt Augustin: Konrad-Adenauer-Stiftung

Herwartz-Emden, L. (1995): Mutterschaft und weibliches Selbstkonzept. Eine interkulturell vergleichende Untersu-
chung. Weinheim: Juventa

Herzberg, H. (2004): Biographie und Lernhabitus. Eine Studie im Rostocker Werftarbeitermilieu. Frankfurt a.M., New 
York: Campus

Hierdeis, H. (1983): Erziehungsinstitutionen. 5., vollständig neu bearbeitete und erweiterte Aufl. Donauwörth: Auer
Höffe, O. (2009): Lebenskunst und Moral. Oder Macht Tugend glücklich? 1. überarb. Neuausg. München: Beck
Hoffmann, T.S. (1992): Rationalität, Rationalisierung. I. In: Ritter, J./Gründer, K. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch 

der Philosophie. Basel: Schwabe. S. 52–56
Honneth, A. (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte; mit einem neuen 

Nachwort. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Honneth, A. (1995): Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im Brennpunkt moralischer Kontro-

versen. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 43, H. 1, S. 989–1004
Hopf, C./Nunner-Winkler, G. (2007): Frühe emotionale Beziehungen, Bindung und moralische Entwicklung. Ein-

leitende Überlegungen zum Forschungsstand und zu aktuellen Kontroversen. In: Hopf, C./Nunner-Winkler, G. 
(Hrsg.): Frühe Bindungen und moralische Entwicklung. Aktuelle Befunde zu psychischen und sozialen Bedingun-
gen moralischer Eigenständigkeit. Weinheim, München: Juventa. S. 9–42

Horster, D. (2004): Was soll ich tun? Moral im 21. Jahrhundert. Leipzig: Reclam
Horstmann, R.-P. (1980): Menschenwürde. In: Ritter, J./Gründer, K. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philoso-

phie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 1124–1127
Hotfilter, M. (2011): Mädchen als Gewalttäter. Weibliche Gewalt als Gegenstand Sozialer Arbeit. Hannover: MediaLIT
Hoyer, T. (2005): Tugend und Erziehung. Die Grundlegung der Moralpädagogik in der Antike. Zugl.: Kassel, Univ., 

Habil.-Schr., 2004–2005. Bad Heilbrunn: Klinkhardt. Online unter: https://www.bmfsfj.de/blob/jump/94088/
jungen-und-maenner-im-spagat-zwischen-rollenbildern-und-alltagspraxis-data.pdf, zuletzt aufgerufen am 28.06.2018



246  | Verzeichnisse

Hügli, A./Thurnherr, U. (Hrsg.) (2004): Ethik und Bildung. Wissenschaftliches Kolloquium vom 4./5. März 2004 
organisiert durch die Schweizerische Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren. Frankfurt a.M.

Idema, H./Phalat, K. (2007): Transmission of gender-role values in Turkish-Gernan migrant families. The role of gen-
der, intergenerational and intercultural relations. In: Zeitschrift für Familienforschung 19, H. 1, S. 71–105

Imber-Black, E./Roberts, J./Whiting, R.A. (Hrsg.) (1998): Rituale. Rituale in Familien und Familientherapie. Heidel-
berg: Carl-Auer-Systeme Verlag

Ittel, A. (Hrsg.) (2005): Lügen, lästern, leiden lassen. Aggressives Verhalten von Kindern und Jugendlichen. Stuttgart: 
Kohlhammer

Joas, H. (2003): Wertepluralismus und moralischer Universalismus. In: Schluchter, W. (Hrsg.): Kolloquien des Max 
Weber-Kollegs XV–XXIII (2001). S. 29–49

Joas, H. (2012): Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werkes von George Herbert Mead. Freie Univ., 
Dissertation Berlin, 1979. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Jörissen, B. (2000): Identität und Selbst. Systematische, begriffsgeschichtliche und kritische Aspekte. Berlin: Logos
Jörissen, B. (2001): Aufführungen der Sozialität. Aspekte des Performativen in der Sozialphilosophie George Herbert 

Meads. In: Wulf, C. (Hrsg.): Grundlagen des Performativen. Eine Einführung in die Zusammenhänge von Sprache, 
Macht und Handeln. Weinheim: Juventa. S. 181–201

Jörissen, B. (2007): Beobachtungen der Realität. Die Frage nach der Wirklichkeit im Zeitalter der Neuen Medien. Freie 
Univ., veränd. Diss. u.d.T.: Jörissen, B.: Bild – Medium – Realität-Berlin, 2004. Bielefeld: Transcript

Jörissen, B. (2010): George Herbert Mead. Geist, Identität und Gesellschaft aus der Perspektive des Sozialbehavioris-
mus. In: Jörissen, B./Zirfas, J. (Hrsg.): Schlüsselwerke der Identitätsforschung. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. S. 87–108

Juan, L.P./Silbereisen, R.K. (1999): Elterliche Erziehung in verschiedenen ökologischen Nischen und zu unterschied-
lichen Zeiten während der Jugend. In: Silbereisen, R.K./Zinnecker, J. (Hrsg.): Entwicklung im sozialen Wandel. 
Weinheim: Beltz. S. 317–336

Junge, M. (2003): Macht und Moral: eine programmatische Skizze. In: Junge, M. (Hrsg.): Macht und Moral. Beiträge 
zur Dekonstruktion von Moral. 1. Aufl. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag. S. 7–20

Jurczyk, K./Lange, A. (2002): Familie und die Vereinbarkeit von Arbeit und Leben. Neue Entwicklungen, alte Konzep-
te. In: DISKURS, H. 3, S. 9–16

Jüssen, G. (1984): Moral, moralisch, Moralphilosophie. In: Ritter, J./Gründer, K. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 
Philosophie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 149–151

Juul, J. (2011): Dein kompetentes Kind. Auf dem Weg zu einer neuen Wertgrundlage für die ganze Familie. 7. Aufl. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt

Kelle, U. (2007): Die Integration qualitativer und quantitativer Methoden in der empirischen Sozialforschung. Theore-
tische Grundlagen und methodologische Konzepte. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Kelle, U./Kluge, S. (2010): Vom Einzelfall zum Typus. Fallvergleich und Fallkontrastierung in der qualitativen Sozial-
forschung. 2., überarbeitete Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Keller, M. (1976): Kognitive Entwicklung und soziale Kompetenz. Zur Entstehung der Rollenübernahme in der Fami-
lie und ihrer Bedeutung für den Schulerfolg. Mit einem Vorwort von F.E. Weinert. 1. Aufl. Stuttgart: Klett

Keller, M. (1996): Moralische Sensibilität. Entwicklung in Freundschaft und Familie. Weinheim: Beltz
Keller, M. (2001): Moral in Beziehungen. Die Entwicklung des frühen moralischen Denkens in Kindheit und Jugend. 

In: Edelstein, W./Oser, F./Schuster, P. (Hrsg.): Moralische Erziehung in der Schule. Entwicklungspsychologie und 
pädagogische Praxis. Gedr. nach Typoskript. Weinheim: Beltz. S. 111–140

Keller, M. (2004): Self in Relationship. In: Lapsley, D.K./Narváez, D. (Hrsg.): Moral development, self, and identity. 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum. S. 267–298

Kenngott, E.-M. (2012): Perspektivenübernahme. Zwischen Moralphilosophie und Moralpädagogik. 1. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Keppler-Seel, A./Knoblauch, H. (1998): Familie als kommunikatives Netzwerk. In: Luckmann, T. (Hrsg.): Moral im 
Alltag. Sinnvermittlung und moralische Kommunikation in intermediären Institutionen. Gütersloh: Bertelsmann. 
S. 47–101

Keupp, H.  u.a. (2002): Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der Spätmoderne. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt

Kirchhoff, N. (2014): Der neue Vater. Bilder einer Figur im Wandel. Marburg: Tectum Wissenschaftsverlag.
Klafki, W. (1985): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Beiträge zur kritisch-konstruktiven Didaktik. 

Weinheim: Beltz



|  247Literaturverzeichnis

Kluckhohn, C. (1967 [org. 1951]): Values and Value Orientations in the Theory of Action. An Exploration in Defini-
tion and Classification. In: Parsons, T./Shils, E. (Hrsg.): Toward a General Theory of Action. 6th printing. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press. S. 388–433

Knapp, G.-A./Wetterer, A. (Hrsg.) (2003): Achsen der Differenz. Gesellschaftstheorie und feministische Kritik II. 1. 
Aufl. Münster: Westfälisches Dampfboot

Koch, L. (1991): Logik des Lernens. Weinheim: Deutscher Studien Verlag
Kohlberg, L. (1958): The Development Of Modes Of Moral Thinking And Choice In The Years 10 To 16. Dissertation. 

Chicago, IL: Department of Psychology
Kohlberg, L. (1974): Zur kognitiven Entwicklung des Kindes. Drei Aufsätze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Kohn, M.L./Slomczynski, K.M./Schoenbach, C. (1986): Social stratification and the transmission of values in the fa-

mily. A cross-national assessment. In: Sociological Forum, H. 1, S. 73–102
Koller, H.-C. (2017): Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissenschaft. Eine Einführung. 8., aktu-

alisierte Aufl. Stuttgart: Kohlhammer
Krais, B. (1989): Soziales Feld, Macht und kulturelle Praxis. Die Untersuchungen Bourdieus über die verschiedenen 

Fraktionen der ‚herrschenden Klasse‘ in Frankreich. In: Eder, K. (Hrsg.): Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Pra-
xis. Beiträge zur Auseinangersetzung mit Pierre Bourdieus Klassentheorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 47–70

Kreppner, K. (1989): Familiale Sozialisation. In: Nave-Herz, R./Markefka, M. (Hrsg.): Handbuch der Familien- und 
Jugendforschung. Band 1: Familienforschung. Neuwied, Frankfurt a.M.: Luchterhand. S. 289–309

Kron, F.W. (2009): Grundwissen Pädagogik. Mit 12 Tabellen. 7., vollst. überarb. und erw. Aufl. München: Reinhardt
Krüger, H.-H./Ecarius J./Grunert, C./Michelmann, D.  (1994): Kinderbiographien. Verselbständigungschritte und 

Lebensentwürfe. In: Du Bois-Reymond, M./Büchner, P./Krüger, H.-H./Ecarius, J./Fuhs, B. (Hrsg.): Kinderleben. 
Modernisierung von Kindheit im interkulturellen Vergleich. Opladen: Leske + Budrich. S. 221–271

Krüger, H.-H./Grunert, C. (2001): Biographische Interviews mit Kindern. In: Behnken, Imbke/Zinnecker, J. (Hrsg.): 
Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein Handbuch. Seelze-Velber: Kallmeyersche Verlagsbuchhandlung GbmH. 
S. 129–142

Kuckartz, U. (2016): Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, Praxis, Computerunterstützung. 3., überarbeitete Aufl. 
Weinheim, Basel: Beltz Juventa

Kucklick, C. (2008): Das unmoralische Geschlecht. Zur Geburt der negativen Andrologie. Orig.-Ausg. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp

Kutscher, N. (2006): Die Rekonstruktion moralischer Orientierungen von Professionellen auf der Basis von Grup-
pendiskussionen. In: Bohnsack, R./Przyborski,  A./Schäffer,  B. (Hrsg.): Das Gruppendiskussionsverfahren in der 
Forschungspraxis. Opladen: Barbara Budrich. S. 189–215

Lamnek, S. (2005): Gruppendiskussion. Theorie und Praxis. 2., überarb. und erw. Aufl. Weinheim: Beltz
Lamnek, S. (2018): Theorien abweichenden Verhaltens I. „Klassische“ Ansätze. 10., durchgesehene Aufl. Paderborn: 

Fink
Lange, A. (2011): Gestaltungsaufgaben in der Familienbiographie. In: Macha, H./Witzke, M. (Hrsg.): Familie. Studi-

enausg. Stuttgart: UTB/ Schöningh. S. 435–453
Langer, A. (2013): Transkribieren – Grundlagen und Regeln. In: Friebertshäuser, B./Langer, A./Prengel, A. (Hrsg.): 

Handbuch qualitative Forschungsmethoden in der Erziehungswissenschaft. 4., durchgesehene Aufl. Weinheim, Ba-
sel: Beltz Juventa. S. 515–526

Langewand, A. (2004): Moralerziehung/Tugendbildung. In: Benner, D./Oelkers, J. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch 
der Pädagogik. Weinheim: Beltz

Lempert, W. (1988): Soziobiographische Bedingungen der Entwicklung moralischer Urteilsfähigkeit. In: Kölner Zeit-
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie 40, H. 1, S. 62–92

Lempert, W. (1989): Moralsiches Denken, Handlen und Lernen in der betrieblichen Arbeit. In: Lind, G./Pollitt-Ger-
lach, G. (Hrsg.): Moral in „unmoralischer“ Zeit. Zu einer partnerschaftlichen Ethik in Erziehung und Gesellschaft. 
Heidelberg: Asanger. S. 153–169

Liebenwein, S. (2008): Erziehung und soziale Milieus. Elterliche Erziehungsstile in milieuspezifischer Differenzierung. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Lind, G. (2015): Moral ist lehrbar! Wie man moralisch-demokratische Fähigkeiten fördern und damit Gewalt, Betrug 
und Macht mindern kann. 3., vollständig überarbeitete Aufl. Berlin: Logos

Lohmar, A. (2017): Falsches moralisches Bewusstsein. Eine Kritik der Idee der Menschenwürde. Hamburg: Felix Mei-
ner Verlag

Loos, P./Schäffer, B. (2001): Das Gruppendiskussionsverfahren. Theoretische Grundlagen und empirische Anwen-
dung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Löw, M. (2015): Raumsoziologie. 8. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp



248  | Verzeichnisse

Lucius-Hoene, G./Deppermann, A. (2004): Rekonstruktion narrativer Identität. Ein Arbeitsbuch zur Analyse narrati-
ver Interviews. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Lück, D. (2015): Vaterleitbilder. Ernährer oder Erzieher? In: Schneider, N.F./Diabaté, S./Ruckdeschel, K. (Hrsg.): Fa-
milienleitbilder in Deutschland. Kulturelle Vorstellungen zu Partnerschaft, Elternschaft und Familienleben. Opla-
den, Berlin: Budrich. S. 227–246

Lück, D./Ruckdeschel, K. (2015): Was ist Familie? Familienleitbilder und ihre Vielfalt. In: Schneider, N.F./Diabaté, S./
Ruckdeschel, K. (Hrsg.): Familienleitbilder in Deutschland. Kulturelle Vorstellungen zu Partnerschaft, Elternschaft 
und Familienleben. Opladen, Berlin: Budrich. S. 61–76

Luckmann, T. (Hrsg.) (1998): Moral im Alltag. Sinnvermittlung und moralische Kommunikation in intermediären 
Institutionen. Gütersloh: Bertelsmann

Lühe, A. v.d. (2001): Unparteilichkeit. In: Ritter, J./Gründer, K./Gabriel, G. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 
Philosophie. Basel: Schwabe. S. 252–256

Luhmann, N./Schorr, K.E. (1979): Das Technologiedefizit der Erziehung und die Pädagogik 25, H. 3, S. 345–365

Macha, H. (1997): Familienerziehung – Wandel und Perspektiven. In: Macha, H./Mauermann, L. (Hrsg.): Brennpunk-
te der Familienerziehung. Weinheim: Deutscher Studien Verlag. S. 14–33

Macha, H. (2004): Auf dem Weg zu einer Theorie der Familienerziehung – empirische und systematische Aspekte. In: 
Vierteljahresschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 80, H. 1, S. 41–65

Macha, H. (2011): Konturen einer erziehungswissenschaftlichen Theorie der Familie. In: Macha, H./Witzke, M. 
(Hrsg.): Familie. Studienausg. Stuttgart: UTB/ Schöningh. S. 7–27

Macha, H./Witzke, M. (2008a): Familienbiographien: Ko-Konstruktionsprozesse im Kontext von Werten, Normen 
und Regeln. In: Macha, H./Klein, R./Dörr, M./Marotzki, W./Felden, H. v. (Hrsg.): Erinnerung – Reflexion – Ge-
schichte. Erinnerung aus psychoanalytischer und biographietheoretischer Perspektive. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. S. 243–261

Macha, H./Witzke, M. (2008b): Familie und Gender. Rollenmuster und segmentierte gesellschaftliche Chancen. In: 
Zeitschrift für Pädagogik 54, H. 2, S. 261–278

Mangold, W. (1960): Gegenstand und Methode des Gruppendiskussionsverfahrens. Frankfurt a.M.: Europäische Ver-
lagsanstalt.

Matthes, E. (2011): Die historische Dimension der Familie. Geschichte der Familie als Erziehungsinstitution. In: 
Macha, H./Witzke, M. (Hrsg.): Familie. Studienausg. Stuttgart: UTB/ Schöningh. S. 107–127

Matzner, M. (2004): Vaterschaft aus der Sicht von Vätern. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften
Mauermann, L. (2008): Pädagogische Explikationen. Konzepte und Methoden der Moralerziehung. In: Mertens, G. 

u.a. (Hrsg.): Handbuch der Erziehungswissenschaft. Band I: Grundlagen – Allgemeine Erziehungswissenschaft. Pa-
derborn: Schöningh. S. 649–663

Mautz, C. (2012): Disposition und Dispositiv. In: Renn, J./Ernst, C./Isenböck, P. (Hrsg.): Konstruktion und Geltung. 
Beiträge zu einer postkonstruktivistischen Sozial- und Medientheorie. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. S. 161–180

Mayall, B. (2005): Der moralische Status der Kindheit. In: Hengst, H. (Hrsg.): Kindheit soziologisch. 1. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 135–159

Mayring, P. (2003): Qualitative Inhaltsanalyse., 8. Aufl. WeinheimBasel: Beltz
McAdams, D.P. (2010): Personal Narratives and the Life Story. In: John, O.P./Robins, R.W./Pervin, L.A. (Hrsg.): 

Handbook of personality. Theory and research. 3. ed., paperb. ed. New York: Guilford Press. S. 242–263
Meilhammer, E. (2008): Neutralität als bildungstheoretisches Problem. Von der Meinungsabstinenz zur Meinungsge-

rechtigkeit. Zugl.: Jena, Univ., Habil.-Schr., 2006. Paderborn: Schöningh
Merkle, T./Wippermann, C. (2008): Eltern unter Druck. Selbstverständnisse, Befindlichkeiten und Bedürfnisse von 

Eltern in verschiedenen Lebenswelten; eine sozialwissenschaftliche Untersuchung von Sinus Sociovision GmbH im 
Auftrag der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V. Stuttgart: Lucius & Lucius

Meuser, M. (2009): Männer und Familie – Perspektiven aus der Männlichkeitsforschung. In: Kapella, O./Rille-Pfeiffer, 
C./Rupp, M./Schneider, N. (Hrsg.): Die Vielfalt der Familie. Tagungsband zum 3. Europäischen Fachkongress Fa-
milienforschung. Opladen, Farmington Hills, MI: Barbara Budrich. S. 145–155

Meuser, M. (2016): „Der neue Vater entpuppt sich erst“. Der Geschlechtersoziologe über neue Vorstellungen von Vater-
schaft und Männlichkeit. In: DJI Impulse, H. 1, S. 8–10

Michaelis, H. (2009): Soziale Rollen und objektive Notwendigkeiten. Eine Darstellung der Metamorphose der dem 
Handeln inhärenten Notwendigkeiten in sozialen Rollen. München: Grin

Micus-Loos, C./Schütze, Y. (2004): Gender in der Familienerziehung. In: Glaser, E./Klika, D./Prengel, A. (Hrsg.): 
Handbuch Gender und Erziehungswissenschaft. Bad Heilbrunn: Klinkhardt. S. 349–361



|  249Literaturverzeichnis

Miller, M. (1982): Interpretatives Paradigma und die empirische Untersuchung der Ontogenese kollektiver moralischer 
Deutungsmuster. In: Soeffner, H.-G. (Hrsg.): Beiträge zu einer empirischen Sprachsoziologie. Tübingen: Gunter 
Narr. S. 49–89

Modgil, S./Modgil, C. (Hrsg.) (1986): Lawrence Kohlberg. Consensus and Controversy. Philadelphia, PA: Falmer Press
Mollenhauer, K. (1998): Vergessene Zusammenhänge. Über Kultur und Erziehung. 5. Aufl. Weinheim: Juventa
Mollenhauer, K./Brumlik, M./Wudtke, H. (1975): Die Familienerziehung. München: Juventa
Montada, L. (1998): Moralische Entwicklung und moralische Sozialisation. In: Oerter, R./Montada, L. (Hrsg.): Ent-

wicklungspsychologie. Ein Lehrbuch. 4., korrigierte Aufl. Weinheim: Beltz PVU. S. 862–894
Mühling, T./Rost, H. (Hrsg.) (2007): Väter im Blickpunkt. Perspektiven der Familienforschung. Opladen: Budrich
Müller, F./Kals, E. (2004): Die Q-Methode. Ein innovatives Verfahren zur Erhebung subjektiver Einstellungen und 

Meinungen. In: Forum Qualitative Sozialforschung 5, H. 2. Auch online unter: http://www.qualitative-research.
net/index.php/fqs/article/view/600, zuletzt aufgerufen am 15.5.2017

Müller, H.-R./Krinninger, D. (2016): Familienstile. Eine pädagogisch-ethnographische Studie zur Familienerziehung. 
1. Aufl. Weinheim, Basel: Beltz Juventa

Müller, M. (2015): Sprachliches Rollenverhalten. Korpuspragmatische Studien zu divergenten Kontextualisierungen in 
Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Habil.-schr. Universität Heidelberg 2014. Berlin: De Gruyter

Nave-Herz, R. (1988): Zum Wandel der Vaterrolle. In: Zeitschrift für Sozialisationsforschung und Erziehungssoziolo-
gie (ZSE) 8, H. 4, S. 242–245

Nave-Herz, R. (2015): Familie heute. Wandel der Familienstrukturen und Folgen für die Erziehung. 6. Aufl. Darm-
stadt: Primus

Neidhardt, F. (1975): Die Familie in Deutschland. Gesellschaftliche Stellung, Struktur und Funktion. 4. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Niessen, M. (1977): Gruppendiskussion. Interpretative Methodologie, Methodenbegründung, Anwendung. Mün-
chen: Fink

Nittel, D. (2000): Von der Mission zur Profession? Stand und Perspektiven der Verberuflichung in der Erwachsenen-
bildung. Bielefeld: Bertelsmann

Noelle-Neumann, E./Köcher, R. (Hrsg.) (1997): Allensbacher Jahrbuch der Demoskopie. 1993–1997. München: Saur
Nucci, L./Lee, J. (1993): Moral und personale Autonomie. In: Edelstein, W./Nunner-Winkler, G./Noam, G. (Hrsg.): 

Moral und Person. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 69–103
Nucci, L./Turiel, E. (1993): God’s Word, Religious Rules, and Their Relation to Christian and Jewish Children’s Con-

cepts of Morality. In: Child Development 64, H. 5, S. 1475–1491
Nunner-Winkler, G. (1991a): Zur Einführung. Die These von den zwei Moralen. In: Nunner-Winkler, G. (Hrsg.): 

Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik. Frankfurt a.M., Berlin: Campus. S. 9–27
Nunner-Winkler, G. (1991b): Gibt es eine weibliche Moral? In: Nunner-Winkler, G. (Hrsg.): Weibliche Moral. Die 

Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik. Frankfurt a.M., Berlin: Campus. S. 147–161
Nunner-Winkler, G. (Hrsg.) (1991c): Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik. Frank-

furt a.M., Berlin: Campus
Nunner-Winkler, G. (1993): Die Entwicklung moralischer Motivation. In: Edelstein, W./Nunner-Winkler, G./Noam, 

G. (Hrsg.): Moral und Person. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 278–303
Nunner-Winkler, G. (1996): Moralisches Wissen – moralische Motivation – moralisches Handeln. Entwicklungen in 

der Kindheit. In: Honig, M.-S./Leu, H. R./Nissen, U. (Hrsg.): Kinder und Kindheit. Soziokulturelle Muster – sozi-
alisationstheoretische Perspektiven. Weinheim, München: Juventa. S. 129–156

Nunner-Winkler, G. (2000a): Wandel in den Moralvorstellungen. Ein Generationenvergleich. In: Edelstein, W./Nun-
ner-Winkler, G. (Hrsg.): Moral im sozialen Kontext. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 299–336

Nunner-Winkler, G. (2000b): Brauchen Kinder mehr Erziehung? In: Bundesministerium für Familie, Senioren, Frau-
en und Jugend (Hrsg.): Mehr Chancen für Kinder und Jugendliche. Stand und Perspektiven der Jugendhilfe in 
Deutschland. Münster: Votum. S. 62–81

Nunner-Winkler, G. (2000c): Prozesse moralischen Lernens und Entlernens. In: Zeitschrift für Pädagogik 55, H. 4, 
S. 528–548

Nunner-Winkler, G. (2004): Sozialisation und Lernprozesse am Beispiel der moralischen Entwicklung. In: Geulen, 
D./Veith, H. (Hrsg.): Sozialisationstheorie interdisziplinär. Aktuelle Perspektiven. Stuttgart: Lucius & Lucius. 
S. 131–154

Nunner-Winkler, G. (2005): Soziohistorischer Wandel in der Struktur moralischer Motivation. In: Berger, J. (Hrsg.): 
Zerreißt das soziale Band? Beiträge zu einer aktuellen gesellschaftspolitischen Debatte. Frankfurt a.M.: Campus. 
S. 77–117

Nunner-Winkler, G. (2009): Prozesse moralischen Lernens und Entlernens. In: Zeitschrift für Pädagogik 55, H.  4, 
S. 528–548



250  | Verzeichnisse

Nunner-Winkler, G./Edelstein, W. (2000): Einleitung. In: Edelstein, W./Nunner-Winkler, G. (Hrsg.): Moral im sozia-
len Kontext. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. S. 7–34

Nunner-Winkler, G./Meyer-Nikele, M./Wohlrab, D. (2006): Integration durch Moral. Moralische Motivationen und 
Ziviltugenden Jugendlicher. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Oelkers, J./Lehmann, T. (1983): Antipädagogik. Herausforderung und Kritik. Braunschweig: Agentur Pedersen
Oser, F. (Hrsg.) (1998): Ethos – die Vermenschlichung des Erfolgs. Zur Psychologie der Berufsmoral von Lehrpersonen. 

Opladen: Leske + Budrich
Oser, F./Althof, W. (Hrsg.) (2001): Moralische Selbstbestimmung. Modelle der Entwicklung und Erziehung im Werte-

bereich mit einem Beitrag von Detlef Garz. 4. Aufl. Stuttgart: Klett-Cotta
Oser, F./Spychiger, M. (2005): Lernen ist schmerzhaft. Zur Theorie des negativen Wissens und zur Praxis der Fehler-

kultur. Weinheim: Beltz
Otto, H.-U./Rauschenbach, T./Vogel, P. (Hrsg.) (2002): Erziehungswissenschaft: Professionalität und Kompetenz. 

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Papenkort, U. (2011): Rezension vom 23.03.2011 zu: Sünkel, W (2011): Erziehungsbegriff und Erziehungsverhältnis. 
Allgemeine Theorie der Erziehung Band 1. Weinheim u.a.: Juventa. Online unter https://www.socialnet.de/rezensi-
onen/10609.php, zuletzt aufgerufen am 28.06.2018

Parsons, T. (1973): Beiträge zur soziologischen Theorie. 3., unveränd. Aufl. Darmstadt: Luchterhand
Patton, M.Q. (2009): Qualitative research & evaluation methods. 3. ed., [Nachdr.]. Thousand Oaks, CA: SAGE
Petillon, H. (1993): Das Sozialleben des Schulanfängers. Die Schule aus der Sicht des Kindes. Weinheim: Beltz
Peuckert, R. (2012): Familienformen im sozialen Wandel. 8. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften
Platon (1960): Sämtliche Werke. Erster Band. Heidelberg: Lambert Schneider
Platon (1991): Politeia. Nach der Übersetzung Friedrich Schleiermachers, ergänzt durch Übersetzungen von Franz 

Susemihl u.a. Hrsg. von Karlheinz Hülser. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Insel
Pollak, G./Heid, H. (Hrsg.) (1994): Von der Erziehungswissenschaft zur Pädagogik? Weinheim: Deutscher Studien 

Verlag
Pongratz, L. (2004): Konstruktivistische Pädagogik als Zauberkunststück. In: Pongratz, L./Nieke, W./Masschelein, J. 

(Hrsg.): Kritik der Pädagogik – Pädagogik als Kritik. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 108–133
Popitz, H. (2009): Phänomene der Macht. 2., stark erweiterte Aufl., Tübingen: Mohr
Prange, K. (2010): Die Ethik der Pädagogik. Zur Normativität erzieherischen Handelns. Paderborn, München, Wien, 

Zürich: Schöningh
Prange, K. (2012): Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss der Operativen Pädagogik. 2. korr. u. erw. Aufl. Pader-

born: Schöningh
Prechtl, P. (1999): Moral. In: Prechtl, P./Burkard, Franz-P. (Hrsg.): Metzler Philosophie Lexikon. Begriffe und Defini-

tionen. 2., erweiterte und aktualisierte Aufl. Stuttgart, Weimar: Metzler. S. 379
Prengel, A. (2013): Pädagogische Beziehungen zwischen Anerkennung, Verletzung und Ambivalenz. Opladen: Budrich

Rawls, J. (2017): Eine Theorie der Gerechtigkeit. 20. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Reich, K. (1998): Die Ordnung der Blicke. Perspektiven des interaktionistischen Konstruktivismus. Band 1: Beobach-

tungen und die Unschärfen der Erkenntnis. Neuwied, Kriftel, Berlin: Luchterhand
Reich, Kersten (2000): Interaktionistisch-konstruktive Kritik einer universalistischen Begründung von Ethik und Mo-

ral. In: Burckhart, Holger/Reich, Kersten (Hrsg.): Begründung von Moral. Diskursethik versus Konstruktivismus. 
Eine Streitschrift. Würzburg: Königshausen & Neumann. S. 88–181.

Reich, K. (2002): Systemisch-konstruktivistische Pädagogik. Einführung in Grundlagen einer interaktionistisch-kons-
truktivistischen Pädagogik. 4., durchgesehene Aufl. Neuwied, Kriftel: Luchterhand

Reiche, B. (1998): Väter-Dasein. Die Erfahrungen von Vätern als Versorger ihrer Säuglinge und Kleinkinder im Wech-
selspiel von Rollenzuschreibung und Übertragung. Zugl.: Hamburg, Univ., Diss., 1997. Hamburg: Kovač

Reichenbach, R. (2017): Ethik der Bildung und Erziehung. Paderborn: Schöningh
Retter, H. (1997): Grundrichtungen pädagogischen Denkens. Eine erziehungswissenschaftliche Einführung. Bad Heil-

brunn: Klinkhardt
Ricken, N. (2007): Eine Einführung. In: Ricken, Norbert (Hrsg.): Über die Verachtung der Pädagogik. Analysen – Ma-

terialien – Perspektiven. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. S. 15–40
Rieger-Ladich, M. (2002): Mündigkeit als Pathosformel. Beobachtungen zur pädagogischen Semantik. Diss. Bonn
Ritter, J./Gründer, K. (1980): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 5, L-Mn. Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft
Rodgers, R.H. (1973): Family interaction and transaction. The developmental approach. Englewood Cliffs: Prentice-

Hall



|  251Literaturverzeichnis

Rohan, M.J./Zanna, M.P. (1996): Value Transmission in Families. In: Seligman, C./Olson, J.M./Zanna, M.P. (Hrsg.): 
The Psychology of Values. The Ontario Symposium on personality and social psychology. Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum. S. 253–276

Rousseau, J.-J. (1998): Emil oder Über die Erziehung. 13., unveränd. Aufl., Nachdr. Paderborn: Schöningh
Ruberg, C. (2002): Wie ist Erziehung möglich? Moralerziehung bei den frühen pädagogischen Kantianern. Zugl.: 

Dortmund, Univ., Diss., 2001. Bad Heilbrunn/Klinkhardt
Rutschky, K. (Hrsg.) (1988): Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen Erziehung. Unge-

kürzte Ausg. Frankfurt a.M., Berlin: Ullstein Sachbuch

Schäfer, A. (2004): Differenzerzeugung und Macht. Rituale als Inszenierungen einer unbegründbaren Geltung. In: 
Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 7, Beiheft 2, S. 222–230

Schäfer, A./Thompson, C. (2010): Anerkennung – eine Einleitung. In: Schäfer, A./Thompson, C. (Hrsg.): Anerken-
nung. Paderborn: Schöningh. S. 7–33

Schier, M./Jurczyk, K. (2007): „Familie als Herstellungsleistung“ in Zeiten der Entgrenzung. In: Politik und Zeitge-
schichte, H. 34, S. 10–17

Schleiermacher, F.D.E. (1957): Die Vorlesungen aus dem Jahre 1826. In: Pädagogische Schriften. Bd. 1, hrsg. v.E. We-
niger, Düsseldorf u.a.: Küpper

Schleiermacher, F.D.E. (1990): Ethik (1812/13). Mit späteren Fassungen der Einleitung, Güterlehre und Pflichtenleh-
re. 2., verb. Aufl. Hamburg: Meiner

Schluchter, W. (2000): Individualismus, Verantwortungsethik und Vielfalt. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft
Schmid, M. (2011): Erziehungsratgeber und Erziehungswissenschaft. Zur Theorie-Praxis-Problematik popularpädago-

gischer Schriften. Zugl.: Augsburg, Univ., Diss., 2010 u.d.T.: Schmid, M.: Zur Theorie-Praxis-Problematik popular-
pädagogischer Schriften (1949–2009). Bad Heilbrunn: Klinkhardt

Schmid, M. (2016): Familienerziehung und Familienbildung. In: Enzyklopädie Erziehungswissenschaft Online, S. 1–42
Schneewind, K.A. (2010): Familienspsychologie. 3., überarbeitete und erweiterte Aufl. Berlin: Kohlhammer
Schneider, N.F./Diabaté, S./Ruckdeschel, K. (Hrsg.) (2015): Familienleitbilder in Deutschland. Kulturelle Vorstellun-

gen zu Partnerschaft, Elternschaft und Familienleben. Opladen, Berlin: Budrich
Schneider, W. (1989): Die neuen Väter – Chancen und Risiken. Zum Wandel der Vaterrolle in Familie und Gesell-

schaft. Zugl.: München, Univ., Diplom-Arbeit. Augsburg: AV-Verlag
Schneider, W. (2011): Familie heute – Pluralität der Lebensformen. In: Macha, H./Witzke, M. (Hrsg.): Familie. Studi-

enausg. Stuttgart: UTB/Schöningh. S. 129–152
Schön, B. (2011): Geschlechterrollen: Mutter – Vater – Sohn – Tocher. In: Macha, H./Witzke, M. (Hrsg.): Familie. 

Studienausg. Stuttgart: UTB/Schöningh. S. 215–236
Schultze-Kraft, M./Birman, D./Rusconi, M./Allefeld, C./Görgen, K./Dähne, S./Blankertz, B./Haynes, J.-D. (2016): 

The point of no return in vetoing self-initiated movements. In: PNAS 113, H. 4, S. 1080–1085 (auch online unter 
https://doi.org/10.1073/pnas.1513569112, (Abfrage 4.6.2018)

Schurt, V.S. (2009): Mädchenschulen – Dramatisierung oder Entdramatisierung von Geschlecht? Eine verschränken-
de Darstellung vertiefter quantitativer und qualitativer empirischer Analysen zur ‚Wirkungsweise‘ der Geschlech-
tersegregation. Dissertation. Online ferfügbar unter: https://opus.bibliothek.uni-augsburg.de/opus4/files/1592/
Schurt_Dissertation.pdf, zuletzt aufgerufen am 28.06.2081

Schütze, F. (1982): Narrative Repräsentation kollektiver Schicksalsbetroffenheit. In: Lämmert, E. (Hrsg.): Erzählfor-
schung. Ein Symposium. Stuttgart: Metzler. S. 568–590

Schütze, F. (1983): Biographieforschung und narratives Interview. In: Neue Praxis 13, S. 283–292
Schütze, Y. (1986): Die gute Mutter. Zur Geschichte des normativen Musters „Mutterliebe“. Bielefeld: Kleine
Schütze, Y. (2010): Mutterbilder in Deutschland. In: Psychoanalyse – Texte zur Sozialforschung 25, 2/3, S. 179
Selman, R.L. (2003): The promotion of social awareness. Powerful lessons from the partnership of developmental the-

ory and classroom practice. New York: Russell Sage Foundation
Smetana, J.G. (1995): Parenting Styles and Conceptions of Parental Authority during Adolescence. In: Child Develop-

ment 66, H. 2, S. 299–316
Stalb, H. (2000): Eheliche Machtverhältnisse. Ein Theorienvergleich. Herbolzheim: Centaurus
Statistisches Bundesamt (Hrsg.) (2012): Einkommens- und Verbrauchsstichprobe 2008. Einkommensverteilung in 

Deutschland. Fachserie 15, H. 6. Wiesbaden
Statistisches Bundesamt (Hrsg.) (2017): Bevölkerung und Erwerbstätigkeit. Haushalte und Familien. Ergebnisse des 

Mikrozensus 2016. Online unter: https://www.destatis.de/GPStatistik/servlets/MCRFileNodeServlet/DEHeft_
derivate_00032758/2010300167004.pdf, zuletzt aufgerufen am 26.06.2018

Stegbauer, C. (2002): Reziprozität. Einführung in soziale Formen der Gegenseitigkeit. 1. Aufl. Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag



252  | Verzeichnisse

Stein, M. (2013): Familie als Ort der Werteentwicklung. Strukturelle, soziokulturelle und erzieherische Bedingungen. 
In: Boos-Nünning, U./Stein, M. (Hrsg.): Familie als Ort von Erziehung, Bildung und Sozialisation. Münster: Wax-
mann. S. 175–216

Stemmer, P. (2000): Handeln zugunsten anderer. Eine moralphilosophische Untersuchung. Berlin, New York: Walter 
de Gruyter

Stenger, U. (2015): Erziehung (in der frühen Kindheit). Ein phänomenologischer Zugang. In: Stenger, U./Edelmann, 
D./König, A. (Hrsg.): Erziehungswissenschaftliche Perspektiven in frühpädagogischer Theoriebildung und For-
schung. 1. Aufl. Weinheim: Beltz. S. 39–67

Stephenson, W. (1935): Correlating Persons Instead of Tests. In: Journal of Personality 4, H. 1, S. 17–24
Stephenson, W. (1953): The Study of Behavior. Q-Technique and Its Methodology. Chicago: University of Chicago 

Press
Sünkel, W. (2013): Erziehungsbegriff und Erziehungsverhältnis. 2. Aufl. Weinheim, Basel: Juventa

Tenorth, H.-E. (2004): Wolfgang Brezinka oder: Wissenschaftliche Pädagogik im Spiegel ihrer ungelösten Probleme. 
In: Pädagogische Rundschau 58, H. 4, S. 453–465

Thomas, W.I. (1965): Person und Sozialverhalten. Neuwied: Luchterhand
Thomas, W.I./Thomas, D.S. (1928): The Child in America. Behavior Problems and Programs. New York: Alfred A. 

Knopf
Trommsdorff, G. (2005): Eltern-Kind-Beziehungen über die Lebensspanne und im kulturellen Kontext. In: Fuhrer, 

U./Uslucan, H.-H. (Hrsg.): Familie, Akkulturation und Erziehung. Migration zwischen Eigen- und Fremdkultur. 
Stuttgart: Kohlhammer. S. 40–59

Turiel, E. (1983): The Development of Social Knowledge. Morality and Convention. Cambridge, MA, London: Cam-
bridge University Press

Turiel, E./Killen, M./Helwig, C.C. (1987): Morality: It’s structure, functions, and vagaries. In: Kagan, J./
Lamb, S. (Hrsg.): The Emergence of Morality in Young Children. Chicago: University of Chicago Press. S. 155–244

Ueding, G./Steinbrink, B. (2005): Grundriß der Rhetorik. Geschichte, Technik, Methode. 4., aktualisierte Aufl. Stutt-
gart: Metzler

Uhl, S. (1996): Die Mittel der Moralerziehung und ihre Wirksamkeit. Bad Heilbrunn: Klinkhardt

Valtin, R./Walper, S. (1995): Ehrlich oder rücksichtsvoll? Höflichkeitslügen aus der Sicht von Kindern. In: Zeitschrift 
für Entwicklungspsychologie und Pädagogische Psychologie, H. 4, S. 354–373

Vinken, B. (2011): Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. 2., erweiterte und aktualisierte Aufl. Frank-
furt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag

Wagner, H.-J. (1993): Strukturen des Subjekts. Eine Studie im Anschluß an George Herbert Mead. Freie Univ., Habil.-
Schr./88 u.d.T.: Wagner, H.-J.: Handlung und Ich-Identität-Berlin, 1987. Opladen: Westdeutscher Verlag

Watzlawick, P./Beavin, J.H./Jackson, D.D. (2007): Menschliche Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien. 11., 
unveränd. Aufl. Bern: Huber

Weber, E. (1999): Pädagogik. Eine Einführung. Grundfragen und Grundbegriffe. Pädagogische Grundvorgänge und 
Zielvorstellungen – Erziehung und Gesellschaft/Politik. Donauwörth: Auer

Weber, M. (1992): Politik als Beruf. Nachwort von Ralf Dahrendorf. Stuttgart: Philipp Reclam jun.
Weinert, F.E. (2001): Concept of Competence. A Conceptual Clarification. In: Rychen, D.S./Salganik, L.H. (Hrsg.): 

Defining and selecting key competencies. Seattle: Hogrefe & Huber. S. 45–65
Wetterer, A. (2003): Rhetorische Modernisierung. Das Verschwinden der Ungleichheit aus dem zeitgenössischen Dif-

ferenzwissen. In: Knapp, G.-A./Wetterer, A. (Hrsg.): Achsen der Differenz. Gesellschaftstheorie und feministische 
Kritik II. 1. Aufl. Münster: Westfälisches Dampfboot. S. 286–319

Weyers, S. (2013): Moral. In: Andresen, S./Hunner-Kreisel, C./Fries, S. (Hrsg.): Erziehung. Ein interdisziplinäres 
Handbuch. Stuttgart, Weimar: Metzler. S. 10–19

White, F.A./Matawie, K.M. (2004): Parental Morality and Family Processes as Predictors of Adolescent Morality. In: 
Journal of Child and Family Studies 13, H. 2, S. 219–233

Wiechmann, R. (2013): Zur Verabsolutierung des Problemlösens im Kompetenzkonzept und ihren Folgen. In: Viertel-
jahresschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 89, H. 1, S. 124–147

Wieland, W. (1999): Verantwortung – Prinzip der Ethik? Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter
Wigger, L. (1983): Handlungstheorie und Pädagogik. Eine systematisch-kritische Analyse des Handlungsbegriffs als 

pädagogische Grundkategorie. Sankt Augustin: Hans Richarz
Winkler, M. (2012): Erziehung in der Familie. Innenansichten des pädagogischen Alltags. Stuttgart: Kohlhammer



|  253Literaturverzeichnis

Wippermann, C. (2013): Jungen und Männer im Spagat. Zwischen Rollenbildern und Alltagspraxis. Eine sozialwissen-
schaftliche Untersuchung zu Einstellungen und Verhalten. Berlin: BMFSFJ. Online unter: http://nbn-resolving.de/
urn:nbn:de:bsz:21-dspace–661724

Witzke, M. (2010): Konstruktivistische Implikationen von Theoriegenerierung mit Blick auf Typenbildung am Beispiel 
des MoKKiE-Projektes. In: Ecarius, J./Schäffer, B. (Hrsg.): Typenbildung und Theoriegenerierung. Methoden und 
Methodologien qualitativer Bildungs- und Biographieforschung. Opladen: Budrich. S. 233–247

Witzke, M. (2012): Über die (Un)Möglichkeit, als Vater moralisch gut zu handeln. In: Boeser-Schnebel, C./Fahren-
wald, C. (Hrsg.): Von der Vision zur Profession – die Genderperspektive in der Pädagogik. [Festschrift für Hilde-
gard Macha]. Opladen: Budrich UniPress. S. 41–50

Witzke, M./Macha, H. (2010): Methoden zur Untersuchung von Interaktionen in der Familienforschung. In: Frie-
bertshäuser, B./Langer, A./Prengel, A. (Hrsg.): Handbuch qualitative Forschungsmethoden in der Erziehungswis-
senschaft. 3., vollst. überarb. Aufl., (Neuausg.). Weinheim: Juventa. S. 723–732

Wolde, A. (2007): Väter im Aufbruch? Deutungsmuster von Väterlichkeit und Männlichkeit im Kontext von Väterin-
itiativen. 1. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

Wulf, C. (2001): Einführung in die Anthropologie der Erziehung. Weinheim, Basel: Beltz
Wulf, C. (2003): Performative Macht und praktisches Wissen im rituellen Handeln. Bourdieus Beitrag zur Ritualthe-

orie. In: Rehbein, B./Saalmann, G./Schwengel, H. (Hrsg.): Pierre Bourdieus Theorie des Sozialen. Probleme und 
Perspektiven. Konstanz: UVK. S. 173–185

Wulf, C. (2005): Zur Genese des Sozialen. Mimesis, Performativität, Ritual. Bielefeld: Transcript
Wulf, C./Althans, B./Audehm, K./Bausch, C./Göhlich, M./Sting, S./Tervooren, A./Wagner-Willi, M./Zirfas, J. 

(Hrsg.) (2001): Das Soziale als Ritual. Zur performativen Bildung von Gemeinschaften. Opladen: Leske + Budrich
Wulf, C./Zirfas, J. (2004): Bildung im Ritual. Perspektiven performativer Transritualität. In: Wulf, C./Althans, B./

Audehm, K. u.a. (Hrsg.): Bildung im Ritual. Schule, Familie, Jugend, Medien. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften. S. 359–382

Ziebertz, H.-G. (1990): Moralerziehung im Wertpluralismus. Eine empirisch-theologische Untersuchung nach mo-
ralpädagogischen Handlungskonzepten im Religionsunterricht und in der kirchlichen Jugendarbeit zu Fragen der 
Sexualität. Zugl.: Nijmegen, Kathol. Univ, Diss., 1990. Kampen, Weinheim: Deutscher Studien Verlag

Ziegler, M. (2000): Das soziale Erbe. Eine soziologische Fallstudie über drei Generationen einer Familie. Wien, Köln, 
Weimar: Böhlau

Zirfas, J. (1999): Die Lehre der Ethik. Zur moralischen Begründung pädagogischen Denkens und Handelns. Dr. nach 
Typoskript. Weinheim: Deutscher Studien Verlag



254  | Verzeichnisse

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1:	 Erhebungsmethodik (eigene Darstellung)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 93
Abb. 2:	 Q-sort-Kärtchen nach Regeltyp (eigene Darstellung)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 94
Abb. 3: 	 Q-sort-Aufgabenstellung am Beispiel des Interviewleitfadens für Eltern  

(eigene Darstellung)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 95
Abb. 4:	 Typische Alltagssituation in Familie Frinzel, gemalt von Fiona  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 128
Abb. 5:	 Alltagssituation – Familie Jenner beim Spazieren gehen – gemalt von Jana  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 152
Abb. 6:	 Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen im Kontext von Moralerziehung  

(eigene Darstellung)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 206
Abb. 7: 	 Moralerziehung in der und als Familienaufführung (eigene Darstellung)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 221

Tabellenverzeichnis

Tab. 1:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil I)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 103
Tab. 2:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil II)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 104
Tab. 3:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil III)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 105
Tab. 4:	 Sozio-ökonomische Daten der befragten Familien (Teil IV)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 106

Anhang

Die Anhänge sind unter folgender URL verfügbar:  
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:384-opus4-708304
A1: 	 Transkriptionsregeln
A2: 	 Codierregeln
A3: 	 Codebaum mit Codedefinitionen und Ankerbeispielen



forschung

forschung

Moralerziehung in der Familie
Eine empirische Studie über reziproke Vermittlungs- und
Aneignungstätigkeiten in Eltern-Kind-Beziehungen mit Fokus
auf moralbezogene Regelbrüche sowie Leit-, Selbst- und
Fremdbilder

Monika Witzke

978-3-7815-2386-9

9 783781 523869

In Familien nehmen Moralerziehung und die Entwicklung einer

moralbezogenen Identität biographisch meist ihren Ausgang. Daher

sind Prozesse der innerfamiliären Vermittlung und Aneignung des

Erziehungsgegenstands ‚Moral‘ auch von großer Relevanz für Mo-

ralerziehung und -bildung in allen anderen Feldern wie Kita, Schule,

Arbeitsstätte usw. Die vorliegende Untersuchung beschäftigt sich

mit dem Lösen von Problemen in Familien im Kontext von Verstößen

gegen Regeln, die aus Sicht der Akteure für alle Menschen gelten soll-

ten. Welche Fehlerkulturen werden in Familien praktiziert? Wie zeigen

sich ggf. Rollen bzw. Leit-, Selbst- und Fremdbilder der befragten

Mütter, Väter, Mädchen und Jungen, die das Brechen solcher Regeln

legitimieren, z.B. mit Blick auf das Geschlecht? Werden auch Kinder

als Vermittler moralbezogenen Wissens, Wollens und Könnens tätig

und falls ja, wie wird in Eltern-Kind-Beziehungen damit umgegangen?

Können oder sollen auch Kinder moralische Vorbilder sein? Werden

moralische Regeln in Familien im Sinne eines Verhandlungshaushalts

verhandelt? Diese und weitere Fragen werden in der vorliegenden

Untersuchung aus interaktionistischer Perspektive bearbeitet.

Die Autorin

Monika Witzke, Dr. phil., Diplom-Pädagogin,

Jahrgang 1982. Seit 2005 tätig in Forschung

und/oder Lehre, dabei u.a. als wissenschaftli-

che Mitarbeiterin an der Universität Augsburg,

als wissenschaftliche Referentin am Deut-

schen Jugendinstitut e.V. München und aktuell

als Lehrbeauftragte an der Katholischen

Stiftungshochschule München. Arbeits- und

Forschungsschwerpunkte: Moral- und Famili-

enforschung, qualitative Forschungsmethoden

sowie Kindheitspädagogik.

M
o
ni
ka

W
itz

ke
M
o
ra
le
rz
ie
hu

ng
in

d
er

Fa
m
ili
e


	Monika Witzke: Moralerziehung in der Familie
	Monika Witzke: Moralerziehung in der Familie. Eine empirische Studie über reziproke Vermittlungs- und Aneignungstätigkeiten in Eltern-Kind-Beziehungen mit Fokus auf moralbezogene Regelbrüche sowie Leit-, Selbst- und Fremdbilder. Verlag Julius Klinkhardt: Bad Heilbrunn, 2020
	Impressum
	Zusammenfassung
	Abstract
	Danksagung
	Inhalt
	Siglen
	A Einleitung
	1 Themenstellung und Aufbau der Arbeit
	2 Erkenntnistheoretischer Rahmen und Forschungslogik
	3 Überblick über den Forschungsstand aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive
	4 Fragestellung

	B Theoretische Fundierung
	5 Familie
	6 Moral als Erziehungsgegenstand
	7 Zusammenfassende Synthese der theoretischen Vorüberlegung

	C Methodisches Vorgehen in der empirischen Untersuchung
	8 Skizzierung des methodischen Designs des MoKKiE-Projekts

	D Ergebnisse der Untersuchung
	9 Über die Bedeutung von moralbezogenen und konventionellen Regeln in Familien auf der höchsten Abstraktionsebene
	10 Moralische Regeln in der Familienaufführung
	11 Kinderbilder im Kontext von Moralerziehung
	12 Mutter- und Vaterbilder in der innerfamiliären Moralerziehung
	13 Dimensionen innerfamiliärer Fehlerkulturen
	14 Zusammenfassung der Ergebnisse

	E Ertrag
	15 Synthese der Ergebnisse in der theoretischen Rückbindung: Moralerziehung in der und als Familienaufführung
	16 Diskussion und Ausblick

	Nachwort
	Verzeichnisse
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Tabellenverzeichnis
	Anhang

	Rückumschlag



