
Uppenkamp, Vera
Der Religionsunterricht als Klassentreffen? Klassismuskritik als Aufgabe
einer inklusiven Religionspädagogik
Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 68-84

Quellenangabe/ Reference:
Uppenkamp, Vera: Der Religionsunterricht als Klassentreffen? Klassismuskritik als Aufgabe einer
inklusiven Religionspädagogik - In: Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 68-84 -
URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346325 - DOI: 10.25656/01:34632; 10.58069/theow.2025.2.71

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346325
https://doi.org/10.25656/01:34632

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346325
https://doi.org/10.25656/01:34632


 

 

Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 
Klassismuskritik als Aufgabe einer inklusiven 
Religionspädagogik 

Vera Uppenkamp 

Religious education as a class reunion? 
Classism Critique as a Task for Inclusive Religious 
Education 

Theo-Web 02 (2025) 
ISSN: 1863-0502 
https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web  
Edited by: Susanne Schwarz und Karlo Meyer 
Hosted by: University Library Heidelberg 
Published by: DIPF – Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation 
DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 Licence: CC BY 4.0 International  



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

69 

Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 
Klassismuskritik als Aufgabe einer inklusiven 
Religionspädagogik 

Vera Uppenkamp 

Zusammenfassung  
In diesem Artikel wird Klassismus als gesellschaftliche Ordnungsstruktur und religions-
pädagogisch relevante Diskriminierungsform in den Blick genommen. Wie sich klassisti-
sche Bildungsbenachteiligung auch im Religionsunterricht zeigt, wird anhand von Bei-
spielen herausgestellt. Zudem wird skizziert, wie sich Klassismuskritik im Rahmen inklu-
siver Religionspädagogik entfalten lässt und wie ein klassismuskritisches Bildungsver-
ständnis dazu beitragen kann. Abschließend werden zwei Aufgaben für eine klassismus-
kritische Religionspädagogik formuliert: Für mehr epistemische Gerechtigkeit ist religiöse 
Bildung befreiungstheologisch zu interpretieren und für eine Schärfung des politischen 
Profils vieler inklusiver Ansätze von Religionspädagogik ist die Differenzkategorie class in-
tersektional zu bearbeiten. 

Schlagwörter: Klassismus, Bildungsgerechtigkeit, Inklusion, Bildung, Religionsunterricht 

Religious education as a class reunion? 
Classism Critique as a Task for Inclusive Religious 
Education 

Abstract 
This article examines classism as a social structure and a form of discrimination relevant 
to religious education. Examples are used to illustrate how classist educational disad-
vantage is also evident in religious education. In addition, the article outlines how criti-
cism of classism can be developed within the framework of inclusive religious education 
and how a classism-critical understanding of education can contribute to this. Finally, 
two tasks for classism-critical religious education are formulated: for greater epistemic 
justice, religious education must be interpreted in terms of liberation theology, and to 
sharpen the political profile of many inclusive approaches to religious education, the cat-
egory of difference known as class must be addressed intersectionally. 

Keywords: classism, educational equity, inclusion, education, religious education 
  



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

70 

1 Klassengesellschaft 
Aktuell wird verstärkt und abwertend über eine mögliche Umstrukturierung von Sozial-
leistungen mitsamt Kürzungen diskutiert (Jacke/Apel, 2025), wodurch Klassismus als tief 
verankerte Strukturierungsgröße von Gesellschaft sichtbar wird. In Kontexten mit großen 
Unterschieden in Besitz- und Einkommensverhältnissen kann der Glaube an eine grund-
sätzlich gerechte Welt dazu führen, dass Ungleichheiten als gerecht erscheinen, weil In-
dividuen die Verantwortung für ihre jeweilige soziale Position zugeschrieben wird (Hadar-
ics/Kende, 2025). Staatliche Interventionen wie Sozialleistungen können dann als unge-
recht erscheinen, wenn sie als Belohnung für eine ausbleibende Leistung interpretiert 
werden. Der „belief in a just world“ (ebd., 149) kann zur Akzeptanz von Reichen und zu 
Abwertungen armutsbetroffener Menschen sowie klassistischen Deutungen der Gesell-
schaft führen. Die gesamtgesellschaftliche Relevanz und Wirkung klassistischer Narra-
tive fordert zu einem kritischen Umgang mit Klassismus in pädagogischen Kontexten auf, 
wenn man diese nicht reproduzieren möchte und das Ziel verfolgt, Lernende für die 
scheinbare Normalität klassistischer Erzählungen zu sensibilisieren. 

Ausgehend von diesem pädagogischen Grundanliegen wird in diesem Artikel erarbei-
tet, wie sich Klassismuskritik als Aufgabe einer inklusiven Religionspädagogik begründen 
und gestalten lässt. Dafür wird zunächst erläutert, mit welchem Klassismusverständnis 
gearbeitet wird und welche Analysezugänge sich für eine religionspädagogische Ausei-
nandersetzung mit klassistischer Bildungsungerechtigkeit anbieten. Anschließend wird 
herausgestellt, auf welche Weise Klassismus bereits ein Thema religionspädagogischer 
Forschung ist. Anhand der Frage, inwiefern der Religionsunterricht sich als Klassentreffen 
gestaltet, wird anhand eines Beispiels erläutert, wie Unterrichtsmaterial klassismuskri-
tisch analysiert werden kann. Auf der Grundlage eines inklusiven Anspruchs werden Auf-
gaben für eine klassismuskritische Religionspädagogik formuliert und zentrale Erkennt-
nisse abschließend in einem Fazit gebündelt. 

2 Klassismus und Bildungsungerechtigkeit 
Mit dem Untertitel „Klassismuskritik als Aufgabe einer inklusiven Religionspädagogik“ 
wird eine Ausrichtung und zugleich eine Zielsetzung dieses Artikels deutlich: Religions-
pädagogik so zu denken, dass sie Klassismus erkennen, sich kritisch gegenüber Klassis-
mus verhalten und ihn möglichst überwinden kann. Dafür wird zunächst das für diesen 
Artikel genutzte Verständnis von Klassismus beschrieben, um der Frage nachzugehen, in-
wiefern die Differenzkategorie class eine Rolle in der Religionspädagogik spielt. 

2.1 Klassismus – Begriffsverständnis und Funktionsweise 
Schlagzeilen zu Bildungsungerechtigkeit tauchen immer wieder auf, wenn es neue Stu-
dienergebnisse zu Bildungschancen in Deutschland und im internationalen Vergleich 
gibt. Der Bildungstrichter1 visualisiert die ungleich verteilten Möglichkeiten zur Gestal-
tung der eigenen Bildungsbiografie in Abhängigkeit von der sozialen Herkunft. Überschrif-
ten wie „Oben hui, unten pfui“ (Füller, 2012, o. S.) nutzen die Idee einer vertikal geglieder-
ten Gesellschaft, in der es ein Oben und ein Unten gibt. Da oben hat man alle Chancen, 
dort unten bereits verloren. Das ist die Botschaft, an der statistisch auch etwas dran ist. 

Mit der Wahl der Begriffe oben und unten finden zugleich zwei Dinge statt. Zum einen 
wird auf eine gesellschaftliche Realität sozialer Ungleichheit hingewiesen, die sich mit 
dieser Unterscheidung beschreiben lässt und sprachlich Raum lässt für die Mitte. Zum 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

71 

anderen wird die Gesellschaft vertikal hierarchisch strukturiert: Oben ist gut, unten ist 
schlecht. Darin zeigt sich die Grundannahme des Klassismus, dass sich Menschen in so-
ziale Klassen aufteilen lassen (doing class) und dass diese Klassen hierarchisch struktu-
riert sind (soziale Vertikalismen). Dieses eher weite Begriffsverständnis wird im Folgenden 
genutzt und an manchen Stellen konkretisiert. Zunächst ist wichtig, auf zwei zentrale Pro-
zesse der Begründung und Genese von Klassismus hinzuweisen: Klassismus wird durch 
Prozesse der Naturalisierung und Kulturalisierung einer nach diesen Prinzipien mitgestal-
teten Differenzkategorie class geformt. Der englische, kursivierte Begriff wird hier genutzt, 
um die soziale Konstruktion der Differenzkategorie zu betonen. Naturalisierung und Kul-
turalisierung sorgen demnach nicht nur für Klassismus, sie gestalten auch die soziale Ka-
tegorie class mit, die Klassismus zugrunde liegt. 

Die Naturalisierung von class beschreiben Andreas Kemper und Heike Weinbach wie 
folgt: „In der jahrhundertealten Geschichte des Klassismus stoßen wir immer wieder auf 
die Behauptungen von der Naturgegebenheit der Fähigkeiten von Menschen und der da-
mit legitimierten Klassenordnungen“ (Kemper/Weinbach, 2021, 26). Anhand dieser An-
nahme erscheint ein mehrgliedriges Schulsystem passend und gerecht, das im merito-
kratischen Sinne sowohl Begabungs- als auch Leistungsunterschiede bedient. 

Hinter der Kulturalisierung von class stecke Kemper und Weinbach zufolge die An-
nahme, „Kultur sei etwas, zu dem die beherrschten Klassen nicht fähig seien, allenfalls in 
Form der vermeintlich kulturlosen Massenkultur“ (ebd., 27). Daraus folge für manche An-
gehörige der herrschenden Klassen, dass sie den Auftrag verspüren, andere behutsam, 
aber nicht zu sehr an ihre eigene ‚bürgerliche‘ Kultur heranzuführen (ebd.). 

Der Begriff Klassismus ist nicht fest definiert, es gibt zahlreiche engere und weitere Be-
griffsverständnisse.2 Für die folgenden Ausführungen wird mit einem eher weiten Klassis-
musbegriff gearbeitet: 

„Klassismus bezeichnet strukturelle, institutionelle, kulturelle oder auch individuelle Praktiken und Einstel-
lungen, die Menschen aus unteren sozioökonomischen Klassen bzw. Klassenmilieus stigmatisieren 
und/oder diskriminieren und soziale, kulturelle oder ökonomische Hegemonien produzieren oder reprodu-
zieren“ (Gamper/Kupfer, 2024, 195). 

Wenn man dieser Ausgangslage einer hierarchisch klassifizierten Gesellschaft folgt, lässt 
sich mit Pierre Bourdieu nach den bewussten und unbewussten Unterscheidungsprakti-
ken fragen, die erkennbar machen, wo man steht: oben, unten oder in der Mitte. Dem Ha-
bituskonzept zufolge zeigt sich das oft unbewusst in Sprache, Kleidung, Körperhaltung, 
Geschmack etc. Die Praktiken sind demnach fest in dem alltäglichen Denken und Han-
deln verankert. Stärker bewusste Unterschiede sind in der Wahl der konkreten Schule, 
des Wohnumfelds, der Freizeitgestaltung etc. zu erkennen, wobei hier eingegrenzt werden 
muss: Nicht alle haben die gleichen Freiheiten, diese Entscheidungen gleichermaßen zu 
treffen. Die Spielräume dafür sind unterschiedlich groß. Zudem lässt sich nach den Be-
wertungen dieser feinen Unterschiede (Bourdieu, 1982) fragen: Welcher Musikge-
schmack wird anerkannt? Welche sprachlichen Ausdrücke erscheinen legitim, welche 
werden abfällig kommentiert? 

2.2 Analysezugänge zu Klassismus 
Klassismus geschieht – hier braucht es die Hierarchisierung, um die Funktionsweise zu 
verstehen – von oben herab. Um die Funktionsweisen von Klassismus zu verstehen, neh-
men Markus Gamper und Annett Kupfer eine nicht trennscharf zu verstehende Unter-
scheidung zweier Analysezugänge vor. 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

72 

Der sozialstrukturell-ungerechtigkeitsorientierte Ansatz schaut auf soziale Ungleich-
heiten, die als „die relativ dauerhafte, systematische, da an Gruppenzugehörigkeiten ge-
bundene, ungleiche Verteilung von Teilhabe, Handlungsfähigkeit und/oder Erreichung an-
erkannter Lebensziele/-zustände, relevanter Ressourcen und sozialer Positionen verstan-
den werden“ (Gamper/Kupfer, 2024, 43). In religionspädagogischer Perspektive ist dieser 
Ansatz insbesondere im Bereich von Chancenungleichheit und Bildungsungerechtigkeit 
relevant (ebd., 49). Schüler:innen kommen mit ganz unterschiedlicher Kapitalausstat-
tung in die Schule und somit auch in den Religionsunterricht. Bildung, auch religiöse Bil-
dung – mit Bourdieu als inkorporiertes kulturelles Kapital verstanden – ist einigen Kindern 
bereits vor der Schulzeit in unterschiedlichem Ausmaß verfügbar, anderen kaum oder gar 
nicht. Werden diese ungleichen Startbedingungen nicht ausgeglichen, hat das die Repro-
duktion ungleicher Verhältnisse und sozialer Gruppierungen zur Folge. Die Möglichkeit, 
institutionalisiertes Kulturkapital in Form von bestimmten Schulabschlüssen zu erwer-
ben, ist dann nicht allen Schüler:innen gleichermaßen gegeben, auch wenn sie sich 
gleichermaßen anstrengen. 

Der antidiskriminatorische Ansatz betrachtet vor allem Stereotype, Vorurteile und Ab-
wertungen. Es geht dabei um die Frage, warum und wie klassistische Zuschreibungen wir-
ken. Wird Armut ständig gleichgesetzt mit Faulheit, dann stabilisiert das nicht nur die Er-
zählung von „oben“ und „unten“, sondern kann Stigmatisierungen zur Folge haben, die 
sich auf Bildungschancen auswirken. Wird von einem Kind nicht viel erwartet, weil ihm 
Faulheit unterstellt wird, dann wird es womöglich auch nicht herausgefordert und kann 
vorhandenes Potenzial nicht entfalten, da entsprechende Anforderungssituationen feh-
len (ebd., 112). Diskriminierender Klassismus hat ausschließende Konsequenzen auf 
mehreren Ebenen. Es geht um die grundsätzliche Frage, wem welche Möglichkeiten zur 
gesellschaftlichen und kulturellen Teilhabe offenstehen, wie groß die Hürden sind, die 
z. B. mit dem Bildungs- und Teilhabepaket verbunden sind (Hagemeier, 2020). Neben dem 
organisatorischen Aufwand kann auch Scham im Zusammenhang mit der Offenlegung 
der finanziellen Situation verbunden sein. Es geht aber auch um das konkrete Erleben im 
Alltag. Zum Beispiel können Vorurteile Einfluss darauf nehmen, wer sich mit wem zum 
Spielen nach der Schule verabredet, wer zu Kindergeburtstagen eingeladen wird usw. In 
religionspädagogischer Perspektive ist vor allem vor dem Hintergrund einer „Milieuveren-
gung“ (Lütze, 2016, 96) die Frage nach Diskriminierungen in Bezug auf Unterrichtsinhalte 
bedeutsam. Ebenso ist interessant, wie z. B. im Religionsunterricht Abwertungen und Zu-
schreibungen verhindert werden können, um eine inklusive Lernkultur zu gestalten. 

An dieser Stelle werden beide Zugänge genannt, da sie für die Auseinandersetzung mit 
inklusiver Religionspädagogik gleichermaßen relevant sind. Davor ist es allerdings wich-
tig, grundsätzlich zu fragen, in welchem Verhältnis Klassismus und Religionspädagogik 
zueinander stehen. 

3 Klassismus und Religionspädagogik 
Klassismus sollte in Pädagogik, Religionspädagogik und Fachdidaktik ein zentrales 
Thema sein. Soziale Ungleichheiten nehmen wesentlichen Einfluss auf Bildungschancen, 
Armut gilt als größter Risikofaktor für die Entwicklung in Kindheit und Jugend (Holz, 2008). 
Dabei geht es nicht nur um direkte Auswirkungen finanzieller Beschränkungen, sondern 
auch um den Einfluss von Armut auf die anderen Dimensionen des Lebens und Lernens, 
z. B. Gesundheit, Kultur etc., und um beschämende und abwertende Reaktionen anderer 
auf Armutsbetroffene. 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

73 

Klassismus scheint schon lange Thema des wissenschaftlichen religionspädagogi-
schen Diskurses im deutschsprachigen Raum zu sein, auch wenn der Begriff in den meis-
ten Fällen nicht explizit genannt wird. Zahlreiche Publikationen zum Thema Bildungsge-
rechtigkeit nehmen in einer sozialstrukturell-ungerechtigkeitsorientierten Perspektive Po-
sitionen ein, aus denen ungerechte Bildungschancen kritisiert werden (z. B. Köne-
mann/Mette, 2013; Grümme/Schlag, 2016; Ta Van/Biermann/Wolf et al., 2024). Studien 
zu sozialer Benachteiligung und Armut nehmen sowohl die sozialstrukturell-ungerechtig-
keitsorientierte als auch die antidiskriminatorische Perspektive ein und beleuchten die 
Rolle von Religion und Religionsunterricht (z. B. Vieregge, 2013; Uppenkamp, 2021). In der 
Studie von Frank M. Lütze (2011) zum Religionsunterricht im Hauptschulbildungsgang 
werden Klassismuserfahrungen aufgegriffen und religionsdidaktisch auf konzeptioneller 
und theologischer Ebene reflektiert. In der kinder- und jugendtheologischen Forschung 
ist ein Bewusstsein für kontextuelle Aspekte des Theologisierens zu erkennen, das über-
wiegend antidiskriminatorisch bearbeitet wird (z. B. Johnsen/Schweitzer, 2011; Bütt-
ner/Kraft, 2014; Kammeyer, 2014). Diese Auflistung ist bei Weitem nicht vollständig, aber 
sie zeigt, dass es im Fach ein Bewusstsein dafür gibt, dass Religionsunterricht nicht 
grundsätzlich gerecht ist, sondern wie andere Fächer auch innerhalb einer ungerecht 
strukturierten Gesellschaft stattfindet. Und es wird deutlich, dass die Lebens- und Lern-
bedingungen von benachteiligten Schüler:innen auch fachspezifisch in den Blick genom-
men werden. 

An einem Beispiel lässt sich veranschaulichen, welchen – auch theologischen – Mehr-
wert eine solche Aufmerksamkeit haben kann. Johannes Schimming hat vor über zehn 
Jahren ein kindertheologisches Gespräch in einer Einrichtung der Offenen Kinder- und Ju-
gendarbeit geführt, an dem Kinder im Alter von neun bis elf Jahren teilnahmen, die kaum 
bis gar nicht religiös sozialisiert waren und unter prekären Bedingungen aufwuchsen 
(Schimming, 2014, 84). In dem Gespräch ging es um Ostern und damit auch um die Auf-
erstehung Jesu. Im Gegensatz zu eher vertrauten, aus der kindertheologischen Forschung 
bekannten Deutungen des auferstandenen Jesus als „Geistmensch“ oder „Scheinge-
stalt“ (Butt, 2008, 29) finden die Kinder im Gespräch mit Schimming eigene Worte: Sie 
bezeichnen Jesus als „Halbgott“, „Zombie“ und „Frankenstein“ (Schimming, 2014, 92). 
Die Kinder finden theologisch hoch spannende Begriffe, um die Gleichzeitigkeit von Le-
ben und Tod, von G*tt (Gott)3 und Mensch zu beschreiben. Diese pauschal abzuwerten, 
weil die Wahl der Begriffe irritiert und man Jesus nicht als Zombie oder Frankenstein be-
zeichnen darf, wäre klassistisch (Uppenkamp, 2021, 279-281). Allerdings gibt Schimming 
auch zu bedenken, dass nicht jede dieser Äußerungen unbedingt eine religiöse Deutung 
sein muss und verweist dadurch auf das Risiko, das mit Sinn-Konstruktionen durch For-
schende verbunden ist (Schimming, 2014, 94). Es bleibt aber der Eindruck, dass es sich 
lohnt, aufmerksam zu sein, hinzuhören und hinzuschauen. 

4 Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 
In Anbetracht der bisherigen Ausführungen ist unter Einbezug der Klassismusforschung 
und der religionspädagogischen Forschung zu sozioökonomischen Bedingungen des Ler-
nens im Religionsunterricht zu fragen, ob für ihn die Bezeichnung Klassentreffen ange-
messen ist. Die Doppeldeutigkeit des Begriffs lädt dazu ein, sich zum einen mit der Lern-
gruppe und zum anderen mit der Präsenz von class in dieser und auch in Inhalten des 
Religionsunterrichts auseinanderzusetzen. Im Folgenden werden zwei Antworten mit un-
terschiedlichen Akzentuierungen gegeben. 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

74 

Der Religionsunterricht ist einerseits ein Klassentreffen, weil Schüler:innen mit unter-
schiedlichen sozioökonomischen Hintergründen an ihm teilnehmen, also Klassen aufei-
nandertreffen. Betrachtet man jüngere und aktuelle Statistiken, wird deutlich, dass ca. 20 
Prozent der Kinder und Jugendlichen in Deutschland über kurzfristige oder dauerhafte Er-
fahrungen des Aufwachsens in Armut verfügen (Deutsches Kinderhilfswerk, 2023, 8). Je-
des fünfte Kind gehört damit zu der Gruppe, die Klassismus erfährt bzw. dem Risiko aus-
gesetzt ist, Klassismuserfahrungen zu machen. Aufgrund von sozialräumlicher Segrega-
tion – für einige eine notwendige Folge ihrer eingeschränkten Handlungsmöglichkeiten, 
für andere eine etablierte klassistische Praktik – liegt der Anteil armutsbetroffener Schü-
ler:innen an manchen Schulen und Schulformen wesentlich höher, an anderen fällt er 
wiederum sehr gering aus. Somit ist anzunehmen, dass im Religionsunterricht als einem 
ordentlichen Schulfach zumindest in der Grundschule eine breite Mischung an Schü-
ler:innen unterschiedlicher sozialer Lagen teilnehmen, wenngleich es sich an manchen 
Orten auf bestimmte Lagen konzentriert. Zu bedenken ist, dass in der Sekundarstufe I 
schulformspezifische Unterschiede festzustellen sind: An Hauptschulen ist der Anteil an 
Schüler:innen, die evangelischen oder katholischen Religionsunterricht besuchen, etwas 
geringer als an anderen Schulformen wie Realschulen und Gymnasien (KMK, 2024, 8). 
Das lässt zwar keine direkten Rückschlüsse zu, gibt aber Hinweise darauf, dass bei Be-
rücksichtigung fortbestehender Chancenungleichheit bereits in der Grundschule die Ver-
teilung nicht gleichmäßig ist. 

Während in den 1970er Jahren noch ein deutlicher Zusammenhang von Bildungsaffini-
tät und institutionalisierter Religiosität zu erkennen war – es galt: je höher die Bildung, 
desto geringer die Kirchenbindung – ist die Lage heute differenzierter (Kläden/Wunder, 
2024, 244). Im kirchlichen Engagement zeigt sich heute eher eine größere Beteiligung hö-
her Gebildeter, was den Eindruck „einer bildungsbürgerlich auf gesellschaftliche Eliten 
hin orientierten Kirche [hinterlässt], die den Kontakt zu sozial Prekären zu verlieren droht“ 
(ebd., 245). Auf die grundsätzliche kirchliche Religiosität hat, so die Auswertung der 
sechsten Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU VI) nach sozialstrukturellen Aspek-
ten, die Kapitalausstattung einen geringen Einfluss, hier gibt eher die Orientierung an Tra-
dition bzw. Moderne innerhalb von Milieus den Ausschlag (ebd., 247-250). Mit Pierre Bour-
dieu (Bourdieu/Passeron, 1971) und aktuellen Befunden aus der Kinderarmutsforschung 
(Eidemann/Palentien/Wachs et al., 2020) ist davon auszugehen, dass sich monetäre Ar-
mut bereits in der frühen Kindheit negativ auf die Möglichkeiten der Ausgestaltung kultu-
reller und sozialer Ressourcen auswirkt. Vor dem Hintergrund sind die Befunde von Jo-
hanna Hock und David Käbisch bedeutend, die anhand der KMU VI-Daten nachweisen, 
dass religiöses Kapital, das in der Kindheit akkumuliert wird, einen „signifikant positiven 
Einfluss auf die wahrgenommene Wirksamkeit des Religionsunterrichts“ (Hock/Käbisch, 
2023, 322) hat und dass dabei die religiösen Erfahrungen in der Kindheit eine bedeutende 
Rolle spielen. Der Religionsunterricht kommt also nicht bei allen gleich gut an. Schüler:in-
nen mit wenig eigenem religiösen Kapital können nicht gleichermaßen von diesem Ange-
bot religiöser Bildung profitieren wie religiös vorgebildete Kinder. 

Zum anderen lässt sich Religionsunterricht als Klassentreffen bezeichnen, weil dort 
eine bestimmte Klasse übermäßig angesprochen zu sein scheint. Dem Religionsunter-
richt wird seit längerer Zeit eine Mittelschichtsorientierung vorgeworfen (z. B. Grümme, 
2014b; Lütze, 2016). In der Betrachtung von religionsdidaktischen Texten und Unterrichts-
materialien fällt auf, dass Armut zwar als Unterrichtsthema vorkommt, die Möglichkeit 
armer Schüler:innen in der Lerngruppe dabei aber ausgeblendet wird (z. B. Schröder, 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

75 

2022). Dieser Form der klassistischen Marginalisierung lässt sich durch eine kritische 
Analyse von Material begegnen, die auch dazu dienen kann, die eigene Position und Sicht-
weise auf ein Thema zu hinterfragen. Anhand von konkreten Fragen lässt sich dieses Vor-
gehen einer klassismuskritischen Reflexion veranschaulichen (Uppenkamp, 2020, 264): 

• Welche Formen von Armut und Reichtum werden auf welche Weise dargestellt? 
• Aus welcher Perspektive wird über Armut und Reichtum geredet? Wer redet? 
• Wie wird Gesellschaft thematisiert? Welche Aspekte werden dabei fokussiert? 

Konkretisiert am Beispiel einer Schulbuchseite aus einem aktuellen Schulbuch für den 
Religionsunterricht an Grundschulen, betitelt mit „Wir leben in einer Welt“ (Freudenber-
ger-Lötz, 2024, 29), zeigt sich das Potenzial einer derartigen Analyse. Dort ist eine Gruppe 
von Schüler:innen dargestellt, die im Beisein der Lehrkraft recherchiert. Am Rand dieser 
Zeichnung sind fünf Sprechblasen mit Aussagen zu finden, die keiner bestimmten Person 
zugeordnet sind. Zur Frage, welche Formen von Armut und Reichtum dargestellt werden, 
lässt sich sagen, dass Armut sowohl als absolute als auch als relative Armut vorkommt. 
Neben dem Hinweis auf ein Hilfsprojekt für Kinder in Nairobi, die von absoluter Armut be-
troffen sind, werden auch relativ arme Kinder in Deutschland erwähnt. Reichtum zeigt 
sich hier in Form der Möglichkeit, helfen zu können. Die Darstellung von Armut und Reich-
tum ist sehr knapp, wobei Reichtum durch die potenziell Helfenden in der abgebildeten 
Schüler:innengruppe im Raum ist. Armut, auch die relative Armut von Kindern in Deutsch-
land, findet außerhalb dieser Gruppe statt. 

Das zeigt sich auch in einer Sprechblase, in der steht: „Meine Eltern haben für arme 
Kinder in Deutschland gespendet“ (ebd.). Die Armut ist nicht im (Klassen-)Raum, sie ist 
außerhalb der abgebildeten Szene. Das macht auch die Perspektive deutlich, aus der auf 
dieser Schulbuchseite über Armut und Reichtum gesprochen wird: Es reden Schüler:in-
nen, die – so der Eindruck – nicht selbst von absoluter oder relativer Armut betroffen sind 
und in globaler Perspektive eher zu den Reichen gehören, die armen Menschen helfen 
können. Auf der Folgeseite kommen dann auch Kinder aus Nairobi zu Wort, die durch das 
Hilfsprojekt unterstützt werden. Gesellschaft wird hier glokal, also im „Zusammenspiel 
globaler und lokaler Einflüsse“ (Simojoki, 2023, 187) betrachtet, der Blick auf weltweite 
und lokale Verhältnisse gerichtet und Zusammenhänge werden angedeutet. Allerdings 
werden Gründe für große sozioökonomische Unterschiede nicht thematisiert. Lediglich 
der Hinweis auf einen „Weltladen“ (ebd.) bietet die Chance, über fairen Konsum zu spre-
chen. Im Fokus steht die Frage, wie man helfen kann, weil man – die Adressat:innen dieser 
Schulbuchseite – durch Spenden und fairen Konsum Hilfe leisten kann. 

Die Marginalisierung armutsbetroffener Perspektiven wird daran sehr deutlich, wenn-
gleich Armut nicht pauschal mit Hilfsbedürftigkeit gleichzusetzen ist. Allerdings wird 
durch die Sprechblase, in der Kinderarmut in Deutschland außerhalb dieser Szene veror-
tet und dieser mit Spenden begegnet wird, eine solche Verknüpfung hergestellt. Sie kann 
zudem als Tabuisierung von Armut in der mit der Schulbuchseite angesprochenen Lern-
gruppe interpretiert werden. Würde diese Sprechblase ersetzt durch „Ich gehe mit mei-
nen Eltern einmal pro Woche zur Tafel“, sähe das schon anders aus.4 

5 Inklusive Religionspädagogik – Klassismuskritik als Teil des 
Selbstverständnisses 
Zur Frage, wie auf konzeptioneller Ebene religionspädagogisch mit Klassismus umgegan-
gen werden kann, bieten sich aufgrund der Art der Genese und Wirkweise von Klassismus 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

76 

diversitätsbewusste, machtkritische sowie politische Ansätze innerhalb der Religionspä-
dagogik an. Daher werden im Folgenden Grundüberlegungen inklusiver Religionspädago-
gik in den Blick genommen, um herauszustellen, wie Religionspädagogik klassismuskri-
tisch gestaltet werden kann. So wie weitere Inklusionsansätze in der Religionspädagogik 
auch, liefert der Ansatz einer inklusiven Religionspädagogik der Vielfalt ein Selbstver-
ständnis, das mit einem weiten Inklusionsbegriff arbeitet: 

„[I]nklusive Religionspädagogik der Vielfalt reflektiert Lernen im Zusammenhang mit den Differenzen, die 
über Religion, sozialen Status, sexuelle Orientierung und Geschlecht sowie über Dis/Ability entstehen. Sie 
ist kritisch gegenüber allen Formen von Diskriminierung und Ausgrenzung und zielt angesichts von Hetero-
genität auf gemeinsame Lernprozesse. Der Ansatz integriert bislang getrennt verlaufende Diskussionen 
über religiöse Vielfalt, Gender, Geschlechtergerechtigkeit und sexuelle Orientierungen, soziale Benachtei-
ligung und Dis/Ability in einem interdisziplinären und intersektionalen Konzept“ (Knauth/Möller/Pithan, 
2020, 11). 

Dieser Ansatz ist geprägt von der Pädagogik der Vielfalt nach Annedore Prengel (2006). Mit 
dem Ziel der egalitären Differenz werden verschiedene Differenzkonstruktionen und sozi-
ale Kategorien in ihrer Intersektionalität reflektiert und religionsdidaktisches Handeln nor-
mativ auf Gerechtigkeit und Anerkennung ausgerichtet. 

Hier wird der antidiskriminatorische Zugang zu Klassismus deutlich: Klassismus als 
Form der Diskriminierung und Ausgrenzung ist nicht akzeptabel und dem kann und muss 
etwas entgegengesetzt werden. Der sozialstrukturell-ungerechtigkeitsorientierte Zugang 
zeigt sich darin, dass Differenzen vor allem als sozial konstruierte Kategorien verstanden 
und reflektiert werden und dass die jeweils vorhandenen Ungerechtigkeitsdiskurse zu ein-
zelnen Kategorien intersektional eingebunden werden. Ein antidiskriminatorisches 
Selbstverständnis ist in der breiten Landschaft inklusiver Religionspädagogik flächende-
ckend zu finden. Normativ orientiert an dem Prinzip der Gleichwertigkeit von Menschen, 
oftmals begründet in G*ttebenbildlichkeit (Gottebenbildlichkeit)5 und Menschenwürde, 
eint das Bestreben nach einer gerechten religiösen Bildung für alle. 

Judith Könemann betont die politisch-theologische Relevanz religionspädagogischen 
Handelns. Dabei wird explizit auf die befreiungstheologische Option für die Armen hinge-
wiesen, aus der sich der Einsatz für gerechte Bildung ableitet: 

„Im Blick auf die Biblische Überlieferung sowohl des Alten als auch des Neuen Testamentes und das Kern-
motiv der Option für die Armen sind alle Christinnen und Christen dazu aufgefordert, Verhältnisse zu kriti-
sieren, in denen Menschen ein Leben in Würde und Freiheit verweigert wird, in denen ihnen ihre grundle-
genden Rechte vorenthalten werden, und daran zu arbeiten, diese Verhältnisse zu überwinden. Verhält-
nisse, in denen Menschen beispielsweise ihr Recht auf Bildung vorenthalten oder der Zugang zu Bildungs-
prozessen aufgrund etwa sozialer Herkunft erschwert werden, sind somit auch und gerade aus christlicher 
Perspektive zu kritisieren“ (Könemann 2013, 50f.). 

Die Kritik an ungerechten Verhältnissen in Form von klassistischer Bildungsbenachteili-
gung wird hier besonders als Aufgabe von Religionspädagogik verstanden. 

6 Aufgaben einer klassismuskritischen Religionspädagogik 

6.1 Religiöse Bildung befreiungstheologisch interpretieren für mehr 
epistemische Gerechtigkeit 
Eine grundsätzliche Frage, die sich für eine klassismuskritische Religionspädagogik stellt, 
ist die, wie gerechte religiöse Bildung für alle aussehen kann. Diese Frage begleitet auch 
den religionspädagogischen Inklusionsdiskurs (z. B. Pirner, 2011; Grümme, 2017, 151-



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

77 

159; Hong, 2020). Klassismuskritisch reflektierend muss gefragt werden, was zu Bildung 
gehört und was nicht (Lütze, 2016; Uppenkamp, 2021, 345-362). Ist religiöse Bildung 
mehr als ausgewähltes, akkumuliertes, kulturelles Kapital mit einer gewissen symboli-
schen Strahlkraft? Wie exklusiv ist z. B. Humboldts Bildungsideal?6 Und wie muss ein re-
ligiöser Bildungsbegriff gestaltet werden, um klassismuskritisch zu sein? 

Ein in der G*ttebenbildlichkeit des Menschen begründeter Bildungsbegriff, wie er in re-
ligionspädagogischen Überlegungen zu Bildung oft zu finden ist, ist im Grunde recht offen 
in den Möglichkeiten der inhaltlichen Ausgestaltung. Wie in transformatorischen Bil-
dungstheorien auch, so ist Bildung hier auf eine Inhaltlichkeit angewiesen, die nicht von 
dem sich bildenden Subjekt selbst stammt (Biehl, 2003b, 128). Ein klassismuskritisches 
Verständnis religiöser Bildung ist daher aufgefordert, die von außen stammende Inhalt-
lichkeit zu reflektieren. Überlegungen dazu sind unter anderem in den Arbeiten von Bern-
hard Grümme (z. B. 2014a) zu finden, der für seinen Ansatz einer heterogenitätsfähigen 
Theorie religiöser Bildung (2017) seine bildungstheoretischen Überlegungen an den Bil-
dungsbegriff von Helmut Peukert anknüpft. Peukert versteht Bildung als Befähigung zur 
konstruktiven, inklusionsorientierten Kritik: 

„In Bildung geht es um eine reflektierende Urteilskraft, die den unmittelbaren Bezug auf Verwendungszu-
sammenhänge bricht, um eine Reflexion, die in der solidarischen Wahrnehmung der Ambivalenz mensch-
licher Existenz gegen Exklusion und Vernichtung von Menschen aufsteht und beizutragen versucht zur 
Transformation destruktiver Mechanismen, um dadurch zu einer Verfaßtheit der Gesellschaft zu kommen, 
die allen Lebensmöglichkeiten eröffnet“ (Peukert, 2000, 522). 

In ähnlicher Weise wie bei Grümme lässt sich Peukerts durchaus politischer Ansatz kriti-
scher und transformatorischer Bildung (2000; 2015) befreiungstheologisch als eine theo-
logische Akzentuierung von „Bildung als Hilfe zur Realisierung möglicher Freiheit“ (Biehl, 
2003a, 43) auf der Grundlage von intersubjektiver Anerkennung interpretieren (Uppen-
kamp, 2021, 360-362). Durch befreiungstheologisch genährte Transformationsimpulse 
ist ein konstruktiver Widerstand gegen eine gesellschaftsstabilisierende Engführung des-
sen möglich, was man unter Bildung versteht. Diese Form der Gesellschafts- und Kultur-
kritik gilt es in ein klassismuskritisches Grundverständnis von Religionspädagogik zu im-
plementieren. 

Wenn man bestimmte epistemische Horizonte nicht unterdrückt (Fricker, 2023), den 
Lebensweltbezug nicht auf bestimmte Lebenswelten begrenzt, dann kann Subjektorien-
tierung als ein Grundanliegen und zugleich als Selbstverpflichtung inklusiver Religions-
pädagogik (Witten, 2021, 299) auch im Sinne eines klassismuskritischen Bildungsver-
ständnisses realisiert werden. Daher liegt ein Schlüsselzugang zu gerechter religiöser Bil-
dung vor dem Hintergrund einer klassistisch strukturierten Gesellschaft in dem Streben 
nach epistemischer Gerechtigkeit, auch durch einen weit gefassten Bildungsbegriff. Kon-
kret heißt das, wie das Beispielmaterial zeigt, dass nicht nur eine Erkenntnisperspektive, 
nämlich die der sogenannten Mittelschicht, zur Verfügung steht und dass die Inhalte im 
Religionsunterricht nicht von ihr dominiert werden. 

6.2 Die Differenzkategorie class intersektional bearbeiten 
In sozialstrukturell-ungerechtigkeitsorientierter Perspektive sind soziale Ungleichheiten 
zu analysieren und es ist auch auf die Unterschiede zu achten, die gemacht werden. Wie 
an dem Selbstverständnis einer inklusiven Religionspädagogik der Vielfalt zu erkennen 
ist, werden die aus dem Intersektionalitätsdiskurs bekannten Kategorisierungen genutzt: 
Religion, sozialer Status, sexuelle Orientierung, Geschlecht und Dis/Ability. Mittlerweile 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

78 

nimmt auch die kritische Beschäftigung mit rassistischen Zuschreibungen zu, auch wenn 
dazu noch viel zu tun ist (z. B. ÖRF 33 [2025] H. 1). 

Class gehört in der Intersektionalitätsforschung zwar zu den Big Three – gender, class, 
race –, ist m. E. aber im Bereich inklusiver Religionspädagogik noch unterrepräsentiert, 
insbesondere vor dem Hintergrund der enormen Relevanz für Bildungschancen. Das re-
sultiert auch daraus, dass der soziale Status als wesentlich klassismusrelevante Katego-
rie laut Thorsten Knauth und Silke Reindl in einer Vergeschlechtlichung prekärer Lebens- 
und Lernbedingungen untergeht, wenngleich es beachtenswerte Interdependenzen gibt 
(Knauth/Reindl, 2023, 25-26). Diese hängt ebenso wie Tendenzen zur Religionisierung 
und Ethnisierung mit dem Arme-Jungen-Diskurs zusammen, der sich in Fortschreibung 
des Bildes vom katholischen Arbeitermädchen vom Lande seit Beginn der 2000er Jahre 
etabliert hat (Uppenkamp, 2026). 

Die für die Benennung von ungerechten sozialen Ungleichheiten notwendige Kategori-
sierung, die anhand von Differenzkategorien vorgenommen wird, bringt ein ganz grundle-
gendes Problem auf den Tisch, wodurch sozialstrukturell-ungerechtigkeitsorientierte und 
antidiskriminatorische Anliegen von Klassismuskritik miteinander in Spannung geraten. 
In dem Moment, in dem der Versuch unternommen wird, egalitäre Differenzen von nicht-
egalitären zu unterscheiden, z. B. indem sie als horizontale und vertikale Differenzen be-
nannt werden, werden zum einen ungerechte Verhältnisse klassismusbewusst aufge-
zeigt, zum anderen werden soziale Vertikalismen sprachlich reproduziert, was wiederum 
Klassismus in Form von Abwertungen befördern kann (Kemper/Weinbach, 2021, 28-32; 
Uppenkamp, 2024, 28-29). Das gilt es stets bewusst zu machen und zu reflektieren. 

Religionsunterricht kann vielleicht nicht die Welt verändern, dafür aber die Sicht von 
Menschen auf die Welt, in der sie leben. Ansätze inklusiver Religionspädagogik liefern ei-
nen kritischen Zugang zur Welt. Das diesen Ansätzen inhärente politische Profil lässt sich 
klassismuskritisch schärfen. Kritik, Empowerment, Öffentlichkeit – diese Begriffe prägen 
aktuelle Entwicklungen und Neuorientierungen innerhalb von sich politisch verstehender 
Religionspädagogik (z. B. Bucher/Domsgen, 2023; Grümme/Pirner, 2023; Herbst, 2023). 
Sie verweisen auf das gesellschaftsverändernde Potenzial politischer Theologie und Reli-
gionspädagogik. Befreiende und dekonstruktivistische Theologien, wie queere Theolo-
gien, die auch ökonomische Verhältnisse reflektieren (v. a. Althaus-Reid, 2000; 2003), 
können eine politische Inhaltlichkeit beisteuern, die den Mehrwert theologischer Zugänge 
zu gesellschaftlichen Strukturen im Allgemeinen und Klassismus im Speziellen herauszu-
stellen in der Lage ist. Zudem liefern sie theologische Perspektiven, die sich für intersek-
tionale Analysen auf der Gegenstandsebene anbieten (Könemann, 2023, 121-122). 

7 Fazit 
In die folgende, thesenhafte Bündelung fließen auch weitere Erkenntnisse ein, die zuvor 
nicht erörtert wurden. Diese Thesen können und sollen dazu anregen, sich weiter mit 
Klassismus und Möglichkeiten einer kritischen religionspädagogischen Bearbeitung zu 
beschäftigen. 

Wie die vorangegangenen Ausführungen deutlich machen, ist Klassismus kein neues 
Thema für die (inklusive) Religionspädagogik. Es hilft aber enorm, Klassismen auch als 
solche zu benennen, um ihnen entgegenzuwirken. Die bleibende Herausforderung be-
steht darin, mit der Spannung umzugehen, die sich daraus ergibt, einerseits bestehende 
Unterschiede benennen zu müssen und andererseits damit zu deren Verfestigung beizu-
tragen. Diese Spannung begleitet inklusive Ansätze seit langem, exemplarisch sei an 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

79 

dieser Stelle auf die Dramatisierung und Entdramatisierung von Geschlecht hingewiesen 
(Arzt/Jakobs/Knauth et al., 2009, 18-19). Es ist stets zu fragen, wann es sinnvoll und nötig 
ist, bestehende, ungerechte Ungleichheiten zu benennen – und damit gegebenenfalls 
klassistische Erzählungen zu reproduzieren – und wann es besser ist, die class-Unter-
scheidung nicht zu betonen. 

So wie beispielsweise Sexismus und Rassismus auch, ist Klassismus fest in die Ge-
sellschaft eingeschrieben, was es herausfordernd macht, ihn zu erkennen. Eine ihm an-
haftende, scheinbare Natürlichkeit ist eine seiner mächtigsten Eigenschaften. Leitfragen 
bei der Auswahl und Gestaltung von Material können helfen, Klassismus aufzudecken 
und in der eigenen Unterrichtsgestaltung zu vermeiden. Manchmal sind es die kleinen 
Fragen, die eine große Wirkung haben. Wer wird angesprochen? Wer kann mitreden? Auf-
bauend auf erste Fragen dieser Art lassen sich Fragen ergänzen und neue Perspektiven 
aufmachen (Uppenkamp, 2020, 264). 

Außerdem lässt sich die Reflexion der eigenen Biografie und der sozialen Positionie-
rung ebenso wie das Hinterfragen der eigenen Denk- und Ausdrucksweisen klassismus-
kritisch nutzen. Die Aufmerksamkeit für die Normalitäten, mit denen man selbst aufge-
wachsen ist, den Habitus, der sich im alltäglichen Handeln ausdrückt, lässt sich nutzen, 
um aktiv zur Vermeidung der Reproduktion von ungerechten Ungleichheiten, von Vorur-
teilen und Marginalisierungen beizutragen. Das impliziert auch die Frage, inwiefern man 
selbst Teil des Problems ist. Konkret bedeutet das auch, sich zu fragen, was für Bilder man 
eigentlich zeichnet oder schärft, wenn man von oben und unten spricht, und was Begriffe 
wie Bildungsaufstieg, Brennpunktviertel und Hartz-IV-Familie implizieren (ebd., 265). 

Auf der inhaltlichen Ebene ist Religionspädagogik herausgefordert, eigene Klassiker 
anzufragen (Lütze, 2016). Zum Beispiel steht diakonisches Lernen, oftmals fester Be-
standteil religiöser Bildung, vor der Herausforderung, dichotome Unterscheidungen von 
Hilfebedürftigen und Helfenden zu vermeiden und die Asymmetrien, die diakonischem 
Handeln traditionell innewohnen, kritisch zu beleuchten (Albert/Witten, 2025, 26). Inklu-
sive und politische Theologien lassen sich inhaltlich und methodisch einbringen, um 
klassismuskritisch epistemischer Ungerechtigkeit entgegenzuwirken. Der befreiungsthe-
ologische Dreischritt von Sehen, Urteilen und Handeln ermöglicht auch im Religionsun-
terricht transformatorische Prozesse unter Einbezug der Reziprozität von Immanenz und 
Transzendenz (Uppenkamp, 2022). Aus Haltung und Inhalt ergibt sich abschließend in 
konzentrierter Darstellung ein Leitmotiv: Echte Solidarität statt Hilfe von oben herab. Und 
zwar ganz besonders dann, wenn man dadurch liebgewonnene Privilegien loswird. 

Literaturverzeichnis 
Albert, Anika Christina/Witten, Ulrike (2025), Diakonie zwischen Inklusion und Exklusion. 

Selbst- und Fremdbilder wahrnehmen und reflektieren, in: Dies. (Hg.): Diakonie zwi-
schen Inklusion und Exklusion. Selbst- und Fremdbilder wahrnehmen, reflektieren, ge-
stalten. Bielefeld, 21-45. 

Althaus-Reid, Marcella (2000), Indecent Theology, London/New York. 
Althaus-Reid, Marcella (2003), The Queer God, London/New York. 
Arzt, Silvia/Jakobs, Monika/Knauth, Thorsten/Pithan, Annebelle (2009), Gender und Reli-

gionspädagogik der Vielfalt. Einleitung, in: Dies. (Hg.), Gender – Religion – Bildung. Bei-
träge zu einer Religionspädagogik der Vielfalt, Gütersloh, 9-28. 

Biehl, Peter (2003a), Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bil-
dung. Zur Neufassung des Bildungsbegriffs in religionspädagogischer Perspektive, in: 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

80 

Ders./Nipkow, Karl Ernst (Hg.), Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspek-
tive, Münster, 9-102. 

Biehl, Peter (2003b), Die Wiederentdeckung der Bildung in der gegenwärtigen Religions-
pädagogik. Ein Literaturbericht, in: Ders./Nipkow, Karl Ernst (Hg.), Bildung und Bil-
dungspolitik in theologischer Perspektive, Münster, 111-152. 

Boger, Mai-Anh (2019), Theorien der Inklusion. Die Theorie der trilemmatischen Inklusion 
zum Mitdenken, Münster. 

Bourdieu, Pierre (1982), Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, Frankfurt am Main. 

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1971), Die Illusion der Chancengleichheit, 
Stuttgart. 

Bucher, Georg/Domsgen, Michael (2023), Empowerment-bezogene Religionspädagogik, 
in: Grümme, Bernhard/Pirner, Manfred L. (Hg.), Religionsunterricht weiterdenken. In-
novative Ansätze für eine zukunftsfähige Religionsdidaktik (Religionspädagogik inno-
vativ 55), Stuttgart, 171-183. 

Butt, Christian (2008), „Vielleicht hätten wir ihn ja ganz vergessen, ohne dass wir noch mal 
die Auferstehung von ihm haben …“ – Grundschulkinder der 4. Klasse deuten den „un-
gläubigen Thomas“ (Johannes 20,24-29), in: Bucher, Anton A./Büttner, Gerhard/Freu-
denberger-Lötz, Petra/Schreiner, Martin (Hg.), „Sehen kann man ihn ja, aber anfas-
sen …?“ Zugänge zur Christologie von Kindern (Jahrbuch für Kindertheologie 7), 25-35. 

Büttner, Gerhard/Kraft, Friedhelm (2014, Hg.), „He! Ich habe viel Stress! Ich hasse alles.“ 
Theologisieren mit Kindern aus bildungs- und religionsfernen Milieus (Jahrbuch für Kin-
dertheologie 13), Stuttgart. 

Deutsches Kinderhilfswerk (2023, Hg.), Kinderreport Deutschland 2023. Kinderarmut in 
Deutschland, https://www.unicef.de/informieren/aktuelles/presse/-/report-card-18-
kinderarmut/344084 [Zugriff: 13.11.2025]. 

Eidemann, Jacqueline/Palentien, Christian/Wachs, Sebastian/Rensen, Lara-Joy (2020), 
Bildungsarmut in Deutschland, in: Rahn, Peter/Chassé, Karl August (Hg.), Handbuch 
Kinderarmut, Opladen/Toronto, 143-151. 

Freudenberger-Lötz (2024, Hg.), Spuren lesen. Religionsbuch 3/4, Stuttgart/Braun-
schweig. 

Fricker, Miranda (2023), Epistemische Ungerechtigkeit. Macht und die Ethik des Wissens, 
München. 

Füller, Christian (2012), Oben hui, unten pfui. Kommentar Bildungsmonitor-Studie, 
https://taz.de/Kommentar-Bildungsmonitor-Studie/!5086459/ [Zugriff: 03.11.2025]. 

Gamper, Markus/Kupfer, Annett (2024), Klassismus, Bielefeld. 
Grümme, Bernhard (2014a), Bildungsgerechtigkeit. Eine religionspädagogische Heraus-

forderung (Religionspädagogik innovativ 7), Stuttgart. 
Grümme, Bernhard (2014b), Unter Ideologieverdacht. Bildungsferne und arme Kinder in 

der Kindertheologie, in: Büttner, Gerhard/Kraft, Friedhelm (Hg.), „He! Ich habe viel 
Stress! Ich hasse alles“. Theologisieren mit Kindern aus bildungs- und religionsfernen 
Milieus (Jahrbuch für Kindertheologie 13), Stuttgart, 11-24. 

Grümme, Bernhard (2017), Heterogenität in der Religionspädagogik. Grundlagen und 
konkrete Bausteine, Freiburg im Breisgau. 

Grümme, Bernhard/Pirner, Manfred L. (2023), Öffentliche Religionspädagogik, in: Dies. 
(Hg.), Religionsunterricht weiterdenken. Innovative Ansätze für eine zukunftsfähige Re-
ligionsdidaktik (Religionspädagogik innovativ 55), Stuttgart, 144-158. 

https://www.unicef.de/informieren/aktuelles/presse/-/report-card-18-kinderarmut/344084
https://www.unicef.de/informieren/aktuelles/presse/-/report-card-18-kinderarmut/344084
https://taz.de/Kommentar-Bildungsmonitor-Studie/!5086459/


Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

81 

Grümme, Bernhard/Schlag, Thomas (2016, Hg.), Gerechter Religionsunterricht. Reli-
gionspädagogische, pädagogische und sozialethische Orientierungen (Religionspäda-
gogik innovativ 11), Stuttgart. 

Hadarics, Márton/Kende, Anna (2025), Belief in a Just World as a Basis for Biased Sytem 
Attitudes and Their Palliative Effect: The Context Matters, in: Social Psychological and 
Personality Science, 16 (2025) 2, 149-158, 
https://doi.org/10.1177/19485506231204463 [Zugriff: 13.11.2025]. 

Hagemeier, Felicitas (2020), Das Bildungs- und Teilhabepaket: Eine Analyse der Hürden 
und Chancen der Inanspruchnahme und Umsetzung der Leistungen für Bildung und 
Teilhabe aus der Perspektive der Schulsozialarbeit, Dissertation (Universität Duisburg-
Essen), https://doi.org/10.17185/duepublico/71528 [Zugriff: 27.11.2025]. 

Herbst, Jan-Hendrik (2023), Kritisch-emanzipatorische Religionspädagogik, in: Grümme, 
Bernhard/Pirner, Manfred L. (Hg.), Religionsunterricht weiterdenken. Innovative An-
sätze für eine zukunftsfähige Religionsdidaktik (Religionspädagogik innovativ 55), 
Stuttgart, 159-170. 

Hock, Johanna/Käbisch David (2023), Religiöse Facetten des kulturellen Kapitals. Religi-
öse Bildung als Beitrag zur Bildungsgerechtigkeit im Spiegel der sechsten Kirchenmit-
gliedschaftsuntersuchung der EKD, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 
22 (2023) 2, 310-330, https://doi.org/10.23770/tw0316 [Zugriff: 14.11.2025]. 

Holz, Gerda (2008), Armut verhindert Bildung – Lebenslagen und Zukunftschancen von 
Kindern, in: Sanders, Karin/Weth, Hans-Ulrich (Hg.), Armut und Teilhabe. Analysen und 
Impulse zum Diskurs um Armut und Gerechtigkeit, Wiesbaden, 69-95. 

Hong, Sungsoo (2020), Heterogenität, Inklusion und Bildung – pädagogische und religi-
onspädagogische Anmerkungen zu den drei Leitbegriffen im aktuellen Inklusionsdis-
kurs, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 19 (2020) 1, 399-412, 
https://doi.org/10.23770/tw0141 [Zugriff: 14.11.2025]. 

Jacke, Christiane/Apel, Johanna (2025), Neue Details zur Bürgergeldreform: Niedrigere 
Schonvermögen, härtere Sanktionen, kaum Einsparungen, https://www.rnd.de/poli-
tik/buergergeld-reform-neue-details-bekannt-was-geplant-ist-
2FPTJIH3YJGRPH6TP5YTGVI3EM.html [Zugriff: 03.11.2025]. 

Jacobs, Charlotte (2025), Solidarität aus Klassenperspektive. Eine Betrachtung der inter-
sektionalen Dimensionen kapitalistischer Gesellschaftsverhältnisse, in: Ott, Ta-
bea/Bleher, Hannah/Jacobs, Charlotte/Jäger, Sarah/Kunkel, Nicole (Hg.), Solidarität in 
einer digitalen Welt. Intersektionale Dimensionen feministisch-theologischer Ethik 
(Research in Contemporary Religion 40), Göttingen, 147-164. 

Johnsen, Elisabeth Tveito/Schweitzer, Friedrich (2011), Was ist kritische Kindertheologie? 
Vergleichende Perspektiven aus Norwegen und Deutschland, in: Bucher, Anton 
A./Büttner, Gerhard/Freudenberger-Lötz, Petra/Schreiner, Martin (Hg.), „Gott gehört so 
ein bisschen zur Familie.“ Mit Kindern über Glück und Heil nachdenken (Jahrbuch für 
Kindertheologie 10), Stuttgart, 25-36. 

Kammeyer, Katharina (2014), Kinder- und Jugendtheologie auf dem Weg zur Inklusion – 
Kontextuelle und emanzipatorische Beispiele, in: Dies./Zonne, Erna/Pithan, Annebelle 
(Hg.), Inklusion und Kindertheologie (Inklusion – Religion – Bildung 1), Münster, 9-29. 

Kemper, Andreas/Weinbach, Heike (2021), Klassismus. Eine Einführung, 4. Aufl., Müns-
ter. 

Kläden, Tobias/Wunder, Edgar (2024), Sozialstrukturelle Ungleichheiten und ihre Bezie-
hungen zur Religiosität, in: Sozialwissenschaftliches Institut der EKD/Katholische 

https://doi.org/10.1177/19485506231204463
https://doi.org/10.17185/duepublico/71528
https://doi.org/10.23770/tw0316
https://doi.org/10.23770/tw0141
https://www.rnd.de/politik/buergergeld-reform-neue-details-bekannt-was-geplant-ist-2FPTJIH3YJGRPH6TP5YTGVI3EM.html
https://www.rnd.de/politik/buergergeld-reform-neue-details-bekannt-was-geplant-ist-2FPTJIH3YJGRPH6TP5YTGVI3EM.html
https://www.rnd.de/politik/buergergeld-reform-neue-details-bekannt-was-geplant-ist-2FPTJIH3YJGRPH6TP5YTGVI3EM.html


Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

82 

Arbeitsstelle für missionarische Pastoral (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Re-
levanz von Religion und Kirche in der pluralen Gesellschaft. Analysen zur 6. Kirchen-
mitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig/Baden-Baden, 243-254. 

KMK (2024), Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2023/24. Teilnehmende Schüle-
rinnen und Schüler allgemeinbildender Schulen in öffentlicher Trägerschaft nach 
Schularten (aufgegliedert nach Religionsunterrichten, Ethik und weiteren Ersatzunter-
richten) für den Primar- und Sekundarbereich I, https://www.kmk.org/dokumentation-
statistik/statistik/schulstatistik/religionsunterricht.html [Zugriff: 13.11.2025]. 

Knauth, Thorsten/Möller, Rainer/Pithan, Annebelle (2020), Einleitung: Inklusive Religions-
pädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktische Konkretionen, in: 
dies. (Hg.), Inklusive Religionspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und 
didaktische Konkretionen (Religious Diversity and Education in Europe 42), Münster, 
11-13. 

Knauth, Thorsten/Reindl, Silke (2023), Religiöse Bildung an den Rändern der Vielfalt. So-
ziale Benachteiligung, Religion, Geschlecht – eine Einführung, in: Dies./Jochimsen, 
Maren A. (Hg.), Religiöse Bildung an den Rändern der Vielfalt. Soziale Benachteiligung, 
Religion, Geschlecht, Münster, 17-39. 

Könemann, Judith (2013), Bildungsgerechtigkeit (k)ein Thema religiöser Bildung? Norma-
tive Orientierungen in der Religionspädagogik, in: Dies./Mette, Norbert (Hg.), Bildung 
und Gerechtigkeit. Warum religiöse Bildung politisch sein muss (Bildung und Pastoral, 
2), Ostfildern, 37-51. 

Könemann, Judith (2023), Geschlechterverhältnisse und Intersektionalität in der Religi-
onspädagogik. Das Potenzial eines Ansatzes, in: Knauth, Thorsten/Reindl, 
Silke/Jochimsen, Maren A. (Hg.), Religiöse Bildung an den Rändern der Vielfalt. Soziale 
Benachteiligung, Religion, Geschlecht, Münster, 113-125. 

Könemann, Judith/Mette, Norbert (2013, Hg.), Bildung und Gerechtigkeit. Warum religiöse 
Bildung politisch sein muss (Bildung und Pastoral 2), Ostfildern. 

Lütze, Frank M. (2011), Religionsunterricht im Hauptschulbildungsgang. Konzeptionelle 
Grundlagen einer Religionsdidaktik für den Pflichtschulbereich der Sekundarstufe I 
(Arbeiten zur praktischen Theologie 47), Leipzig. 

Lütze, Frank M. (2016), Redet die Religion auch mit den Ungebildeten unter ihren Veräch-
tern? Protestantische Überlegungen zur Bildungsgerechtigkeit, in: Grümme, Bern-
hard/Schlag, Thomas (Hg.), Gerechter Religionsunterricht. Religionspädagogische, 
pädagogische und sozialethische Orientierungen (Religionspädagogik innovativ 11), 
Stuttgart, 96-109. 

Markschies, Christoph (2011), Zur Freiheit befreit. Bildung und Bildungsgerechtigkeit in 
evangelischer Perspektive, Frankfurt am Main. 

Peukert, Helmut (2000), Reflexionen über die Zukunft von Bildung, in: Zeitschrift für Päda-
gogik 46 (2000) 4, 507-524. 

Peukert, Helmut (2015), Zur Neubestimmung des Bildungsbegriffs, in: Ders., Bildung in 
gesellschaftlicher Transformation, hg. v. Ottmar John und Norbert Mette, Paderborn, 
33-43. 

Pirner, Manfred L. (2011), Inklusion und Anthropologie – Christlich-pädagogische Per-
spektiven, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 10 (2011) 2, 155-167. 

Prengel, Annedore (2006), Pädagogik der Vielfalt. Verschiedenheit und Gleichberechti-
gung in Interkultureller, Feministischer und Integrativer Pädagogik, 3. Aufl., Wiesba-
den. 

https://www.kmk.org/dokumentation-statistik/statistik/schulstatistik/religionsunterricht.html
https://www.kmk.org/dokumentation-statistik/statistik/schulstatistik/religionsunterricht.html


Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

83 

Schimming, Johannes (2014), „Der ist ausgebrochen!“ – als Halbgott oder Zombie? Ein 
Gespräch über Ostern mit bildungs- und religionsfernen Kindern in der Offenen Kinder- 
und Jugendarbeit, in: Büttner, Gerhard/Kraft, Friedhelm (Hg.), „He! Ich habe viel Stress! 
Ich hasse alles“. Theologisieren mit Kindern aus bildungs- und religionsfernen Milieus 
(Jahrbuch für Kindertheologie 13), Stuttgart, 83-94. 

Schröder, Bernd (2022), Armut/Reichtum/Eigentum, in: Simojoki, Henrik/Rothgangel, 
Martin/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.), Ethische Kernthemen. Lebensweltlich – theologisch-
ethisch – didaktisch (Theologie für Lehrerinnen und Lehrer 4), 3., komplett neu erarbei-
tete Auflage, Göttingen, 52-62. 

Simojoki, Henrik (2023), Religionspädagogik im globalen Horizont, in: Grümme, Bern-
hard/Pirner, Manfred L. (Hg.), Religionsunterricht weiterdenken. Innovative Ansätze für 
eine zukunftsfähige Religionsdidaktik (Religionspädagogik innovativ 55), Stuttgart, 
184-199. 

Ta Van, Juliane/Biermann, Katharina/Wolf, Janine/Dechow, Jens (2024, Hg.), „Niemand 
darf verloren gehen …?“ Interdisziplinäre Perspektiven im Schnittfeld von Bildungsge-
rechtigkeit und evangelischem Bildungshandeln, Münster. 

Uppenkamp, Vera (2020), Armut und Reichtum, in: Knauth, Thorsten/Möller, Rainer/Pit-
han, Annebelle (Hg.), Inklusive Religionspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grund-
lagen und didaktische Konkretionen (Religious Diversity and Education in Europe 42), 
Münster, 257-268. 

Uppenkamp, Vera (2021), Kinderarmut und Religionsunterricht. Armutssensibilität als re-
ligionspädagogische Herausforderung (Religionspädagogik innovativ 42), Stuttgart. 

Uppenkamp, Vera (2022), Armutssensibilität als religionspädagogische Herausforde-
rung – Spannungsverhältnisse im fachdidaktischen Transfer der 'Option für die Armen', 
in: Harmening, Anda-Lisa/Leinfellner, Stefanie/Meier, Rebecca (Hg.), Wissenstransfer. 
Aufgabe, Herausforderung und Chance kulturwissenschaftlicher Forschung (Interdis-
ziplinäre Studien des Paderborner Graduiertenzentrums für Kulturwissenschaften 1), 
Darmstadt, 229-258. 

Uppenkamp, Vera (2024), Bildungsungerechtigkeit ist kein Versehen. Zum Umgang mit so-
zialen Ausgrenzungen und Bildungsungerechtigkeiten im Kontext einer inklusiven Reli-
gionspädagogik der Vielfalt, in: Ta Van, Juliane/Biermann, Katharina/Wolf, Janine/De-
chow, Jens (Hg.), „Niemand darf verloren gehen …?“ Interdisziplinäre Perspektiven im 
Schnittfeld von Bildungsgerechtigkeit und evangelischem Bildungshandeln, Münster, 
21-32. 

Uppenkamp, Vera (2026), Der Arme-Jungen-Diskurs in der Religionspädagogik. Eine inter-
sektionale Analyse, in: Kamcili-Yildiz, Naciye/Konz, Britta/Willems, Joachim (Hg.), Re-
ligiöse Diversität intersektional, Berlin (im Erscheinen). 

Vieregge, Dörthe (2013), Religiosität in der Lebenswelt sozial benachteiligter Jugendli-
cher. Eine empirische Studie (Religious Diversity and Education in Europe 26), Münster. 

Witten, Ulrike (2021), Inklusion und Religionspädagogik. Eine wechselseitige Erschlie-
ßung (Religionspädagogik innovativ 38), Stuttgart. 



Uppenkamp, Der Religionsunterricht als Klassentreffen? 

 
Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/ 10.58069/theow.2025.2.71 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

84 

Dr. Vera Uppenkamp ist Juniorprofessorin für Evangelische Religionspädagogik am Institut für Ethik und 
Theologie der Leuphana Universität Lüneburg. Ihre Forschungsschwerpunkte sind inklusive Religionspäda-
gogik, Armut und Bildungsgerechtigkeit sowie Genderthemen und Queere Theologien. 

 
1 Ein Beispiel des Bildungstrichters ist hier zu finden: https://www.tu-braunschweig.de/koordinierungsstel-
lediversity/fokus2022/konzept [Zugriff: 03.11.2025] (Anouk Almstedt/TU Braunschweig). 
2 Klassenanalytische, an kapitalistischer Gesellschaftsorganisation orientierte Klassismusverständnisse, 
die unter anderem das Verhältnis von Personen zu Produktionsmitteln als Unterscheidungskriterium von 
arbeitender und kapitalbesitzender Klasse nutzen, finden hier keine Berücksichtigung, werden aber inter-
national und zunehmend auch im deutschsprachigen Raum in der theologischen Ethik verwendet (Jacobs, 
2025, 150-153). 
3 Die Schreibweise mit Sternchen wird hier gewählt, um geschlechtsbezogene Konnotationen des Begriffs 
„Gott“ mit männlichem Genus zu vermeiden. Die Ergänzung in Klammern dient dem Barriereabbau.  
4 Die durch eine solche Sprechblase geschaffene Sichtbarkeit von Armut steht in Spannung zu dem Anlie-
gen, Armut nicht als akzeptable Gegebenheit darzustellen. Zum Umgang mit dieser Spannung könnte die 
Arbeit mit dem inklusionstheoretischen Trilemma von Mai-Anh Boger (2019) hilfreich sein. Ich danke Hanna 
Roose für diesen wertvollen Impuls. 
5 Siehe Endnote 3. 
6 Eine Kritik an Humboldts Bildungsideal ist z. B. bei Christoph Markschies (2011, 57-59) zu finden, der darin 
eine neue Form der gesellschaftlichen, hierarchischen Differenzierung sieht, die statt des Adels die Bil-
dungselite privilegiert. 

https://www.tu-braunschweig.de/koordinierungsstellediversity/fokus2022/konzept
https://www.tu-braunschweig.de/koordinierungsstellediversity/fokus2022/konzept

