
Stracke-Bartholmai, Matthias
Kritische Potentiale der Auseinandersetzung mit Klassismus in Theologie und
Religionspädagogik
Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 153-165

Quellenangabe/ Reference:
Stracke-Bartholmai, Matthias: Kritische Potentiale der Auseinandersetzung mit Klassismus in Theologie
und Religionspädagogik - In: Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 153-165 -
URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346370 - DOI: 10.25656/01:34637; 10.58069/theow.2025.2.65

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346370
https://doi.org/10.25656/01:34637

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346370
https://doi.org/10.25656/01:34637


 

 

Kritische Potentiale der Auseinandersetzung mit 
Klassismus in Theologie und Religionspädagogik  

Matthias Stracke-Bartholmai 

Critical Potentials of Adressing Classism in Theology and 
Religious Education 

Theo-Web 02 (2025) 
ISSN: 1863-0502 
https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web  
Edited by: Susanne Schwarz und Karlo Meyer 
Hosted by: University Library Heidelberg 
Published by: DIPF – Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation 
DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 Licence: CC BY 4.0 International  



Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 154 

Kritische Potentiale der Auseinandersetzung mit 
Klassismus in Theologie und Religionspädagogik 

Matthias Stracke-Bartholmai 

Zusammenfassung 
Angesichts der Auseinandersetzung mit Bildungsgerechtigkeit und Armutssensibilität in 
der Religionspädagogik stellt sich die Frage nach dem Mehrwert des Klassismusbegriffs. 
In drei Feldern wird aufgezeigt, dass und wie Klassismuskritik und -forschung ein eigenes 
kritisches Potential einträgt. Dies betrifft (1.) die Möglichkeit der Benennung, Sichtbarma-
chung und Kritik klassistischer Praktiken und Denkweisen sowie eine bessere theoreti-
sche Anschlussfähigkeit an Diskurse zu anderen Diskriminierungsformen. Die Klassis-
musperspektive verdeutlicht zudem (2.) den Bedarf einer stärkeren Auseinandersetzung 
mit der „Macht der Bildung“ (Ricken) und schärft so den Blick für Probleme der religions-
pädagogischen Fokussierung auf Bildung. Zuletzt wird (3.) die klassistische Struktur des 
wissenschaftlichen Felds selbst zum Gegenstand der Kritik. 

Schlagwörter: Klassismus, Bildungsgerechtigkeit, Bildungskritik, Intersektionalität, epis-
temische Ungerechtigkeit 

Critial Potentials of Adressing Classism in Theology and 
Religious Education 

Abstract 
Given the existing discourse on educational justice and sensitivity to poverty in religious 
education, the question arises as to what the introduction of the term classism brings to 
the table. In three areas, it is demonstrated that critique and research on classism indeed 
develop critical potential. This concerns (1.) the ability to identify, make visible, and cri-
tique classist practices and ways of thinking, as well as a better theoretical connectivity 
to discourses on other forms of discrimination. Furthermore (2.), the perspective of 
classism highlights the need for a stronger engagement with the power of education 
(„Macht der Bildung“, Ricken) and thus sharpens the focus on issues related to the em-
phasis on ‚Bildung‘ in religious education. Finally (3.), the classist structure of the aca-
demic field itself becomes the subject of critique. 

Keywords: Classism, Educational Justice, Bildung, Intersectionality, Epistemic Injustice 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 155 

Einleitung 
Legt man eine Klassismusdefinition (bspw. Gamber/Kupfer, 2023)1 neben die einschlä-
gige religionspädagogische Literatur zu den Stichworten Bildungsgerechtigkeit, Gerechter 
Religionsunterricht und Armutssensibilität (bspw. Könemann/Mette, 2013; 
Grümme/Schlag, 2016; Knauth/Möller/Pithan, 2020; Uppenkamp, 2021) drängt sich die 
Frage auf, ob unter dem Stichwort Klassismus gar nicht so alter Wein in neue Schläuche 
gefüllt wird. Auch Vera Uppenkamp (2025, in diesem Heft) kommt in ihrer Analyse zu dem 
Schluss: „Klassismus [ist] kein neues Thema für die (inklusive) Religionspädagogik.“ 

Ich möchte im Folgenden drei Potentiale aufzeigen, an denen deutlich wird, warum die 
Auseinandersetzung mit Klassismus bzw. Klassismusforschung zwar kein neues Thema 
einbringt, als Perspektive aber den Wunsch nach „Irritationen, neue Orientierungen und 
selbstkritische Befragungen“ (Grümme/Schlag, 2016b, 12) einlöst und die bisherige the-
ologische und religionspädagogische Beschäftigung mit Bildungsgerechtigkeit und Armut 
entscheidend ergänzt. Dazu nehme ich zunächst (1.) das kritische Potential der Begriff-
lichkeit Klassismus sowie die Anschlussfähigkeit an verwandte Diskurse in den Blick. In 
einem zweiten Schritt (2.) zeige ich, wie die der Klassismusperspektive inhärente Bil-
dungskritik dazu führt, bisher religionspädagogisch nur zögerlich rezipierte erziehungs-
wissenschaftliche Perspektiven stärker in den Fokus zu rücken. Zuletzt (3.) richte ich den 
Blick auf die Wissenschaft als „klassistisch strukturiertes Feld“ (Seeck/Kottwitz, 2025, 
11) und damit verbundener epistemischer Ungerechtigkeit.

1 Klassismus als strukturelle Diskriminierungsform benennbar machen 
Der Begriff Klassismus ermöglicht es, diskriminierende Praktiken und Strukturen klar zu 
benennen, ohne mit Begriffen wie armutsbezogen, sozial oder sozio-ökonomisch um-
schreiben zu müssen. Zugleich trifft der Vorwurf von Klassismus (hoffentlich) stärker: Wer 
möchte schon gerne einer mit -ismus endenden Diskriminierungsform bezichtigt wer-
den? So macht es einen Unterschied, ob man der Denkschrift „Gerechte Teilhabe“ (EKD, 
2006) mangelnde Parteilichkeit und unzureichende Kritik am Verhältnis von arm und reich 
nachweist (vgl. die inhaltlich scharfe Kritik bei Globig, 2014) oder davon spricht, dass 
diese Denkschrift in weiten Teilen klassistisch argumentiert.2 

In Reaktion auf die zeitzeichen-Ausgabe zum Thema Klassismus (vgl. Kosch, 2023) er-
hebt der Systematiker Johannes Fischer den Vorwurf, der Klassismusbegriff beschreibe 
ein Phänomen, „das es gar nicht gibt“ und fungiere als „Waffe“: „[D]ie Funktion dieses 
Ausdrucks und der Gebrauch, der von ihm gemacht wird, [ist] eindeutig moralisch. Es 
geht darum, etwas moralisch Schlechtes zu benennen und aufzudecken, das überwun-
den werden soll“ (Fischer, 2023). Während ich seine Beobachtung hinsichtlich des mora-
lischen Gebrauchs für durchaus zutreffend halte, gilt dies für die weitere Kritik nicht: So 
bleiben die Betroffenen laut Fischer „ganz außerhalb des Blickfelds“ (ebd.). Wenn ich vor-
schlage, das kritische Potential des Klassismusbegriffs stärker zu nutzen (in diesem Sinne 
als „Waffe“), dann jedoch gerade, um „moralisch zu sensibilisieren für diejenigen, die […] 
betroffen sind“ (ebd.) – in diesem Fall davon, wie ihre Kirche über sie spricht und welche 
Bilder sie von Armutsbetroffenen vermittelt – und daraus entsprechende Konsequenzen 
zu ziehen. So drängt sich die Frage auf, wie sinnvoll es ist, dass „Gerechte Teilhabe“ wei-
terhin als prominente Äußerung der EKD zum Thema Armut auf ihrer Website zu finden ist 
(suchmaschinenübergreifend einer der Toptreffer zu „EKD Armut“). 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 156 

Anders als Fischer behauptet, ist Klassismus auch keineswegs „eine Erfindung von 
Menschen, die sich die Welt im Kopf zurechtlegen“ (2023), da der Klassismusbegriff ge-
rade nicht im Elfenbeinturm, sondern an der Schnittstelle zwischen Sozialen Bewegun-
gen und akademischen Debatten zu verorten ist (Seeck/Kottwitz, 2025, 7). 

Die Benennung von Klassismus beugt zudem der Unsichtbarmachung oder Verneben-
sächlichung des Phänomens vor (Seeck, 2024, 106; Kemper/Weinbach, 2022, 34, 175-
178). Wie bell hooks pointiert anmerkt, kommt Klassismus nämlich selbst dort, wo an-
dere Differenzkategorien in den Blick genommen werden, oftmals nicht vor: „Heutzutage 
ist es angesagt, über Themen wie race oder Gender zu sprechen; das weniger coole 
Thema ist Klasse. Es ist das Thema, bei dem wir alle verkrampfen, nervös werden, nicht 
sicher sind, wo wir stehen“ (2020, 7). 

Umgekehrt kommt Klassismus nicht unverbunden zu anderen Diskriminierungsfor-
men in den Blick, was auch an der ursprünglichen Verortung in Schwarzen und lesbisch-
feministischen Kontexten liegt (Seeck, 2024, 14). Auch der Kontext der wohl ersten Ver-
wendung des Begriffs im deutschsprachigen Raum unterstreicht die Verknüpfung mit an-
deren Diskursen: Das Buch der niederländischen Sozialarbeiterin und Schriftstellerin 
Anja Meulenbelt (1988) trägt den Untertitel: „Über Sexismus, Rassismus und Klassismus“ 
(und berücksichtigt darüber hinaus auch Antisemitismus). Ihren Ansatz beschreibt sie im 
Sinne einer Intersektionalität avant la lettre:  

„In diesem Buch versuche ich, die drei großen Systeme der Unterdrückung, die eben nicht nur nebeneinan-
der bestehen, sondern auch in ihrer Verquickung miteinander wirken, sowohl einzeln zu behandeln, als 
auch die Übereinstimmungen und Zusammenhänge zwischen ihnen aufzuzeigen“ (ebd., 21). 

In dieser Hinsicht ist die Tradition der Klassismuskritik hochgradig anschlussfähig an 
das Anliegen einer Inklusiven Religionspädagogik der Vielfalt, die „getrennt verlaufende 
Diskussionen über religiöse Vielfalt, Gender, Geschlechtergerechtigkeit und sexuelle Ori-
entierungen, soziale Benachteiligung und Dis/Ability in einem interdisziplinären und inter-
sektionalen Konzept [integriert]“ (Knauth/Möller/Pithan, 2020b, 11). Auch theoretisch 
lohnt der Blick auf bzw. die Verknüpfung mit anderen Diskursen. So benennen Hannah 
Drath und Jan Woppowa im Bezug auf Rassismuskritik Desiderate, die auch für Klassis-
mus durchzubuchstabieren wären, darunter die Vertiefung wissenschaftstheoretischer 
Fragestellungen; u.a. mit Blick auf perspektiviertes Wissen und die Rolle von Erfahrungen 
(siehe 2.).  

Ein weiterer Vorteil der Verwendung des Begriffs Klassismus besteht darüber hinaus 
mit Blick auf die Zielperspektive. Anders als im Falle der Begriffe Bildungsgerechtigkeit 
oder Armutssensibilität ist diese eindeutig: Wie im Falle von Rassismus oder Sexismus 
kann es bei Klassismus im Grunde nur um eine Überwindung des Phänomens gehen. Die 
Vision ist eine Gesellschaft ohne Klassen (Kunze, 2020, 20) bzw. eine sozial gerechte Ge-
sellschaft (Seeck, 2024, 17-22). Zur Frage, wie diese konkret aussehen würde, beschreibt 
Francis Seeck eine – auch für den RU attraktive und gangbare – Methode, dazu ins Ge-
spräch zu kommen: Was, wenn über Nacht ein Wunder geschieht und die sozial gerechte 
Gesellschaft Realität wird … „Woran würden Sie merken, dass Sie in einer sozial gerech-
ten Gesellschaft aufgewacht sind?“ (2024, 18). 

2 Klassismuskritik als Verstärker von Bildungskritik 
„Schule und Unterricht haben ein massives Problem mit Fragen der Bildungsgerechtig-
keit“ (Grümme/Schlag, 2016b, 9). Angesichts dieser unverändert zutreffenden Beobach-
tung verwundert es wenig, dass Bildung ein wichtiges Feld der Klassismusforschung ist, 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 157 

die Bildung bzw. das Bildungssystem auf „klassistische Strukturen, Selektionsmechanis-
men, Vorurteile, Zuschreibungen und Machtverhältnisse“ (Abou, 2024, 6) untersucht. Da-
bei geht die Kritik über die Thematisierung mangelnder Chancengleichheit und Bildungs-
gerechtigkeit hinaus (Kemper/Weinbach, 2022, 22); in den Fokus rückt auch die Gering-
schätzung des kulturellen Kapitals derer, die nicht vom Bildungssystem profitieren. 

„Dies wird im Kontext von Klassismusanalysen als massive Form der Diskriminierung verstanden […]. Die 
Lernkultur ist eine Mittelklassenkultur und die Kultur ‚der anderen‘, vermeintlich ‚unteren‘ Klassen, ist daran 
gemessen eine Defizitkultur. So wird Beteiligung am Bildungssystem als Zugang definiert, der die Defizite 
im günstigsten Fall aufheben soll. Im System selbst wird jedoch die Ausgrenzung hergestellt“ (ebd.). 

Die Maßstäbe des Bildungssystems seien daher als Resultat von Diskriminierungsstruk-
turen zu verstehen, die durch dieses aufrecht erhalten werden, während soziale und ma-
terielle Verhältnisse und daraus resultierende Benachteiligung als individuelles Problem 
erscheinen – sowohl von außen als auch den Betroffenen selbst (ebd., 23; vgl. auch Abou, 
2024, 43). Neben der Veränderung des Bildungssystems im Sinne besserer Zugänglichkeit 
„geht es also immer auch darum, die Bildung selbst als potenziell herrschaftsförmig zu 
begreifen und daraus die Konsequenz zu ziehen, auch diese neu zu denken und umzuge-
stalten. Zugänge zur ‚legitimen‘ Bildung sind dementsprechend nur eine Teillösung“ 
(Kemper/Weinbach, 2022, 124). Auch Tanja Abou (2024, 70) beschreibt den unauflösba-
ren Widerspruch, „sich ein komplett anderes System zu wünschen und gleichzeitig im Be-
stehenden nach Lösungen und Entlastungen zu suchen“. 

Die bisherige religionspädagogische Literatur zum Themenkomplex Armut/Bil-
dung/Gerechtigkeit konzentriert sich – aus naheliegenden Gründen – insbesondere auf 
den Religionsunterricht mit Blick auf Inhalte, Materialien und den Beitrag des Religions-
unterrichts zu Un-/Gerechtigkeit. Weniger berücksichtigt wird Bildungs(system)kritik und 
wenn doch, dann meist insoweit, als Leerstellen und Fehlentwicklungen korrigiert werden 
sollen. Die bei Markschies (2011, 28) formulierte Grundannahme wird weithin geteilt: 
„Wenn ein theologisch gehaltvoller Bildungsbegriff entwickelt wird, impliziert er automa-
tisch zugleich ein Konzept von Bildungsgerechtigkeit.“ Diese Hochschätzung der Bildung 
als „zentrale[r] Idee“ (Kunstmann, 2017, 369) der Religionspädagogik und auch der Prak-
tischen Theologie (Albrecht, 2003) lässt sich bis zu einem gewissen Grad mit der (ur-
sprünglich) theologischen Qualität des Begriffs (Grümme, 2012, 215) bzw. seinem meta-
phorischen Gehalt (Meyer-Drawe, 1999) erklären. Jedoch ist auch die theologisch weniger 
verheißungsvolle Beobachtung eines „bisweilen illusorisch anmutende[n] Vertrauen[s] 
auf die ‚innere Gutheit‘ von Bildung“ (Ricken, 2006, 17) zu bedenken. Tatsächlich gibt es 
kaum ein soziales und wirtschaftliches Problem, das nicht auch oder vor allem durch eine 
Intervention im Bereich der Bildung gelöst werden soll. Auch die Denkschrift „Gerechte 
Teilhabe“ setzte auf Bildung als Lösung: „Bildung ist der zentrale Ausweg aus der Armut“ 
(EKD, 2006, 70). 

Bernhard Grümme kritisiert die „Soteriologisierung von Bildung“ (2014, 153). Er sieht 
in Bildungsgerechtigkeit ein „Problem, das nicht mehr durch Bildung allein gelöst werden 
kann“, sondern eine „gesamtgesellschaftliche, kulturelle wie politische Herausforde-
rung“ ist (2014, 153-154). Als religionspädagogische Lösungsstrategie fordert er die „ge-
sellschaftskritische Einordnung von Bildung“ und eine Dämpfung der Erwartungen an Bil-
dung (2014, 156, 176-177). Gleichzeitig setzt er – ähnlich wie Markschies – auf ein Update 
des Bildungsbegriffs, der „Gerechtigkeit und Bildung im Lichte der spezifischen Option für 
die Exkludierten und Armen auf das Engste“ verschränkt (Grümme 2014, 171). 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 158 

Auch Norbert Ricken kritisiert die Idee von Bildung als „Heilmittel“ (2006, 343). Seine 
Kritik fällt jedoch radikaler3 aus. Im Folgenden bringe ich mit seinem Ansatz eine erzie-
hungswissenschaftliche (machttheoretische) Bildungskritik ein, die (nicht nur) im Kontext 
der Klassismuskritik eine hilfreiche Analyse bietet,4 jedoch bisher in der Religionspäda-
gogik nicht ausreichend wahrgenommen wurde.5 

Ricken bescheinigt Bildung eine „Kritikuntauglichkeit“, „der nicht zu entkommen ist 
durch ständig wiederholte Rekonstruktion ihres vermeintlich vormaligen kritischen Ge-
halts“ (ebd., 18). Daher stellt er zur Diskussion, „‚Bildung‘ als pädagogische ‚Leitorientie-
rung‘ nicht nur zu problematisieren, sondern – aus Gründen (!) – u. U. auch gänzlich auf-
zugeben“ (ebd., 154; vgl. 347). Ricken rückt den Zusammenhang von Bildung und Macht 
im Sinne eines „Dispositiv[s] der Macht“ (ebd., 168)6 ins Zentrum seiner Analyse und zeigt 
ihren inhärenten Zusammenhang auf. Diese „Macht der Bildung“ charakterisiert er auf 
dreifache Weise:  

1) Bildung wirkt als moderner Subjektivierungsmodus, der sowohl die „Führung durch
andere fürsorglich zu legitimieren verhilft“ als auch die „Formation des Selbst“ in einer 
als frei und individuell verstandenen Selbstsorge lenkt (ebd., 342).7 2) Bildung impliziert 
eine „Logik der Individualisierung“ (ebd., 340), die sowohl zu Ohnmacht als auch zu Herr-
schaft führt, da sie Menschen zu Distinktionspraktiken verführt und ihren Zusammen-
schluss unterminiert (ebd., 342). Indem der eigenen „Verletzbarkeit qua Wissen, Können 
und Unabhängigkeit ausgewichen wird“ können sich Macht- in Herrschaftsverhältnisse 
der Über- und Unterordnung verfestigen (ebd.). Damit kann 3) Bildung  

„[…] in ihrer Steigerungs- und Zentrierungslogik […] als ein funktionales Komplement gegenwärtiger Reich-
tums- und Machtsteigerungslogik gelten, die sie zwar nicht propagiert, nicht aber zu brechen tauglich ist; 
sie daher gegenwärtig immer wieder machttheoretisch unbefragt und unproblematisiert als mögliches 
‚Heilmittel‘ der Zukunft zu preisen, ist nicht nur Ausdruck grassierender Rat- und Alternativlosigkeit, son-
dern auch – ob bewusst oder nicht – weitgehend affirmativ“ (ebd., 343). 

Nun kann man Ricken gerade aus klassismuskritischer Sicht vorwerfen, dass dies alles 
nicht gerade leichtverständlich formuliert ist (siehe 3.), der kritische Stachel seines An-
satzes lässt sich jedoch nicht so leicht ziehen. Für die weitere religionspädagogische Be-
schäftigung mit Klassismus lassen sich im Anschluss an Ricken folgende Aspekte fest-
halten: 

a) Das kritische Potential der Bildung wird leicht überschätzt. Konkret heißt das: Es ist
von einer begrenzten Reichweite und Tragfähigkeit des Beitrags religiöser Bildung und ent-
sprechender didaktischer Anpassungen zur Überwindung von Klassismus auszugehen. 
Sicherlich lohnt es, das Problem des „(Religions-)Lehrerhandeln[s] als Ungerechtigkeits-
faktor (Grümme, 2016, 133; Dietzsch, 2018) bzw. der bildungsbürgerlichen Prägung reli-
giöser Bildung (Lütze, 2016) noch stärker in den Blick zu nehmen; jedoch ohne dass damit 
die Hoffnung einer überzeugenden Lösung durch Bildung verbunden werden sollte.  

b) Theologie und Religionspädagogik könnten die erziehungswissenschaftlichen Per-
spektiven als Herausforderung verstehen, sich noch stärker innerhalb bzw. als Teil dieses 
Ungleichheitssystems zu verorten. Gegenüber der immer wieder aufscheinenden Idee ei-
ner Einzigartigkeit oder Sonderstellung des Religionsunterrichts (z.B. Reuter, 2014, 123-
124; Uppenkamp, 2021, 396) ist mit Ricken zu betonen, dass sich weder der Religionsun-
terricht noch sonstiges kirchliches Bildungshandeln der Macht der Bildung grundlegend 
entziehen kann. Auch der Anspruch, kirchliches Bildungshandeln sollte und könnte den 
„sozialen und individuellen Funktionen von Bildungssystemen“ (Fend, 2008) widerspre-
chen, wie es Lütze nahelegt (2016, 102), erscheint unrealistisch. Helmut Fends 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 159 

(deskriptiver) Ansatz bestätigt auf bildungssystemtheoretischer Ebene die von Ricken 
herausgestellte Schwierigkeit (macht)kritischer Interventionen: Bildung manifestiert sich 
im Bildungssystem (als Teil des Dispositivs der Bildung). Sie ist keineswegs, wie mancher 
Ruf nach mehr, besserer oder wahrer Bildung impliziert, den handfesten – ungleichheits-
schaffenden – Funktionen des Bildungssystems wesensfremd: „[D]ie Schaffung von Un-
gleichheit [ist] nicht einfach ein unerwünschter Nebeneffekt demokratischer Schulsys-
teme, sondern ein konstitutives Merkmal derselben“ (Reichenbach 2016, 185). 

c) Ricken macht auf die individualisierende Dimension der Bildung aufmerksam (vgl.
oben), die Autonomie „praktisch ausgestaltet“ (2016, 212) und gerade durch die „Illusion 
der Souveränität und Unabhängigkeit“ Ohnmacht produziert und Herrschaftsverhältnisse 
stabilisiert (ebd., 213). Mit Andreas Reckwitz (2008, 206) lässt sich Autonomie als ein 
Sinnmuster bürgerlicher Subjektivierung verorten, das sich gerade auch durch Bildungs-
praktiken im Sinne „spezifisch bürgerliche[r] Technologien des Selbst“ realisiert und „in 
Figuren wie dem bürgerlichen self-made man, dem Intellektuellen oder dem citoyen“ 
(Reckwitz, 2008, 207) spiegelt. Diese bürgerliche Idealisierung des autonomen Subjekts 
erweist sich im Anschluss an Judith Butler letztlich als Illusion, da Autonomie nur durch 
Ausblendung der ihr zugrundeliegenden sozialen Beziehungen aufrechterhalten werden 
kann (Ricken, 2006, 119).8 Auch Christine Globig spricht vom autonomen Selbst als Fik-
tion, das „die grundlegende Abhängigkeit des Menschen negiert“ (2011, 44). 

Dies ist für die Religionspädagogik insofern bedenkenswert, als die „innere Gutheit“ 
der Bildung oftmals in ihrem Subjektbezug verortet wird. So stellt Michael Domsgen im 
Anschluss an Bernd Schröder heraus, dass die Pointe der Orientierung am Bildungsbegriff 
in der „Ausrichtung auf die Subjektwerdung des Menschen“ liege (2019, 270). Bildung und 
Subjektorientierung seien zwei Seiten einer Medaille. Gleichzeitig macht auch er auf mög-
liche Probleme aufmerksam. „[D]ie Strukturabhängigkeit der Subjektwerdung“ sei nicht 
zu unterschätzen und angesichts der Klimakrise sei danach zu fragen, „inwiefern der im 
Bildungsbegriff mit gesetzte Autonomieanspruch […] heute noch so uneingeschränkt po-
sitiv gedeutet werden kann“ (2019, 273). 

Die von Butler und Globig kritisierte Ausblendung sozialer Beziehungen spiegelt sich 
auch in der Denkschrift „Gerechte Teilhabe“: Darin wird Teilhabe eng an Autonomie durch 
Erwerbsarbeit gekoppelt: „Teilhabe besteht darin, dass es für jede Person möglich sein 
muss, die Erfahrung zu machen, für sich selbst und die eigene Familie sorgen zu können“ 
(EKD, 2006, 17). Dass gerade im Niedriglohnsektor (dies betrifft ca. 16 % der Beschäfti-
gungsverhältnisse, vgl. Statistisches Bundesamt, 2025) diese Erfahrung nur einge-
schränkt möglich ist, kommt dabei genauso wenig in den Blick wie die Nichtbezahlung 
von Sorgearbeit im privaten Kontext (Globig, 2012, 157) oder die Tatsache, dass die Eigen-
verantwortlichkeit der einen erst dadurch ermöglicht wird, dass andere für wenig Geld für 
sie putzen, packen, fahren, kochen, pflegen, Kinder betreuen etc. (Kemper/Weinbach 
2022, 123).9 Auch wenn die Denkschrift in der „Chance und Verpflichtung, sich Bildung 
anzueignen und sich weiterzubilden, […] zentrale Kriterien einer gerechten Gesellschaft“ 
sieht (EKD, 2006, 19), führt der Verweis auf Bildung hier nicht weiter, insofern diese Tätig-
keiten nicht verschwinden.10 

Religionspädagogisch wäre danach zu fragen, wie zum einen der unterschiedlichen 
Bewertung von Arbeit bzw. der Abwertung gerade körperlicher Arbeit und Sorge-Tätigkei-
ten begegnet werden kann, zum anderen, wie dem Zusammenspiel von Autonomie(illu-
sion) und Angewiesenheit auf andere besser Rechnung getragen werden kann, ohne die 
Orientierung am Individuum aufzugeben. Grümmes Rede von der Menschwerdung im 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 160 

Sinne einer „Subjektwerdung in universaler Solidarität“ (2012, 219) bietet hier einen mög-
lichen Anknüpfungspunkt. 

3 Klassismus als Perspektive auf epistemische Ungerechtigkeit11 
Klassismus stellt im wissenschaftlichen Kontext eine doppelte Herausforderung dar: 
Auch die Wissenschaft selbst ist als „klassistisch strukturiertes Feld“ (Seeck/Kottwitz, 
2025, 11) aufzufassen. Dies betrifft die Zugänglichkeit des Hochschulsystems, die Art des 
Schreibens und Publizierens sowie den Umgang mit verschiedenen Formen von Wissen. 

„Wer nach allen […] ‚Jede*r kann es schaffen‘-Beschwörungen gegen alle Widerstände 
einen akademischen Bildungsweg einschlägt, kann an der Hochschule damit rechnen, 
dass Beschämungen und Befremdungen den Alltag begleiten“ (Abou, 2024, 47). Studie-
rende aus akademischen Elternhäusern gehen oftmals davon aus, im universitären Kon-
text „unter sich“ zu sein, was mit einem undifferenzierten Sprechen über die vermeintlich 
abwesenden Menschen aus ‚sozialen Brennpunkten‘ einhergeht (Abou, 2024, 20). Die 
Theologin Sarah Vecera macht darauf aufmerksam, dass ähnliche Probleme auch im 
Kontext von Theologie und Kirche bestehen: 

„Letztens saß ich mit meinen Kolleg:innen in so einem Tagungshaus beim Mittagessen, und sie unterhalten 
sich über ihre Väter, die Superintendenten waren, über ihre Auslandssemester in Oxford und so weiter. Ich 
weiß, sie würden mir wertschätzend zuhören, wenn ich meine Lebensgeschichte erzählen würde. Aber es 
ist eben eine große Überwindung, an so einem Tisch zu sitzen und zu sagen, dass wir uns zu Hause das alles 
nicht leisten konnten. Mit so etwas stört man die Harmonie, auch das lernt man schnell“ (Vecera/Ko-
sch/Mawick 2023, 39). 

Wie Vecera ausführt, sind die Zugangshürden gerade zum Theologiestudium für Men-
schen aus nichtakademischen Elternhäusern hoch (ebd.). Auch Markschies kritisiert die 
universitäre Theologie dafür, „immer noch im Kern das Kind aus bürgerlichem Hause vo-
raus[zusetzen]“ (2011, 22) und problematisiert, dass sich Akademiker:innen im Bildungs-
system weitgehend selbst reproduzieren (2011, 21); Effekte des Elternhauses lassen sich 
selbst im Hinblick auf die Promotionswahrscheinlichkeit noch deutlich ausmachen 
(Jaksztat, 2014). Abou kritisiert, dass diesen Unpassungsverhältnissen meist individuali-
sierend begegnet wird: „Wenn du nicht klarkommst, ist mit dir etwas falsch, nicht mit dem 
System“ (2024, 43). 

Der Philosoph Geoffroy de Lagasnerie (2017, 3) stellt heraus, dass die Kritik gegenüber 
der Wissenschaft bzw. der Institution Universität („the university“) gegen das akademi-
sche Selbstverständnis als „space of dissent, critique, and experimentation“ läuft. Doch 
da die Universität maßgeblich mitbestimme, wer öffentliche Diskurse gestaltet („produce 
discourse“) und die Überzeugungen (doxa) der Gesellschaft präge (ebd., 2), müsse sie 
auch entsprechend politisch zu Verantwortung gezogen werden: 

„The great influence of the university means that the university must be held politically responsible. And 
this is why the university requires as much attention and scrutiny as possible, in particular with respect to 
the way in which it exercises its power and the legitimacy of the norms that support its authority“ (ebd., 2-
3). 

Gerade angesichts des Momentums „anti-akademischer“ Ressentiments nicht nur in 
den USA (ebd., 7), müsse stärker nach der Art und Sinnhaftigkeit akademischer Beiträge, 
insbesondere von Publikationen, gefragt werden: „Could we not question the way we 
write?“ (ebd., 8). Auch Francis Seeck behandelt die Frage des Schreibens und kommt zu 
dem Schluss: 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 161 

„Ich bin davon überzeugt, dass wir uns im Schreiben nicht hinter komplizierter Sprache verstecken sollten. 
In meiner Herkunftsklasse ist Sprache dafür da, zu kommunizieren – und nicht um den Kreis derer zu be-
schränken, die verstehen, was gesagt wird. […] Meine Texte schreibe ich heute bewusst zugänglich. Das ist 
sogar oft schwieriger, als kompliziert zu schreiben (2024, 51-52).12 

Kompliziertes Schreiben schlägt sich nicht zuletzt auch in exklusiven Sprachmustern 
in sozialen Bewegungen nieder, sodass deren Akademisierung gerade die angestrebte so-
ziale Gerechtigkeit unterminiert (Seeck, 2024, 107-109.) Mit Lena Schützle (2024, 14) ver-
stehe ich exklusive Sprache („academic language as a means of exclusion“) als ein Bei-
spiel für die mit Klassismus verbundene epistemische Ungerechtigkeit: „epistemic injus-
tice is an umbrella term for injustices related to knowledge“ (ebd.). 

In dieser Perspektive ist auch in den Blick zu nehmen, wer in Publikationen referiert 
wird und wer auf Konferenzen und Podien einbezogen wird. Seeck hinterfragt beispielhaft, 
wie sinnvoll es ist, dass sechs Akademiker:innen über solidarische Bündnisse diskutieren 
(2024, 50). Eine sozial gerechte Gesellschaft sei „nur in klassengemischteren Zusam-
menhängen“ (ebd., 107) zu erreichen. Im Hintergrund des Problems der Beteiligung ver-
schiedener Personen steht auch die Frage nach der Wertschätzung von Erfahrungswissen 
bzw. Wissen, das sozialen Bewegungen entstammt und das in der konsultierten Literatur 
zum Thema (Abou, 2024; Seeck, 2024) durchaus breiten Raum einnimmt.  

Auch de Lagasnerie macht auf den Beitrag sozialer Bewegungen gerade für die wissen-
schaftliche Theoriebildung aufmerksam und plädiert für mehr Offenheit für die Einbin-
dung unterschiedlicher Formen von Wissen:  

„If the university wants to be a place of truth, of research, it must open up to the plurality of forms, modes 
of enunciation, and the methods by which truth is produced in the world. […] The great collective mobiliza-
tions and social movements of history – such as the workers movement, feminism, the civil rights and post-
colonial movements, and the gay, lesbian, and transgender movements – all these movements have greatly 
transformed academic research and truth, through both their practice and discourse, by offering new per-
spectives, asking new questions, and constituting new objects of knowledge“ (2017, 12). 

Die Frage der Umsetzung ist damit nicht beantwortet – und dieser Beitrag wird der in die-
sem Abschnitt angeführten Kritik selbst keineswegs gerecht –, die Herausforderungen 
aber sind immerhin benannt. Theologie und Religionspädagogik haben auf jeden Fall gute 
Gründe, stärker als bisher „den Zusammenprall von Welten [anzustreben], die sich nor-
malerweise nicht berühren“ (Bieler, 2017, 305); lässt sich dies doch mit einem spezifisch 
theologischen epistemischen Interesse begründen: „damit wir uns erkennen können, so, 
wie Gott uns erkannt hat: als wunderbar geschaffene, verletzliche Wesen“ (ebd.). 

Literaturverzeichnis 
Abou, Tanja (2024), Klassismus im Bildungssystem (unrast transparent. soziale krise 7), 

Münster. 
Albrecht, Christian (2003), Bildung in der Praktischen Theologie, Tübingen. 
Bieler, Andrea (2018), Inklusion und Tanz. Praktisch-theologische Erkundungen, in: Gei-

ger, Michaela/Stracke-Bartholmai, Matthias (Hg.), Inklusion denken. Theologisch, bib-
lisch, ökumenisch, praktisch (Behinderung – Theologie – Kirche 10), Stuttgart. 

De Lagasnerie, Geoffroy (2017), The University and its Critics. Remarks on Anti-academi-
cism and Truth, in: Soziopolis. Gesellschaft beobachten, https://www.soziopo-
lis.de/the-university-and-its-critics.html [Zugriff: 09.10.2025]. 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 162 

Dietzsch, Andrea (2018), Lehre(n) für Gerechtigkeit – Wie politisch darf/muss Religions-
unterricht sein?, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 17/2, 198-209, 
https://doi.org/10.23770/tw0071 [Zugriff: 08.10.2025].  

Domsgen, Michael (2019), Religionspädagogik (Lehrwerk Evangelische Theologie 8), 
Leipzig. 

EKD (2006), Gerechte Teilhabe. Befähigung zu Eigenverantwortung und Solidarität. Eine 
Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland zur Armut in Deutsch-
land, Gütersloh. 

Fend, Helmut (2008), Die sozialen und individuellen Funktionen von Bildungssystemen: 
Enkulturation, Qualifikation, Allokation und Integration, in: Mertens, Gerhard (Hg.), 
Handbuch der Erziehungswissenschaft (1-3), Paderborn, 43-55. 

Fischer, Johannes (2023), Klassismus. Über ein Phänomen, das es gar nicht gibt, aber das 
jetzt überall entdeckt wird, https://profjohannesfischer.de/wp-content/uplo-
ads/2023/05/Klassismus2.pdf [Zugriff: 08.10.2025]. 

Frigelj, Kristian (2016), Putzfrau aus „Anne Will“: „Solche Menschen wie uns muss es 
doch auch geben“, 19.04.2016, https://www.welt.de/politik/deutschland/ar-
ticle154508490/Solche-Menschen-wie-uns-muss-es-doch-auch-geben.html [Zugriff: 
27.08.2020]. 

Gamber, Markus/Kupfer, Annett (2023), Klassismus (Einsichten. Themen der Soziologie 
10), Stuttgart. 

Globig, Christine (2011), Der Mensch ist autonom. Die Frau hilft ihm dabei. Oder: Welche 
Paradigmen braucht die Theologische Ethik?, in: Gerber, Christine (Hg.), Unbeschreib-
lich weiblich? Neue Fragestellungen zur Geschlechterdifferenz in den Religionen (The-
ologische Frauenforschung in Europa 26), Berlin, 31-49. 

Globig, Christine (2012), Warum Gerechtigkeit in weiter Ferne liegt. Fürsorgearbeit zwi-
schen Familienarbeit und Niedriglohnsektor, in: Fisch, Andreas/Kirsme, Daniela/Wahl, 
Stefanie A./Zink, Sebastian (Hg.), Arbeit – ein Schlüssel zu sozialer Gerechtigkeit (Fo-
rum Sozialethik Band 11), Münster, 145-162. 

Globig, Christine (2014), „Option für die Armen“ als „Gerechte Teilhabe“. Zu den Eigen-
tümlichkeiten einer protestantischen Rezeption, in: Blanc, Julia/Brinkschmidt, Ma-
ria/Krauß, Christoph/Reichert, Wolf-Gero (Hg.), Armgemacht – ausgebeutet – ausge-
grenzt? Die „Option für die Armen“ und ihre Bedeutung für die christliche Sozialethik 
(Forum Sozialethik 14), Münster 187-207. 

Groh-Samberg, Olaf (2004), Armut und Klassenstruktur. Zur Kritik der Entgrenzungsthese 
aus einer multidimensionalen Perspektive, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und So-
zialpsychologie 56, 653-682. 

Grümme, Bernhard (2012), Menschen bilden? Eine religionspädagogische Anthropologie, 
Freiburg im Breisgau. 

Grümme, Bernhard (2014), Bildungsgerechtigkeit. Eine religionspädagogische Herausfor-
derung (Religionspädagogik innovativ 7), Stuttgart. 

Grümme, Bernhard (2016), School matters. Zur Relevanz von Schule und unterrichtli-
chem Handeln für einen bildungsgerechten Religionsunterricht, in: Grümme, Bern-
hard/Schlag, Thomas (Hg.), Gerechter Religionsunterricht. Religionspädagogische, 
pädagogische und sozialethische Orientierungen (Religionspädagogik innovativ 11), 
Stuttgart, 125-138. 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65
https://doi.org/10.23770/tw0071
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/05/Klassismus2.pdf
https://profjohannesfischer.de/wp-content/uploads/2023/05/Klassismus2.pdf


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 163 

Grümme, Bernhard/Schlag, Thomas (2016, Hg.), Gerechter Religionsunterricht. Religi-
onspädagogische, pädagogische und sozialethische Orientierungen (Religionspäda-
gogik innovativ 11), Stuttgart. 

Grümme, Bernhard/Schlag, Thomas, (2016b), Einführung, in: Dies. (Hg.), Gerechter Reli-
gionsunterricht. Religionspädagogische, pädagogische und sozialethische Orientie-
rungen (Religionspädagogik innovativ 11), Stuttgart, 9-12. 

Grümme, Bernhard (2017), Heterogenität in der Religionspädagogik. Grundlagen und 
konkrete Bausteine, Freiburg im Breisgau. 

hooks, bell (2020), Die Bedeutung von Klasse. Warum die Verhältnisse nicht auf Rassis-
mus und Sexismus zu reduzieren sind, Münster. 

Jaksztat, Steffen (2014), Bildungsherkunft und Promotionen: Wie beeinflusst das elterli-
che Bildungsniveau den Übergang in die Promotionsphase?, in: Zeitschrift für Soziolo-
gie 43, 286-301. 

Kemper, Andreas/Weinbach, Heike (2022), Klassismus. Eine Einführung, Münster. 
Knauth, Thorsten/Möller, Rainer/Pithan, Annabelle (2020, Hg.), Inklusive Religionspäda-

gogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktische Konkretionen (Religious 
Diversity and Ecuation in Europe 42), Münster/New York. 

Knauth, Thorsten/Möller, Rainer/Pithan, Annabelle (2020b), Einleitung. Inklusive Religi-
onspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktische Konkretionen, 
in: Dies. (Hg.), Inklusive Religionspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen 
und didaktische Konkretionen (Religious Diversity and Ecuation in Europe 42), Müns-
ter/New York, 11-13. 

Kosch, Stephan (2023), Erfahrung oder Erfindung? Reaktionen zum Thema „Klassismus 
in der Kirche“, https://zeitzeichen.net/node/10459 [Zugriff: 08.10.2025]. 

Könemann, Judith/Mette, Norbert (2013, Hg.), Bildung und Gerechtigkeit. Warum religiöse 
Bildung politisch sein muss (Bildung und Pastoral 2), Ostfildern. 

Kunstmann, Joachim (2017), Subjektorientierte Religionspädagogik. Modellvorschlag für 
ein zeitgemäßes Konzept religiöser Bildung, in: ZPT 69/4, 367-377, 
https://doi.org/10.1515/zpt-2017-0040 [Zugriff: 08.10.2025].  

Kunze, Kevin (2020), Klassismus Einstiegsreader, https://www.fikus-muenster.de/wp-
content/uploads/2020/12/Der-Klassismus-Reader-vom-fikuS-Muenster.pdf [Zugriff: 
08.10.2025].  

Lütze, Frank M. (2016), Redet die Religion auch mit den Ungebildeten unter ihren Veräch-
tern? Protestantische Überlegungen zur Bildungsgerechtigkeit, in: Grümme, Bern-
hard/Schlag, Thomas (Hg.), Gerechter Religionsunterricht. Religionspädagogische, 
pädagogische und sozialethische Orientierungen (Religionspädagogik innovativ 11), 
Stuttgart, 96-109. 

Markschies, Christoph (2011), Zur Freiheit befreit. Bildung und Bildungsgerechtigkeit in 
evangelischer Perspektive, Frankfurt a. M. 

Maihofer, Andrea (1995), Geschlecht als Existenzweise. Macht, Moral, Recht und Ge-
schlechterdifferenz (Aktuelle Frauenforschung), Frankfurt a. M. 

Mayert, Andreas (2023), Abwertende Blicke. Über Klassismus in seiner kirchenspezifi-
schen Ausprägung, in: zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu Religion und Gesell-
schaft 24/5, 29-31. 

Meulenbelt, Anja (1988), Scheidelinien. Über Sexismus, Rassismus und Klassismus, 
Hamburg. 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65
https://zeitzeichen.net/node/10459
https://doi.org/10.1515/zpt-2017-0040
https://www.fikus-muenster.de/wp-content/uploads/2020/12/Der-Klassismus-Reader-vom-fikuS-Muenster.pdf
https://www.fikus-muenster.de/wp-content/uploads/2020/12/Der-Klassismus-Reader-vom-fikuS-Muenster.pdf


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 164 

Meyer-Drawe, Käte (1999), Zum metaphorischen Gehalt von „Bildung“ und „Erziehung“, 
in: Zeitschrift für Pädagogik 45/2, 161-175. 

Preul, Reiner (2013), Evangelische Bildungstheorie, Leipzig. 
Reuter, Ingo (2014), Für ein couragiertes Selbst. Michel Foucaults Impuls für eine religi-

onspädagogische Kritik schulischer Bildungsökonomisierung, Leipzig. 
Reckwitz, Andreas (2008), Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Biele-

feld.  
Reichenbach, Roland (2016), Eine enorme Maschine, um die Gleichheit durch Ausbildung 

zu fördern: Bemerkungen zum Ungleichheitsdiskurs, zur Pädagogisierung und zur Ver-
hochschulung der Gesellschaft, in: Grümme, Bernhard/Schlag, Thomas (Hg.), Gerech-
ter Religionsunterricht. Religionspädagogische, pädagogische und sozialethische Ori-
entierungen (Religionspädagogik innovativ 11), Stuttgart, 181-193. 

Ricken, Norbert (2006), Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bil-
dung, Wiesbaden. 

Schützle, Lena (2024), About the Project. An Introduction, in: Dies./Schellhammer, Bar-
bara/Yadav, Anupam et al. (Hg.), Epistemic Injustice and Violence. Exploring 
Knowledge, Power, and Participation in Philosophy and Beyond, Bielefeld, 
https//doi.org/10.14361/9783839474389-002 [Zugriff 08.10.2025]. 

Schweitzer, Friedrich (2014), Bildung (Theologische Bibliothek 2), Neukirchen-Vluyn. 
Seeck, Francis/Kottwitz, Marie (2025), Klassismusforschung: Interdisziplinäre Ansätze 

und Zukunftsperspektiven. Ein Positionspapier, Berlin, https://www.th-nuern-
berg.de/fileadmin/fakultaeten/sw/Positionspapier_Klassismusforschung_Se-
eck_Kottwitz.pdf [Zugriff: 08.10.2025]. 

Seeck, Francis (2024), Klassismus überwinden. Wege in eine sozial gerechte Gesell-
schaft, Münster.  

Statistisches Bundesamt (2025), Niedriglohnquote, https://www.destatis.de/DE/The-
men/Arbeit/Arbeitsmarkt/Qualitaet-Arbeit/Dimension-2/niedriglohnquote.html [Zu-
griff: 08.10.2025]. 

Stracke-Bartholmai, Matthias (2022), Praktische Theologie im Licht der Kindheit – diffe-
renztheoretische Explorationen in systematisierender Absicht, Dissertationsschrift, 
Universität Basel. 

Uppenkamp, Vera (2021), Kinderarmut und Religionsunterricht. Armutssensibilität als re-
ligionspädagogische Herausforderung (Religionspädagogik innovativ 42), Stuttgart. 

Uppenkamp, Vera (2025), Religionsunterricht als Klassentreffen, TheoWeb 2/2025, 68-
84. 

Vecera, Sarah/Kosch, Stephan/Mawick, Reinhard (2023), „Der Klassismus wirkt immer 
wieder.“ Gespräch mit der Theologin und Buchautorin Sarah Vecera über kirchliche 
Kronleuchter, die Scham der Armen und Wege aus der Diskriminierung, in: zeitzeichen. 
Evangelische Kommentare zu Religion und Gesellschaft 24/5, 38-41. 

Dr. Matthias Stracke-Bartholmai ist Bildungsreferent bei der Akademie des Versicherers im Raum der Kir-
chen (VRK), Kassel. 

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65
https://www.th-nuernberg.de/fileadmin/fakultaeten/sw/Positionspapier_Klassismusforschung_Seeck_Kottwitz.pdf
https://www.th-nuernberg.de/fileadmin/fakultaeten/sw/Positionspapier_Klassismusforschung_Seeck_Kottwitz.pdf
https://www.th-nuernberg.de/fileadmin/fakultaeten/sw/Positionspapier_Klassismusforschung_Seeck_Kottwitz.pdf
https://www.destatis.de/DE/Themen/Arbeit/Arbeitsmarkt/Qualitaet-Arbeit/Dimension-2/niedriglohnquote.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Arbeit/Arbeitsmarkt/Qualitaet-Arbeit/Dimension-2/niedriglohnquote.html


Stracke-Bartholmai, Kritische Potentiale 

Theo-Web 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 165 

1 „Klassismus bezeichnet strukturelle, institutionelle, kulturelle oder auch individuelle Praktiken und Ein-
stellungen, die Menschen aus unteren sozioökonomischen Klassen bzw. Klassenmilieus stigmatisieren 
und/oder diskriminieren und soziale, kulturelle oder ökonomische Hegemonien produzieren oder reprodu-
zieren“ (Gamber/Kupfer, 2023, 195). 
2 Zwar problematisiert die Denkschrift (EKD, 2006) die der kirchlichen Kommunikation oftmals zu Grunde 
liegenden Bilder bürgerlich-intakter Gemeinschaften (ebd., 77) und fordert ein Einlassen „auf Augenhöhe“ 
auf die Lebenswelt von ärmeren Menschen (ebd., 76), die in Kirchengemeinden kaum sichtbar seien. An 
den diesen Menschen zugeschriebenen Charakteristika wird dann aber deutlich, dass hier keinesfalls Au-
genhöhe gegeben ist: „Die Auseinandersetzungsformen sind sehr viel heftiger, direkter und spontaner. Auch 
finden sich andere Muster weiblicher und männlicher Teilhabe“ (ebd., 77). Stärken von Armutsbetroffenen 
werden gesehen „in der Spontaneität, der Fähigkeit zu überleben, im Humor und in durchaus lustbetonten 
Gemeinschaftsformen“ (ebd.). „Wichtig ist es, Situationen zu schaffen, in denen sich möglichst elementare 
aktionsorientierte Fähigkeiten der Menschen entfalten können. Menschen aus dem Bereich der von Armut 
Bedrohten erkennen vor allem an den Formen von Körperlichkeit, ob sie in einer bestimmten Situation an-
erkannt oder abgewertet werden […]. Gut sind offene Formen, in denen viel Erfahrungsbezug und wenig 
thematische Orientierung nötig sind“ (ebd., 78). Vgl. auch die Kritik bei Andreas Mayert (2023, 30).  
3 Gemäß Reiner Preul wäre Rickens Ansatz als „radikale Form pädagogischer Bildungskritik“ zu verorten 
(2013, 53). Allerdings kann Preuls Heuristik Rickens Ansatz nicht wirklich einfangen: So geht Preul davon 
aus, dass radikale Bildungskritik „nicht das differenzierte Reflexionsniveau der relativen Bildungskritik“ er-
reiche (ebd.) und dass es nur der „Entwicklung eines kategorialen und damit den Menschen in jedem Le-
benskreis und jeder Soziallage betreffenden Bildungsbegriffs“ (58) bedürfe. Ricken macht dagegen gerade 
deutlich, dass eine solche Reformulierung schwierig wird, angesichts des kategorialen und anthropoliti-
schen Erfolgs der Bildung (2006, 161). 
4 Vgl. dazu auch meine Überlegungen, auf denen dieser Abschnitt aufbaut (Stracke-Bartholmai, 2022, 206-
234). 
5 Kürzere (kritisch-distanzierte) Bezüge finden sich u.a. bei Grümme (2017, 162-164) und Schweitzer (2014, 
122). 
6 Zu einem Dispositiv gehören nach Foucault: „Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, regle-
mentierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen, philoso-
phische, moralische oder philanthropische Lehrsätze, kurz Gesagtes ebensowohl wie Ungesagtes“ (zitiert 
nach Ricken, 2006, 192). 
7 Dies geht hervor aus vom Foucaultschen Verständnis von Macht als einer Struktur des „Führens von Füh-
rungen“ (Ricken, 2006, 68-69). 
8 Vgl. auch Stracke-Bartholmai 2022, 114-118. Die von Reckwitz genannten „symbolische[n] Grenzmarkie-
rungen“, beispielsweise gegenüber dem Proletariat und den „Primitiven“ außerhalb Europas (Reckwitz, 
2008, 207), die das bürgerliche – und d. h. männliche (Maihofer, 1995, 135) – Subjekt stabilisieren, sind kei-
neswegs nur symbolischer Natur, sondern schlagen sich in handfesten Differenzierungs- und Ausbeutungs-
mechanismen nieder, die seine „Autonomie“ erst ermöglichen. 
9 Olaf Groh Samberg (2004, 676) macht darauf aufmerksam, dass in der Abwertung körperlicher Arbeiten 
eine tiefer liegende Dimension klassenspezifischer Strukturiertheit von Armut zu liegen scheint. Neben der 
Abwertung körperlicher Arbeit ist genauso die Abwertung bzw. Nichtanerkennung von Fürsorgearbeit zu 
nennen, die hauptsächlich Frauen leisten (Globig, 2012, 155). 
10 2016 erreichte die Gewerkschaftlerin Susanne Neumann eine gewisse Reichweite mit ihrer Kritik an der 
schlechten Bezahlung von Reinigungskräften. Bei ihrer Teilnahme an der Sendung „Anne Will“ vom 
17.04.2016 wurde exemplarisch deutlich, wie schnell und geradezu unausweichlich eine Diskussion über 
die Frage prekärer Arbeit umschlägt in eine Diskussion über Bildungschancen. Damit stand nicht mehr die 
Frage ausreichenden Verdienstes im Reinigungssektor im Mittelpunkt, sondern wie dieser berufsbiogra-
fisch zu vermeiden ist. Neumann kritisierte danach: „Soll eine Reinigungskraft erst Abitur machen, damit 
sie den Schrubber schwingen kann? Wir brauchen diese Menschen. […] Solche Menschen wie uns muss es 
doch auch geben, und wir müssen doch von unserer Arbeit leben können“ (Frigelj, 2016). 
11 Dieser Abschnitt baut auf meinem Workshop „Klassismus reflektieren – und dann? Grenzen akademi-
scher Zugänge“ bei der GwR-Tagung 2025 auf. Vielen Dank allen, die mitdiskutiert haben.  
12 Dabei spielt auch die Form der Publikation eine Rolle. So war die Beschäftigung mit Klassismus für mich 
eine auch haptisch greifbare Lektüre- und Lernerfahrung, insofern die zitierte Klassismusliteratur (hooks, 
2020; Kemper/Weinbach, 2022; Abou, 2024; Seeck, 2024) im selben Verlag (Unrast) erschienen ist und sich 
durch ein kleines Format, eher grobes Papier und einen relativ günstigen Preis (ca. 9 bis 16 Euro) auszeichnet.  

https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.65

