peDnocs DIPF @

Open Access Erziehungswissenschaften

Bauer, Daniel
Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt. Skizzen zu einem
transdisziplinaren Ansatz im Kontext von Ethik und Bildungstheorie,

Theologie und der Theorie Sozialer Arbeit
Theo-Web : Zeitschrift flir Religionspddagogik 24 (2025) 2, S. 166-177

Quellenangabe/ Reference:

Bauer, Daniel: Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt. Skizzen zu einem
transdisziplindren Ansatz im Kontext von Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie Sozialer
Arbeit - In: Theo-Web : Zeitschrift fir Religionspadagogik 24 (2025) 2, S. 166-177 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-346381 - DOI: 10.25656/01:34638; 10.58069/theow.2025.2.61

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346381
https://doi.org/10.25656/01:34638

Nutzungsbedingungen

Dieses
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de -
bzw. den Inhalt vervielfaltigen, verbreiten und &ffentlich zuganglich machen
sowie Abwandlungen und Bearbeitungen des Werkes bzw. Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.
Mit  der  Verwendung

Nutzungsbedingungen an.

Dokument steht unter folgender Creative Commons-Lizenz:
Sie diurfen das Werk

dieses Dokuments erkennen  Sie die

Terms of use

This document is published under following Creative Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and render this document accessible, make adaptations of this work or its
contents accessible to the public as long as you attribute the work in the
manner specified by the author or licensor.

By using this particular document, you accept the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS

DIPF | Leibniz-Institut fir Bildungsforschung und Bildungsinformation

Informationszentrum (1Z) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

Mitglied der

Leibniz-Gemeinschaft ;‘


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346381
https://doi.org/10.25656/01:34638

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt.
Skizzen zu einem transdisziplinaren Ansatz im Kontext von
Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie
Sozialer Arbeit

Daniel Bauer

Perspectives of a life-world orientated Religious
Education. Outlines for a Transdisciplinary Approach in the
Context of Ethics and Educational Theory, Theology and
Social Work Theory

Theo-Web 02 (2025)

ISSN: 1863-0502

https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web

Edited by: Susanne Schwarz und Karlo Meyer

Hosted by: University Library Heidelberg

Published by: DIPF - Leibniz-Institut fur Bildungsforschung und Bildungsinformation

DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 Licence: CC BY 4.0 International
______________________________________________________________________________________________________________________________________|


https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web

[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt.
Skizzen zu einem transdisziplinaren Ansatz im Kontext von
Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie
Sozialer Arbeit

Daniel Bauer

Zusammenfassung

Im Folgenden soll ein méglicher Ansatz zur kritischen Analyse sowie zum partizipativen
und bildungstheoretischen Umgang mit ethischen und religionsbezogenen Strukturen
unserer Lebenswelt aufgezeigt werden, der ein weiterfuhrendes Potenzial fur lebenswelt-
orientierte Soziale Arbeit und die kritische Alltagstheorie bietet. Dazu werden Erkennt-
nisse der phanomenologischen Herangehensweise in der Ethik hinsichtlich der Bedeu-
tung von Wahrnehmung, Emotionen und Narrationen fur unsere moralischen Praxen an
den Lebensweltbegriff nach Habermas angeschlossen und anhand von Habermas’ Re-
zeption der Philosophie der symbolischen Formen (von Ernst Cassirer) bildungstheore-
tisch erweitert —und zwar mit besonderem Blick auf die Desiderate einer Sprachfahigkeit
in Sachen Religion sowie einer Religionssensibilitat.

Schlagworter: Religiose Bildung, Lebenswelt, Ethik, Soziale Arbeit, Sensibilitat

Perspectives of a life-world orientated Religious
Education. Outlines for a Transdisciplinary Approach in the
Context of Ethics and Educational Theory, Theology and
Social Work Theory

Abstract

Inthe following, a possible approach to critical analysis as well as to the participatory and
educational theoretical handling of ethical and religious structures of our life-world is to
be demonstrated, which offers a further potential for life-world-orientated social work
and the critical everyday theory. To this end, findings of the phenomenological approach
in ethics relating to the importance of perception, emotions and narrations for our moral
practices are connected to the concept of life-world according to Habermas, and are ex-
tended by a theory of education based on Habermas’ reception of the philosophy of sym-
bolic forms (by Ernst Cassirer) — with particular attention to the desiderata of religious lit-
eracy and religious sensitivity.

Keywords: Religious education, Ethics, Social work, Pluralism, Habermas

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 167
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Einleitung

Wenn im vorliegenden Beitrag von Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt
gesprochen wird, ist damit eine Fokussierung eines stark religionsbezogenen bildungs-
theoretischen Anspruchs aufgrund von zwei bestimmten Herausforderungen gemeint.
Diese Fokussierung wird im Folgenden anhand von Jurgen Habermas’ Lebensweltbegriff
(Bauer, 2021; Bauer, 2020) vorgenommen, so dass sie eine kritische Analyse und bil-
dungstheoretische Aufnahme ethischer und religionsbezogener Strukturen der Lebens-
welt erlaubt, auf die nicht zuletzt Soziale Arbeit gewinnbringend zurlckgreifen kann.

Der erste Teil setzt mit einer grundlegenden Reflexion Uber zwei zentrale gegenwartige
Herausforderungen ein. Die erste betrifft den Zusammenhang zwischen Ethik und Wahr-
nehmung einschlieBlich der Bedeutung der je besonderen symbolischen Formsprachen,
an welche die jeweiligen Wahrnehmungsmuster ruckgebunden sind, wie etwa die sym-
bolischen Sprachen der Religionen. Die zweite Herausforderungist in der oftmals fehlen-
den bindenden motivationalen Kraft der Vernunft zu sehen, um die insbesondere Haber-
mas im Blick auf das humane Miteinander in der Gesellschaft besorgt ist (Habermas,
2019b, 806). Die zusammenhangende Reflexion dieser beiden Herausforderungen wird
im zweiten Teil anhand des Habermasschen Begriffs der symbolisch strukturierten Le-
benswelt erweitert und in eine hermeneutische Dimension kritischer Kulturtheorie Uber-
fuhrt. Dies ermoglicht, im dritten Teil zu einer bildungstheoretischen Dimension zu gelan-
gen und anhand des Desiderats einer Sprachfahigkeit in Sachen Religion sowie des Be-
griffs der Religionssensibilitat gleichermaBen eine profilierte religionspadagogische Ziel-
dimension aufzuzeigen wie ihre Anschlussfahigkeit an zwei theoretische Ansatze Sozialer
Arbeit: an die kritische Alltagstheorie sowie insbesondere an die lebensweltorientierte
Theorie Sozialer Arbeit.

1 Grundlagen des Zusammenhangs von Ethik und Wahrnehmung sowie
des Motivations- und Emotionsbezugs ethischer Reflexion

DerZusammenhang von Ethik und Wahrnehmung wird in Erkenntnissen der phdnomeno-
logischen Herangehensweise ethischer Reflexion deutlich. Hier geht es darum, das Pha-
nomen des Moralischen in unseren moralischen Praxen besser zu verstehen; wieso etwas
fir uns Uberhaupt moralisch von Bedeutung ist — und zwar in ganz unterschiedlichem
MaBe und nicht immer mit gleicher Ausrichtung. Mit der moralischen Perzeption wird die
Wahrnehmung von etwas als moralisch bezeichnet. Wie in der evangelischen Theologie
besonders prominent Johannes Fischer betont, ,kommt der Wahrnehmung eine zentrale
Bedeutung fur die moralische Orientierung zu“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 60).
Die Struktur ist dabei wie folgt: ,X nimmt Y als F (als erniedrigend, grausam, auf Hilfe an-
gewiesen usw.) wahr“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 60-61). Menschen reagieren
nicht moralisch auf Situationen an sich, sondern sie reagieren in Situationen auf etwas,
das sie in der Situation wahrnehmen: Grausamkeit, Erniedrigung, Entwurdigung usw. (Fi-
scher/Gruden/Imhof et al., 2008, 61). Nehmen sie dies nicht wahr, reagieren sie auch
nicht darauf: Der Eine schreit innerlich auf, wenn er sieht, wie ein am Angelhaken zap-
pelnder Fisch in seinem Uberlebenskampf aus dem Wasser gezogen wird, da er dies als
grausam wahrnimmt; einen anderen lasst die Gegebenheit vollig kalt. Die Situationen, in
denen wir etwas als etwas — und damit als moralisch - wahrnehmen, sind jedoch unend-
lich vielfaltig. Was uns dennoch eine Orientierung in dieser Uberfiille erméglicht, ist der

|
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 168
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Sachverhalt, dass wir in bestimmten moralisch relevanten Grundmustern wahrnehmen,
wie eben Grausamkeit, Erhabenheit usw.

»Auf diese Weise reduziert sich die unendliche Mannigfaltigkeit realer oder potentieller Situationen auf das
in moralischer Hinsicht Wesentliche. Das trifft sich mit den Einsichten der Emotionsforschung, wonach
Emotionen im Sinne affektiv gehaltvoller Wahrnehmungen die unendliche Komplexitat der Welt auf das far
unser Leben Wesentliche reduzieren und den Dingen Bedeutsamkeit verleihen. Wurden wir lediglich uber
rein kognitive Fahigkeiten verfigen, waren wir angesichts dieser Komplexitat vollkommen tberfordert und
orientierungslos” (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 61).

Emotionen lassen sich von unserer Wahrnehmung nicht trennen und sind nicht frei von
kognitiven Gehalten: Sie erschlieBen uns Situationen. Und der motivationale Impuls, der
von der Situation ausgeht, ist ebenfalls ein ganz anderer.

Wenn man nun nicht mdéchte, dass der am Angelhaken zappelnde Fisch stirbt und dies
begrinden soll, kdbnnte man sein Mitleid mit dem Fisch angeben. Das wilrden als abstrak-
tes Argument aber nicht alle akzeptieren — zumindest dann, wenn man auch sonst Fisch
isst und mit denen dann logisch stringent eigentlich ebenfalls Mitleid haben musste. Es
tritt also der Fall ein, dass man in dieser Situation sogar von seinem sonstigen morali-
schen Verhalten abweichen wirde. Verstandlich ist nur eine narrative Begrindung, die
die konkrete Situation — und sei sie auch nur eine fiktive Vorstellung — aus Sicht der eige-
nen moralischen Perzeption darstellt und eine annahrend vergleichbare Wahrnehmung
vor dem inneren Auge der Kommunikationspartner:innen entstehen lasst.

Unser moralisches Urteil setzt sich in der Regel aus zwei Ebenen zusammen: verinner-
lichten bzw. geltenden und argumentativ rechtfertigbaren moralischen Regeln und Nor-
men sowie unserer konkreten moralischen Perzeption, die stark emotional gepragt und
rickgebunden ist (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 55-60). Narrative Begrindungen
sind in der Regel nur soweit nétig, bis sie ein bestimmtes Grundmuster unserer Wahrneh-
mung aktualisieren: Mitleid, Ungerechtigkeit, Erniedrigung usw. Aufgrund der Tatsache,
dass wir moralische Urteile narrativ begrinden, gehen Fischer, Gruden, Imhof et al. davon
aus, dass unsere Wahrnehmung und die diese strukturierenden Grundmuster unserer
Wahrnehmung durch narrative Tiefenstrukturen gepragt sind — und unsere Pragung je
nach alltaglichen Erlebnissen, dem Verhalten unserer Bezugspersonen, Medienkonsum,
kulturellen, milieubezogenen und ganz besonders auch religiosen Narrationen anders ist.
»Man kann diesbezlglich von einer narrativen Tiefenstruktur der Lebenswirklichkeitin Ge-
stalt solcher Muster sprechen, die in narrativen Begrindungen abgerufen werden und aus
denendiese ihren begriindenden Charakter ableiten“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008,
61-62).

Es sei festgehalten: Fur unsere moralische Orientierung sind zwei narrative Ebenen
zentral: erstens die narrative Begrtindung und zweitens die narrative Prégung der morali-
schen Perzeption. Wie leicht diese zweite Ebene bildungstheoretisch gewendet werden
kann, veranschaulicht die Frage, inwiefern die narrative Pragung unserer moralischen
Perzeption veranderbar ist und welchen Narrationen wir uns — oder unsere Kinder — aus-
setzen wollen. Die Bedeutung von Narrationen kommt auch noch auf zwei weiteren Ebe-
nen zum Tragen.

Zur Erklarung der dritten Ebene, der narrativen Orientierung der Lebensflihrung, sei
exemplarisch auf das Gleichnis vom barmherzigen Samariter hingewiesen, das auf dieser
Ebene gerade fur die Geschichte diakonischen Handelns eine weitreichende Wirkung
entfaltet hat (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 62). Es ist evident, dass es als narrative
Orientierung der Lebensfuhrung dient. Der Fokus liegt nicht bei den Individuen innerhalb

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 169
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

der Narration, sondern auf dem, was in der Narration in Erscheinung tritt: der Nachsten-
liebe. Der Samariter selbst wurde diese aber wohl kaum als Begrindung seiner Handlung
heranziehen, sondern vielmehr die Not des unter die Rauber gefallenen Opfers. Esistalso
zwischen der intentionalen Teilnehmerperspektive und der AuBenperspektive auf das
Verhalten der handelnden Person zu unterscheiden. Genau diesen Perspektivwechsel
vollziehen wir, wenn wir anfangen, moralisch Uber unser Handeln nachzudenken. Wir
spielen quasi die Narration unserer potenziellen oder faktischen Verhaltensweise durch
und fragen uns, ob wir das, was uns in der Narration als moralisches Grundmuster er-
scheint, in unser Selbstbild aufnehmen moéchten, aufnehmen konnen — oder nicht.
Daruber hinaus sprechen Fischer, Gruden, Imhof et al. von einer vierten narrativen
Ebene, der narrativen Symbolisierung des Lebens als Deutungshorizont menschlicher Er-
fahrung:
»Auf dieser 4. Ebene geht es um Muster, die die Wahrnehmung von Situationen im Hinblick darauf betreffen,
was uns darin widerfdhrt. [...] Deutungsmuster kdnnen lAhmend und freiheitshemmend sein, oder sie kon-

nen konstruktive Energien freisetzen flir den Umgang mit dem Widerfahrenden“ (Fischer/Gruden/Imhof et
al., 2008, 228).

Es geht hier um die Deutung des einem selbst Widerfahrenden als etwas (Fischer/Gru-
den/Imhof et al. 2008, 229): beispielsweise als unausweichliches Schicksal oder als Her-
ausforderung fur die eigene Integritat, die sich durch Widerstand zu bewédhren hat — um
zwei Beispiele zu nennen, die entgegengesetzte Motivationen fur den Umgang mit der Si-
tuation auslosen. Auch religiose Deutungen kdnnen hier eine zentrale Rolle spielen —etwa
die Nachfolge Christi vor dem Hintergrund der oft schwierigen Geschichte diakonischen
Handelns. In diesem Sinne wird das Leben narrativ symbolisiert und fungiert als Deu-
tungshorizont menschlicher Erfahrung. Es geht darum, einen Sinnzusammenhang auf-
rechtzuerhalten, gerade angesichts herausfordernder und zunachst sinnwidrig erschei-
nender Situationen wie gesellschaftlichen Ohnmachtserfahrungen oder personlichen
Schicksalsschlagen. Hierbei entscheidet sich, ob und wie man mitihnen umgehen kann.

Ethik und Wahrnehmung, einschlieBlich der jeweiligen Wahrnehmungsmuster, hangen
aufs Engste zusammen. Unsere moralische Orientierung kann — mit vielleicht wenigen
Ausnahmen - eine ausreichende motivationale Grundlage nur unter Einbezug unserer
moralischen Perzeption und den damit untrennbar verbundenen Emotionen entfalten.
Dieser Zusammenhang - gerade mit der Perspektive, ihn bildungstheoretisch zu wenden -
ist nicht ohne eine Beschaftigung mit den narrativen Tiefenstrukturen unserer Lebens-
wirklichkeit zu verstehen. Im vorliegenden Beitrag wird allerdings die These vertreten,
dass die narrativen Ebenen dafur nicht ausreichen. Sie sind vielmehr selbst ein beson-
ders bedeutsamer, aber ergdnzungsbedurftiger Teil unserer symbolisch strukturierten Le-
benswelt.

2 Die Erweiterung um den Begriff der symbolisch strukturierten
Lebenswelt und die Relevanz ethischer Reflexion fiir eine kritische
Kulturhermeneutik in bildungstheoretischer Perspektive

Fischer selbst hat jingst in seiner Schrift Die Zukunft der Ethik die narrativen Ebenen um
den neuen Leitbegriff der Lebenswelt erweitert. Er geht davon aus, dass die Lebenswelt
gerade in Form von Narrativen zur Sprache kommt (Fischer, 2022, 8). Den Lebensweltbe-
griff bestimmt er konzeptionell jedoch nicht weiter und er verbindet ihn auch nicht mit
den Wurzeln einer kritischen Kulturtheorie, so dass die ethische Dimension der

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 170
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Lebenswelt als bildungstheoretische Dimension beschreibbar werden konnte. Er grenzt
sich sogar ausdrucklich von Habermas und dessen erkenntniskritischer Pragung ab und
setzt als Ausgangspunkt ,eine prasenzbezogene Erkenntnis, die in narrativer Form artiku-
liert wird“ (Fischer, 2022, 61) und auf ,,einer Tiefenstruktur von Wirklichkeitspréasenz® (Fi-
scher, 2022, 69) basiert. Die Ethik der Lebenswelt ,,macht den Prasenzzusammenhang
der Lebenswelt zum Gegenstand ihres Nachdenkens, aus dem alles Handeln seine
Grinde bezieht” (Fischer, 2022, 68). Im vorliegenden Beitrag soll hingegen die Erweite-
rung um den Lebensweltbegriff gerade in kritisch-kulturtheoretischer Perspektive vorge-
nommen werden, wie ihn Habermas in der Rezeption von Cassirers Philosophie der sym-
bolischen Formen entwirft (Habermas, 1997, 9-40).

Die Grundeinsicht des Ansatzes sieht Habermas in dem Gedanken, ,,daB die Uber Sin-
nesreize laufenden Kontakte mit der Welt symbolisch zu etwas Sinnhaftem verarbeitet
werden“ (Habermas, 1997, 16) und hierdurch erst diejenige reflexive Distanz zur Welt ge-
schaffen wird, die einen zivilisierten Umgang miteinander moglich macht. Symbolisie-
rungsakte transformieren ,,fluktuierende Sinneseindriicke in semantischen Sinn“ (Haber-
mas, 1997, 19); in dieser Fahig- und Tatigkeit liege laut Cassirer das wesentliche Merkmal
des Menschen als symbolisierendes Wesen. Dabei erstreckt sich die Welt der symboli-
schen Formen ,von der bildlichen Darstellung Uber den verbalen Ausdruck zum orientie-
renden Wissen, welches wiederum zur Praxis anleitet” (Habermas, 1997, 11). Wahrneh-
mung, durch Symbolisierungsprozesse gepragte Wahrnehmungsmuster und moralische
Handlungsmotivation sind hier untrennbar miteinander verwoben. Gerade das bildhafte
Element, das menschheitsgeschichtlich wertneutral als mythisch bezeichnet werden
kann, ist bedeutsam fur die Verarbeitung uns besonders affektiv angehender Situations-
wahrnehmungen, und zwar bei der Semantisierung von sinnlichen Eindriicken in Sinn
(Habermas, 1997, 20). Denn in ,mythischen Bildern verdichten sich einzelne pragnante
Eindricke, die ihrer Entstehungssituation verhaftet bleiben, wahrend im Medium der
Sprache Einzelfdlle zu exemplarischen Fallen eines gegliederten Ganzen generalisiert
werden® (Habermas, 1997, 19).

Fuhrt der Mythos zur Produktion einer bildhaften Sinnfllle, so erschliet die Sprache
logisch eine kategorial gegliederte Welt. Beide Richtungen sind konstitutiv fir den
menschlichen Symbolisierungsprozess, auch wenn im menschheitsgeschichtlichen Ver-
lauf eine deutliche Dynamik zu einer fortschreitenden Abstraktion — und damit Ausdiffe-
renzierung der symbolischen Formen - erkennbar ist, die sich zu verschiedenen Symbol-
systemen, symbolischen Sprachen ausdifferenziert hat. Aber: Je starker der zu verarbei-
tende Erfahrungseindruck ist, desto wichtiger ist die bleibende Bedeutung der diesen Er-
fahrungseindruck bannenden und die Affekte stabilisierenden Bilder — auch dann, wenn
der Zivilisationsprozess voranschreitet.

»Selbst die mythische Denkform kehrt sich in den bilderfeindlichen monotheistischen Religionen gegen ihr
eigenes Prinzip der bildhaften Verdichtung; allerdings konnen sich Kultpraxis und Sprache dieser Hochreli-

gionen niemals ganz von ihren mythischen Grundlagen l6sen, ohne die ihnen eigentimliche symbolische
Form zu sprengen und damit ihre sakrale Qualitat einzubliBen“ (Habermas, 1997, 30).

Es gibt symbolische Sprachen, die — wie fur Cassirer die Kunst, so fur Habermas seit sei-
ner Einsicht in die postsakulare Gesellschaft die Religion — eine besondere Balance zwi-
schen Ausdrucks-, Darstellungs- und Bedeutungsfunktion gefunden haben und hiertber
eine gesellschaftlich nicht zu ersetzende Wirkung entfalten.

Habermas erkenntin Cassirers Theorie der Symbolisierung a) die jeweilige Inkommen-
surabilitdt der verschiedenen symbolischen Sprachen, die je eine eigene Seite des

|
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 171
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Wirklichen konstituieren, b) eine bestimmte zivilisationstheoretische Dynamik einer fort-
schreitenden Abstraktion in ihnen (Habermas, 1997, 17) und c) die Notwendigkeit be-
stimmter symbolischer Sprachen einer bleibenden Verwurzelung im mythischen Aus-
druck, zu der neben ikonischen Elementen auch Metaphern, Gesten, leibgebundene Ex-
pressionen, Erregungslaute, mimische Ausdrucksbewegungen etc. gehoren (Habermas,
1997, 29).

a) Die jeweilige Inkommensurabilitat und Gleichwertigkeit der symbolischen Sprachen
ziehe, so Habermas, den Vorwurf eines Perspektivismus aufgrund verschiedener prinzi-
piell gleichberechtigter kultureller Wertspharen nach sich (Habermas, 1997, 32). Diesen
Einwand nimmt er konstruktiv zum Anlass, mit dem Gedanken einer Anschlussfahigkeit
aller kulturellen Spharen an die kommunikative Vernunft einen entscheidenden Schritt
uber Cassirer hinauszugehen: ,,Diese Dezentralisierung flhrt dazu, daB sich die Identitat
der Vernunft in der Vielfalt der Kontexte auflosen muB, wenn nicht in die symbolischen
Sprachen selbst ein Ubersetzungsmechanismus eingebaut ist, der eine grenziiberschrei-
tende Kommunikation zwischen ihnen erlaubt” (Habermas, 1997, 33).

b) Es ist nach Habermas der welterschlieBende Logos der Sprache, d.h. die kommuni-
kative Vernunft, die dazu fuhrt, dass im Prozess der Zivilisation ,,die symbolische Vermitt-
lungimmer komplexere Formen an[nimmt]“ (Habermas, 1997, 37) und dadurch befreiend
wirkt. Die kommunikative Vernunft eint die verschiedenen Spharen und leitet schlieBlich
ihre innere Dynamik in aufklarender Weise, wodurch sich ihr humaner Gehalt entfaltet.

c) Dies kann allerdings nicht heiBen, dass alles in rational aussagbare Gehalte Uber-
fuhrt werden kdnnte und einzelne symbolische Sprachen ihre Bedeutung verlieren wur-
den, da ihr Sinngehalt ja nur in ihrer kulturellen Praxis besteht. Auf Religion bezogen: Sie
ist kein ontologisch feststehender Fundus semantischer Gehalte, der in seiner Gesamt-
heit Ubersetzt werden kdnnte und dann auf- oder abgeldst ware, sondern Religion ist kom-
munikative Praxis und generiert insofern —und nur dann — semantische Gehalte, solange
sie praktiziert wird. Solange es religiése Praxis gibt, ist die angstbesetzte Ubersetzungs-
problematik erledigt, der die Sakularisierungsthese —wenn auch als Negativszenario — zu-
grunde liegt. Habermas 8st die bei Cassirer identifizierte Problematik auf und nimmtim
Sinne von Cassirers Symbolisieren Religion als symbolische Sprache ernst, ohne sie
dadurch von der kritischen Kraft kommunikativer Vernunft — zivilisationstheoretisch re-
gressiv —zu suspendieren.

Neben dem Anschluss aller Kulturspharen an die kommunikative Vernunft geht Haber-
mas aber auch sprachphilosophisch einen weiteren Schritt iber Cassirer hinaus, der eine
zweite kritische —und zwar erkenntniskritische — Perspektive bedeutet, indem er der sym-
bolisch strukturierten Lebenswelt als Komplement zur kommunikativen Vernunft einen
zentralen Platz im Aufbau der symbolischen Formen einrGumt und beiden einen systema-
tischen Vorrang in der kritischen erkenntnistheoretischen Analyseperspektive zuspricht
(Habermas, 1997, 35). Bezeichnet der Lebensweltbegriff in der Linie von Husserl bis
Schutz die subjektive Perspektive einer Person, die ihren Blick auf den Alltag pragt (Nau-
erth, 2017, 135), so definiert Habermas Lebenswelt ,,als de[n] jeweils nicht Uberschreit-
bare[n], nur intuitiv mitlaufende[n] Erfahrungshorizont und als nichthintergehbare[n], nur
ungegenstandlich prasente[n] Erlebnishintergrund einer personalen, geschichtlich situ-
ierten, leiblich verkdrperten und kommunikativ vergesellschafteten Alltagspraxis® (Ha-
bermas, 2012, 20).

»,Das Subjekt findet sich[...]im eingelebten Horizont einer Lebenswelt vor, die es intersubjektiv mit anderen
kommunikativ vergesellschafteten Subjekten teilt. Das symbolisch strukturierte ,Worin‘ dieser vertrauten

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 172
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Umgebung bildet den Kontext fur mogliche Bezugnahmen der Subjekte auf die Herausforderungen in der
objektiven Welt, mit denen sie zurechtkommen® (Habermas, 2019b, 373).

Die symbolisch strukturierte Lebenswelt bildet somit Hintergrund und Voraussetzung
kommunikativen Handelns und istin Gdnze abhangig von der Teilnehmerperspektive —im
Unterschied zum Systembegriff, der als zweite notwendige analytische Dimension von
Gesellschaften an die fur ihn konstitutive Beobachterperspektive gebunden ist.

L»Als ganze kommt die Lebenswelt erst dann in den Blick, wenn wir uns gleichsam im Rlicken des Aktors
aufstellen und das kommunikative Handeln als Element eines Kreisprozesses auffassen, in dem der Han-
delnde nicht mehr als Initiator erscheint, sondern als Produkt von Uberlieferungen, in denen er steht, von
solidarischen Gruppen, denen er angehort, von Sozialisations- und Lernprozessen, denen er unterworfen
ist“ (Habermas, 1988, 95).

Alle ethisch relevanten narrativen Dimensionen erscheinen nun als bedeutende, aber kei-
neswegs alleinige oder isolierte Strukturen unserer symbolisch strukturierten Lebens-
welt, die sich Uber die symbolisierende Tatigkeit der kommunikativ handelnden Men-
schen reproduziert (Habermas, 1988, 95; Habermas, 2019a, 138) und ,,einen offentlich
zuganglichen Raum von vorgeschossenen Deutungen [generiert], in dem sich die Kom-
munikationsteilnehmer vorfinden® (Habermas, 2012, 64). Diese vorgangigen Deutungen
pragen uber die genannten Mechanismen unsere moralischen Praxen.

Es sei hieran anschlieBend auf das Phanomen der Religionen eingegangen. Habermas
konstatiert an zahlreichen Stellen seines Werks die inkommensurable Bedeutung der af-
fektbannenden Ausdrucks- und Darstellungsfunktion unserer symbolischen Sprachen
als bedeutende Strukturen unserer Lebenswelt — zwei exemplarische Zitate:

1) ,Offensichtlich bewegen sich auch die diskursiven Praktiken, die kontroverse AuBerungen dem zwanglo-
sen Zwang des besseren Arguments unterwerfen, letztlich innerhalb eines Horizonts von undurchdringlich-
opaken Erfahrungen, die ikonisch dargestellt, aber diskursiv nicht vollstandig eingeholt und aufgeklart wer-
den kénnen“ (Habermas, 2012, 73-74).

2) ,[D]er Raum des symbolisch verkorperten Sinns erstreckt sich immer noch in eine Peripherie von
Sinnsedimenten, die Uber den Raum der explizit verfligbaren Griinde hinausreicht“ (Habermas, 2012, 76).

Habermas fundiert in seinem Opus Magnum Auch eine Geschichte der Philosophie sein
Religionsverstandnis durch den Bezug auf Robert Bellah, der ,,,Religion‘ als ein Bundel
symbolischer Formen und Handlungen [beschreibt], die den Menschen zu den letztend-
lichen Bedingungen seiner Existenz in Beziehung bringen® (Habermas, 2019a, 184 bzw.
Bellah, 1964, 361). Situationen, in denen diese Gegenstand der Reflexion und Kommuni-
kation werden, sind von der Begegnung mit dem AuBeralltdglichen im Alltag (Habermas,
2019a, 224) gepragt, wie es Habermas nennt:

,Die Religion hat eine symbolische ,Sprache’ gefunden[...] flir die Kommunikation (iber die Existenzvoraus-
setzungen einer symbolisch verfassten Lebensform - also tiber Themen wie Geburt und Tod, die Fragilitat
des Zusammenlebens[...]“ (Habermas, 2012, 86, Hervorh. D. B.). Und: ,Diese Bedingungen sind ,ultimativ’
im Sinne der Unverfugbarkeit. Als Bedingungen der Endlichkeit unserer Existenzweise, die wir hinnehmen
mussen, ndtigen sie zur Stellungnahme und provozieren zur ,Sinngebung“ (Habermas, 2019a, 226).

Gerade in der Verarbeitung dieser Situationen sind wir auf affektstabilisierende Kommu-
nikationsformen und ihre vorgeschossenen Deutungen angewiesen, die nicht ihren
Schwerpunkt auf der Verallgemeinerung der Semantik, sondern in einer heilsamen Ba-
lance haben, in der die Einzigartigkeit der erlebten Situation, ihr existenzieller Sinn, einen
Ausdruck findet.

Habermas strebt die Entwicklung eines nachmetaphysisch plausiblen komprehensi-
ven Begriffs von Vernunft an, den er im Operieren mit allen Grinden sieht (Habermas,

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 173
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

2019a, 173). Damit halt er aber zugleich eine Kritikfahigkeit hinsichtlich der verschiede-
nen symbolischen Sprachen aufrecht und hofft im gemeinsamen Verstandigungsprozess
auf die bleibende Entfaltung der humanen semantischen Potenziale in der Gesellschaft.
Hierbei erscheinen religiose Praxen als eine besondere Ressource, ohne dass sie hier-
durch verzweckt oder sakularisiert wirden, allerdings nur dann, wenn sie sich den mit
einem komprehensiven Begriff der Vernunft verbundenen kritischen — de facto selbstre-
flexiv-bildungstheoretischen — Anforderungen in gesamtgesellschaftlichen Kommunika-
tionszusammenhangen nicht entziehen.

Ethik als kritische Reflexion auf Moral schlieBt vielfaltige Fragestellungen ein, so etwa
nach dem gemeinsamen humanen Zusammenleben gerade auf der Grundlage eines
nachmetaphysisch plausiblen komprehensiven Begriffs der Vernunft. ,Komprehensiv*®
meint dabei ein verstehendes Vorgehen: Zunachst gilt es, unsere moralische Praxis zu
verstehen —und hierin liegt die Ndhe zur phdnomenologischen Zugangsweise, die danach
fragt, was Situationen oder Sachverhalte GUberhaupterst als fur uns moralisch bedeutsam
erscheinen lasst. Diese Frage lsst sich nicht ohne eine kritische kulturtheoretische Per-
spektive angemessen bearbeiten, die sdmtliche Alltagspraxen und deren Auswirkungen
miteinbezieht. Sie entlasst uns aber auch nicht aus der bildungstheoretischen Verantwor-
tung, uns auf dem Weg unseres Verstehens auf die Pluralitdt an symbolischen Sprachen
und kulturellen Praxen einzulassen — verbunden mit der Frage nach der eigenen Positio-
nierung.

3 Transdisziplindre bildungstheoretische Vertiefungen

Eine Reflexions- und Sprachfahigkeit in Sachen Religion ist ein weithin anerkanntes reli-
gionspadagogisches Ziel; sie kann als ein bedeutender Beitrag zur Realisierung der bil-
dungstheoretischen Verantwortung, uns auf dem Weg unseres Verstehens auf die Plura-
litat an symbolischen Sprachen und kulturellen Praxen einzulassen, verstanden werden.
In lebensweltbezogenen Kontexten, in denen religiose Deutungsmuster in der morali-
schen Praxis eine Rolle spielen, wird flir dieses verstehende Sich-Einlassen verstarkt der
Begriff der Religionssensibilitdt herangezogen. Ein solcher Ansatz wird durch eine Dyna-
mik innerhalb der Religionspadagogik gestltzt, die sich von der Wahrnehmung religidoser
und weltanschaulicher Pluralitat als Problem hin zu ,,Pluralitatsfahigkeit als zeitgemaBer
Konkretion religioser Orientierung“ und als ,Bildungsziel® (Kirchenamt 2014, 54;
Schroder 2021, 193) bewegt. Diese nimmt Vielfalt positiv an und richtet sich dabei an Bil-
dung als Ubergeordnetem Regulativ mit der Maxime aus, Subjektwerdung zu fordern
(Schroder, 2021, 172). Das Desiderat einer Religionssensibilitat ist eine hoch komplexe
genuin bildungstheoretische Herausforderung, da Bildungstheorie von der Einsichtin die
Ausdifferenzierung der Modi der WelterschlieBung mit ihren jeweiligen symbolischen
Sprachen lebt. Gleiches gilt fur die Frage nach ihrem Verhaltnis (Dressler, 2018, 49-50).
Dies setzt ein Bewusstsein des Zusammenhangs von Praxisform und Bedeutung voraus,
da nurim Symbolisieren Sinn generiert wird. Religionspadagogik hat es von ihrem inneren
Bildungsauftrag her nicht nur mit schulischem Religionsunterricht bzw. der formalisierten
Bildungslandschaft zu tun, sondern de facto mit allen Gegebenheiten, in denen religidose
Deutungsmuster Teil unserer Lebenswelt sind und in bildungstheoretischer Perspektive
in den Fokus genommen werden. In dem Zusammenspiel von nonformalisierter und in-
formeller Bildungslandschaft kann ein GroBteil Sozialer Arbeit verortet werden. Zwei An-
satze weisen diesbezlglich ein besonders hohes Anschlusspotenzial auf: die kritische
Alltagstheorie und die Theorie der Lebensweltorientierung in der Sozialen Arbeit.

]

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 174
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Erstens: Die kritische Alltagstheorie strebt keine verfestigende Orientierung an den All-
tagsstrukturen der Klient:innen an, sondern rlickt diese in eine analytische Perspektive im
Hinblick auf einen gelingenderen Alltag (Thiersch, 2015). Eine Dimension, die im Alltag
eine herausfordernde Rolle spielt, ist— mit Habermas gesprochen — die des AuBeralltagli-
chen im Alltag. Hier stoBt unsere Sprachfahigkeit oftmals schnell an ihre Grenzen. Das
lebensweltgebundene sinnstiftende — manchmal aber auch nicht unproblematische -
Potenzial symbolischer Sprachen, wie sie die Religionen darstellen, zeigt sich insbeson-
dere in forderlichen — oder destruktiven — Deutungsmustern auf der vierten narrativen
Ebene, der narrativen Symbolisierung des Lebens als Deutungshorizont menschlicher Er-
fahrung. Eine diesbezlgliche Sensibilitat und Sprachfahigkeit erlaubt eine kritische Ana-
lyse, ein Bewusstmachen und bestenfalls eine Dynamisierung, das AnstoBen eines Bil-
dungsprozesses. Hieraus erwdachst eine erste religionspadagogische Perspektive im
Sinne von Religionssensibilitat, die strukturaquivalent auch fur entsprechende nichtreli-
giose Deutungsmuster und Narrationen einschlieBlich ihres forderlichen oder hemmen-
den Charakters sensibilisiert.

Zweitens: In der Lebensweltorientierung geht es um das Sich-Einlassen auf die Le-
benswelt der Adressat:innen mit ihren Selbst- und Weltdeutungsmustern. Bildungstheo-
retisches Ziel ist es, diese transparent zu machen und hilfreich zu dynamisieren. Hierzu
konnen natirlich auch religiose Deutungsmuster gehoren:

»,Denn religiose Vorstellungen konnen Teil menschlicher Lebenswelten sein und Quelle der hier geltenden
Werte, Normen und Hintergrundliberzeugungen. Im Sinne des Habermasschen Lebensweltbegriff[s] kdn-

nen sie Bestandteil des Kommunikationsraumes sein [...]. Religion kann in diesem Sinne Ressource sein,
Faktor ihrer (fehlenden) Ausstattung und Impulsgeber individuellen Eigensinns“ (Nauerth, 2017, 136).

Hieran schlieBt sich eine wichtige empirische Perspektive an, die das Bedurfnis eines Er-
kenntnistransfers einschlagiger religionspadagogischer Einsichten, etwa in entwick-
lungspsychologischer und soziologischer Perspektive, in die Theorie und die praktischen
Handlungsfelder Sozialer Arbeit aufzeigt. Gerade in der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen
und jungen Erwachsenen, die sich in herausfordernden Situationen befinden, erlauben
Studien wie ,,Jugend — Glaube — Religion“ (Schweitzer/Wissner/Bohner et al., 2018; Wiss-
ner/Nowack/Schweitzer et al., 2020) ein Verstandnis fur potenzielle religiose Deutungs-
muster der jeweiligen Klient:innengruppe, die ein bedeutendes Potenzial fur Selbstdeu-
tungsprozesse und den personlich-individuellen Umgang mit den problematischsten Si-
tuationen bergen konnen. Gleiches gilt fur hohere Altersgruppen, zu denen die Studien-
lage allerdings bislang weniger ausgepragt ist. WeiterfUhrende Formen von Kooperation
und Austausch waren hier Uberaus wiinschenswert, da nicht nur die Soziale Arbeit von
einer Religionssensibilitdt und Sprachfahigkeit in Sachen Religion profitieren wiirde. Viel-
mehr kdnnte erstens auch der Wirkradius der Religionspadagogik gezielt auf Personen in
besonders bedurftigen Lebenslagen jenseits formaler Bildungskontexte erweitert und
zweitens insbesondere die Klient:innen selbst perspektivisch in ihren Bildungsprozessen
religionssensibler begleitet werden. Matthias Nauerths hieran anschlieBende Forderung
lautet: ,[I]n der Religionsfrage werden drei spezifische Herausforderungen aller Subjekt-
und Lebensweltorientierung nochmals in besonderer pragnanter Form kenntlich: die Fa-
higkeiten zu verstehen, zu unterscheiden und zu ubersetzen®“ (Nauerth, 2017, 137). Wel-
che analytischen Fahigkeiten damit einhergehen missen, wurden im vorliegenden Bei-
trag thematisiert:

Deutungs- und Wahrnehmungsmuster sind an die Form und die Praxis der symboli-
schen Sprache gebunden. Sie sind in hohem MaBe - dies gilt gerade fur

|
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 175
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



[+}
Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt AR

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Selbstdeutungsmuster — ethisch relevant und emotional-affektiv rickgebunden. Die de-
skriptive Ethik erschlieBt einen Bereich der Lebenswelt, indem sie untersucht, warum wir
bestimmte Situationen oder Handlungen uberhaupt als moralisch bedeutsam wahrneh-
men. Sie bleibt dabei gebunden an unsere Deutungen und unsere nur in der Praxis Sinn
generierenden symbolischen Sprachen, wie diejenige der Religionen, einschlieBlich ihres
jeweiligen lebensweltlichen Horizonts als ihr performativ mitlaufender, aber nicht voll-
ends zu vergegenstandlichender und erkennbarer Hintergrund. Deskriptive Ethik leistet
eine kritische Analyse der Lebenswelt, auf die in der Sozialen Arbeit zurtickgegriffen wer-
den kann. Sie muss aber bildungstheoretisch um die Reflexions- und Sprachfahigkeit hin-
sichtlich derjenigen kulturellen Praxis erweitert werden, in deren Vollzug die lebenswelt-
gebundenen Deutungsmuster Bedeutung generieren und Sinn stiften — oder auch negie-
ren. Erst auf dieser praxeologischen Grundlage lasst sich angemessen verstehen und hin-
sichtlich fordernder oder hemmender Potenziale und Dynamiken unterscheiden. AuBer-
dem kann erst auf Basis eines komprehensiven Verstandnisses der Vernunft, bei dem alle
Griinde angemessen berucksichtigt, aber dennoch in eine kritische Reflexions- und Kom-
munikationsperspektive geriickt werden, ein gemeinsamer Ubersetzungsprozess begon-
nen werden, der nicht von den lebensweltlichen Praxisvollziigen losgelost oder abstra-
hiert werden kann.

Literaturverzeichnis

Bauer, Daniel (2021), Das religionspadagogische Potenzial von Jurgen Habermas’ Kon-
zept der symbolisch strukturierten Lebenswelt, in: ZPT 73, 307-318,
https://doi.org/10.1515/zpt-2021-0035 [Zugriff: 15.07.2025].

Bauer, Daniel (2020), Opazitit und Ubersetzung. Der Beitrag der Religion zur Bildung im
Anschluss an Jurgen Habermas (Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart
32), Tubingen.

Bellah, Robert (1964), Religious Evolution, in: American Sociological Review 29, 358-374.

Dressler, Bernhard (2018), Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegungen,
Leipzig.

Fischer, Johannes (2022), Die Zukunft der Ethik (Zur Sache. Der Essay 1), Tubingen.

Fischer, Johannes/Grunden, Stefan/Imhof, Esther/Strub, Jean-Daniel (2008), Grundkurs
Ethik. Grundbegriffe philosophischer und theologischer Ethik, Stuttgart.

Habermas, Jurgen (1988), Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M.

Habermas, Jirgen (1997), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philo-
sophische Essays, Frankfurt a. M.

Habermas, Jurgen (2012), Nachmetaphysisches Denken Il, Frankfurt a. M.

Habermas, Jurgen (2019a), Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale
Konstellation von Glauben und Wissen, Berlin.

Habermas, Jlrgen (2019b), Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Vernunftige Frei-
heit. Spuren des Diskurses uber Glauben und Wissen, Berlin.

Kirchenamt der EKD (2014, Hg.), Religiose Orientierung gewinnen. Evangelischer Religi-
onsunterricht als Beitrag zu einer pluralitatsfahigen Schule. Eine Denkschrift des Rates
der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gutersloh.

Nauerth, Matthias (2017), Die Soziale Arbeit vor der Religionstatsache: Erdrterungen zu
einer neuen Herausforderung, in: Nauerth, Matthias/Hahn, Kathrin/TGllmann, Mi-
chael/Kosterke, Sylke (Hg.), Religionssensibilitat in der Sozialen Arbeit. Positionen,
Theorien, Praxisfelder, Stuttgart, 129-144.

]

Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 176
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer


https://doi.org/10.1515/zpt-2021-0035

o
o o

Bauer, Perspektiven einer Religionspadagogik der Lebenswelt

Zeitschrift fiir Religionspadagogik | Academic Journal of Religious Education

Schrdder, Bernd (2021), Religionspadagogik, Tubingen.

Schweitzer, Friedrich/Wissner, Golde/Bohner, Annette/Nowack, Rebecca/Gronover,
Matthias/Boschki, Reinhold (2018, Hg.), Jugend — Glaube - Religion. Eine Reprasenta-
tivstudie zu Jugendlichen im Religions- und Ethikunterricht, Mlinster/New York.

Thiersch, Hans (2015), Gutes Leben im Konzept des gelingenderen Alltags, in: Thiersch,
Hans (2015), Soziale Arbeit und Lebensweltorientierung. Gesammelte Aufsatze (Bd.
1), Weinheim/Basel, 394-400.

Wissner, Golde/Nowack, Rebecca/Schweitzer, Friedrich/Boschki, Reinhold/Gronover,
Matthias (2020, Hg.), Jugend — Glaube — Religion Il. Neue Befunde - vertiefende Analy-
sen —didaktische Konsequenzen, Munster/New York.

Dr. Daniel Bauer ist Professor fur Ethik und Bildung an der Evangelischen Hochschule Darmstadt.

|
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 177
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer



