
Bauer, Daniel
Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt. Skizzen zu einem
transdisziplinären Ansatz im Kontext von Ethik und Bildungstheorie,
Theologie und der Theorie Sozialer Arbeit
Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 166-177

Quellenangabe/ Reference:
Bauer, Daniel: Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt. Skizzen zu einem
transdisziplinären Ansatz im Kontext von Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie Sozialer
Arbeit - In: Theo-Web : Zeitschrift für Religionspädagogik 24 (2025) 2, S. 166-177 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-346381 - DOI: 10.25656/01:34638; 10.58069/theow.2025.2.61

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346381
https://doi.org/10.25656/01:34638

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346381
https://doi.org/10.25656/01:34638


 

 

Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt.  
Skizzen zu einem transdisziplinären Ansatz im Kontext von 
Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie 
Sozialer Arbeit 

Daniel Bauer 

Perspectives of a life-world orientated Religious 
Education. Outlines for a Transdisciplinary Approach in the 
Context of Ethics and Educational Theory, Theology and 
Social Work Theory 

Theo-Web 02 (2025) 
ISSN: 1863-0502 
https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web  
Edited by: Susanne Schwarz und Karlo Meyer 
Hosted by: University Library Heidelberg 
Published by: DIPF – Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation 
DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 Licence: CC BY 4.0 International  

https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web


Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 167 

Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt. 
Skizzen zu einem transdisziplinären Ansatz im Kontext von 
Ethik und Bildungstheorie, Theologie und der Theorie 
Sozialer Arbeit 

Daniel Bauer 

Zusammenfassung  
Im Folgenden soll ein möglicher Ansatz zur kritischen Analyse sowie zum partizipativen 
und bildungstheoretischen Umgang mit ethischen und religionsbezogenen Strukturen 
unserer Lebenswelt aufgezeigt werden, der ein weiterführendes Potenzial für lebenswelt-
orientierte Soziale Arbeit und die kritische Alltagstheorie bietet. Dazu werden Erkennt-
nisse der phänomenologischen Herangehensweise in der Ethik hinsichtlich der Bedeu-
tung von Wahrnehmung, Emotionen und Narrationen für unsere moralischen Praxen an 
den Lebensweltbegriff nach Habermas angeschlossen und anhand von Habermas’ Re-
zeption der Philosophie der symbolischen Formen (von Ernst Cassirer) bildungstheore-
tisch erweitert – und zwar mit besonderem Blick auf die Desiderate einer Sprachfähigkeit 
in Sachen Religion sowie einer Religionssensibilität. 

Schlagwörter: Religiöse Bildung, Lebenswelt, Ethik, Soziale Arbeit, Sensibilität 

Perspectives of a life-world orientated Religious 
Education. Outlines for a Transdisciplinary Approach in the 
Context of Ethics and Educational Theory, Theology and 
Social Work Theory 

Abstract  
In the following, a possible approach to critical analysis as well as to the participatory and 
educational theoretical handling of ethical and religious structures of our life-world is to 
be demonstrated, which offers a further potential for life-world-orientated social work 
and the critical everyday theory. To this end, findings of the phenomenological approach 
in ethics relating to the importance of perception, emotions and narrations for our moral 
practices are connected to the concept of life-world according to Habermas, and are ex-
tended by a theory of education based on Habermas’ reception of the philosophy of sym-
bolic forms (by Ernst Cassirer) – with particular attention to the desiderata of religious lit-
eracy and religious sensitivity.  

Keywords: Religious education, Ethics, Social work, Pluralism, Habermas 
  



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 168 

Einleitung 
Wenn im vorliegenden Beitrag von Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt 
gesprochen wird, ist damit eine Fokussierung eines stark religionsbezogenen bildungs-
theoretischen Anspruchs aufgrund von zwei bestimmten Herausforderungen gemeint. 
Diese Fokussierung wird im Folgenden anhand von Jürgen Habermas’ Lebensweltbegriff 
(Bauer, 2021; Bauer, 2020) vorgenommen, so dass sie eine kritische Analyse und bil-
dungstheoretische Aufnahme ethischer und religionsbezogener Strukturen der Lebens-
welt erlaubt, auf die nicht zuletzt Soziale Arbeit gewinnbringend zurückgreifen kann. 

Der erste Teil setzt mit einer grundlegenden Reflexion über zwei zentrale gegenwärtige 
Herausforderungen ein. Die erste betrifft den Zusammenhang zwischen Ethik und Wahr-
nehmung einschließlich der Bedeutung der je besonderen symbolischen Formsprachen, 
an welche die jeweiligen Wahrnehmungsmuster rückgebunden sind, wie etwa die sym-
bolischen Sprachen der Religionen. Die zweite Herausforderung ist in der oftmals fehlen-
den bindenden motivationalen Kraft der Vernunft zu sehen, um die insbesondere Haber-
mas im Blick auf das humane Miteinander in der Gesellschaft besorgt ist (Habermas, 
2019b, 806). Die zusammenhängende Reflexion dieser beiden Herausforderungen wird 
im zweiten Teil anhand des Habermasschen Begriffs der symbolisch strukturierten Le-
benswelt erweitert und in eine hermeneutische Dimension kritischer Kulturtheorie über-
führt. Dies ermöglicht, im dritten Teil zu einer bildungstheoretischen Dimension zu gelan-
gen und anhand des Desiderats einer Sprachfähigkeit in Sachen Religion sowie des Be-
griffs der Religionssensibilität gleichermaßen eine profilierte religionspädagogische Ziel-
dimension aufzuzeigen wie ihre Anschlussfähigkeit an zwei theoretische Ansätze Sozialer 
Arbeit: an die kritische Alltagstheorie sowie insbesondere an die lebensweltorientierte 
Theorie Sozialer Arbeit. 

1 Grundlagen des Zusammenhangs von Ethik und Wahrnehmung sowie 
des Motivations- und Emotionsbezugs ethischer Reflexion 
Der Zusammenhang von Ethik und Wahrnehmung wird in Erkenntnissen der phänomeno-
logischen Herangehensweise ethischer Reflexion deutlich. Hier geht es darum, das Phä-
nomen des Moralischen in unseren moralischen Praxen besser zu verstehen; wieso etwas 
für uns überhaupt moralisch von Bedeutung ist – und zwar in ganz unterschiedlichem 
Maße und nicht immer mit gleicher Ausrichtung. Mit der moralischen Perzeption wird die 
Wahrnehmung von etwas als moralisch bezeichnet. Wie in der evangelischen Theologie 
besonders prominent Johannes Fischer betont, „kommt der Wahrnehmung eine zentrale 
Bedeutung für die moralische Orientierung zu“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 60). 
Die Struktur ist dabei wie folgt: „X nimmt Y als F (als erniedrigend, grausam, auf Hilfe an-
gewiesen usw.) wahr“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 60-61). Menschen reagieren 
nicht moralisch auf Situationen an sich, sondern sie reagieren in Situationen auf etwas, 
das sie in der Situation wahrnehmen: Grausamkeit, Erniedrigung, Entwürdigung usw. (Fi-
scher/Gruden/Imhof et al., 2008, 61). Nehmen sie dies nicht wahr, reagieren sie auch 
nicht darauf: Der Eine schreit innerlich auf, wenn er sieht, wie ein am Angelhaken zap-
pelnder Fisch in seinem Überlebenskampf aus dem Wasser gezogen wird, da er dies als 
grausam wahrnimmt; einen anderen lässt die Gegebenheit völlig kalt. Die Situationen, in 
denen wir etwas als etwas – und damit als moralisch – wahrnehmen, sind jedoch unend-
lich vielfältig. Was uns dennoch eine Orientierung in dieser Überfülle ermöglicht, ist der 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 169 

Sachverhalt, dass wir in bestimmten moralisch relevanten Grundmustern wahrnehmen, 
wie eben Grausamkeit, Erhabenheit usw.  

„Auf diese Weise reduziert sich die unendliche Mannigfaltigkeit realer oder potentieller Situationen auf das 
in moralischer Hinsicht Wesentliche. Das trifft sich mit den Einsichten der Emotionsforschung, wonach 
Emotionen im Sinne affektiv gehaltvoller Wahrnehmungen die unendliche Komplexität der Welt auf das für 
unser Leben Wesentliche reduzieren und den Dingen Bedeutsamkeit verleihen. Würden wir lediglich über 
rein kognitive Fähigkeiten verfügen, wären wir angesichts dieser Komplexität vollkommen überfordert und 
orientierungslos“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 61). 

Emotionen lassen sich von unserer Wahrnehmung nicht trennen und sind nicht frei von 
kognitiven Gehalten: Sie erschließen uns Situationen. Und der motivationale Impuls, der 
von der Situation ausgeht, ist ebenfalls ein ganz anderer.  

Wenn man nun nicht möchte, dass der am Angelhaken zappelnde Fisch stirbt und dies 
begründen soll, könnte man sein Mitleid mit dem Fisch angeben. Das würden als abstrak-
tes Argument aber nicht alle akzeptieren – zumindest dann, wenn man auch sonst Fisch 
isst und mit denen dann logisch stringent eigentlich ebenfalls Mitleid haben müsste. Es 
tritt also der Fall ein, dass man in dieser Situation sogar von seinem sonstigen morali-
schen Verhalten abweichen würde. Verständlich ist nur eine narrative Begründung, die 
die konkrete Situation – und sei sie auch nur eine fiktive Vorstellung – aus Sicht der eige-
nen moralischen Perzeption darstellt und eine annährend vergleichbare Wahrnehmung 
vor dem inneren Auge der Kommunikationspartner:innen entstehen lässt. 

Unser moralisches Urteil setzt sich in der Regel aus zwei Ebenen zusammen: verinner-
lichten bzw. geltenden und argumentativ rechtfertigbaren moralischen Regeln und Nor-
men sowie unserer konkreten moralischen Perzeption, die stark emotional geprägt und 
rückgebunden ist (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 55-60). Narrative Begründungen 
sind in der Regel nur soweit nötig, bis sie ein bestimmtes Grundmuster unserer Wahrneh-
mung aktualisieren: Mitleid, Ungerechtigkeit, Erniedrigung usw. Aufgrund der Tatsache, 
dass wir moralische Urteile narrativ begründen, gehen Fischer, Gruden, Imhof et al. davon 
aus, dass unsere Wahrnehmung und die diese strukturierenden Grundmuster unserer 
Wahrnehmung durch narrative Tiefenstrukturen geprägt sind – und unsere Prägung je 
nach alltäglichen Erlebnissen, dem Verhalten unserer Bezugspersonen, Medienkonsum, 
kulturellen, milieubezogenen und ganz besonders auch religiösen Narrationen anders ist. 
„Man kann diesbezüglich von einer narrativen Tiefenstruktur der Lebenswirklichkeit in Ge-
stalt solcher Muster sprechen, die in narrativen Begründungen abgerufen werden und aus 
denen diese ihren begründenden Charakter ableiten“ (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 
61-62). 

Es sei festgehalten: Für unsere moralische Orientierung sind zwei narrative Ebenen 
zentral: erstens die narrative Begründung und zweitens die narrative Prägung der morali-
schen Perzeption. Wie leicht diese zweite Ebene bildungstheoretisch gewendet werden 
kann, veranschaulicht die Frage, inwiefern die narrative Prägung unserer moralischen 
Perzeption veränderbar ist und welchen Narrationen wir uns – oder unsere Kinder – aus-
setzen wollen. Die Bedeutung von Narrationen kommt auch noch auf zwei weiteren Ebe-
nen zum Tragen.  

Zur Erklärung der dritten Ebene, der narrativen Orientierung der Lebensführung, sei 
exemplarisch auf das Gleichnis vom barmherzigen Samariter hingewiesen, das auf dieser 
Ebene gerade für die Geschichte diakonischen Handelns eine weitreichende Wirkung 
entfaltet hat (Fischer/Gruden/Imhof et al., 2008, 62). Es ist evident, dass es als narrative 
Orientierung der Lebensführung dient. Der Fokus liegt nicht bei den Individuen innerhalb 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 170 

der Narration, sondern auf dem, was in der Narration in Erscheinung tritt: der Nächsten-
liebe. Der Samariter selbst würde diese aber wohl kaum als Begründung seiner Handlung 
heranziehen, sondern vielmehr die Not des unter die Räuber gefallenen Opfers. Es ist also 
zwischen der intentionalen Teilnehmerperspektive und der Außenperspektive auf das 
Verhalten der handelnden Person zu unterscheiden. Genau diesen Perspektivwechsel 
vollziehen wir, wenn wir anfangen, moralisch über unser Handeln nachzudenken. Wir 
spielen quasi die Narration unserer potenziellen oder faktischen Verhaltensweise durch 
und fragen uns, ob wir das, was uns in der Narration als moralisches Grundmuster er-
scheint, in unser Selbstbild aufnehmen möchten, aufnehmen können – oder nicht.  

Darüber hinaus sprechen Fischer, Gruden, Imhof et al. von einer vierten narrativen 
Ebene, der narrativen Symbolisierung des Lebens als Deutungshorizont menschlicher Er-
fahrung:  

„Auf dieser 4. Ebene geht es um Muster, die die Wahrnehmung von Situationen im Hinblick darauf betreffen, 
was uns darin widerfährt. […] Deutungsmuster können lähmend und freiheitshemmend sein, oder sie kön-
nen konstruktive Energien freisetzen für den Umgang mit dem Widerfahrenden“ (Fischer/Gruden/Imhof et 
al., 2008, 228).  

Es geht hier um die Deutung des einem selbst Widerfahrenden als etwas (Fischer/Gru-
den/Imhof et al. 2008, 229): beispielsweise als unausweichliches Schicksal oder als Her-
ausforderung für die eigene Integrität, die sich durch Widerstand zu bewähren hat – um 
zwei Beispiele zu nennen, die entgegengesetzte Motivationen für den Umgang mit der Si-
tuation auslösen. Auch religiöse Deutungen können hier eine zentrale Rolle spielen – etwa 
die Nachfolge Christi vor dem Hintergrund der oft schwierigen Geschichte diakonischen 
Handelns. In diesem Sinne wird das Leben narrativ symbolisiert und fungiert als Deu-
tungshorizont menschlicher Erfahrung. Es geht darum, einen Sinnzusammenhang auf-
rechtzuerhalten, gerade angesichts herausfordernder und zunächst sinnwidrig erschei-
nender Situationen wie gesellschaftlichen Ohnmachtserfahrungen oder persönlichen 
Schicksalsschlägen. Hierbei entscheidet sich, ob und wie man mit ihnen umgehen kann.  

Ethik und Wahrnehmung, einschließlich der jeweiligen Wahrnehmungsmuster, hängen 
aufs Engste zusammen. Unsere moralische Orientierung kann – mit vielleicht wenigen 
Ausnahmen – eine ausreichende motivationale Grundlage nur unter Einbezug unserer 
moralischen Perzeption und den damit untrennbar verbundenen Emotionen entfalten. 
Dieser Zusammenhang – gerade mit der Perspektive, ihn bildungstheoretisch zu wenden – 
ist nicht ohne eine Beschäftigung mit den narrativen Tiefenstrukturen unserer Lebens-
wirklichkeit zu verstehen. Im vorliegenden Beitrag wird allerdings die These vertreten, 
dass die narrativen Ebenen dafür nicht ausreichen. Sie sind vielmehr selbst ein beson-
ders bedeutsamer, aber ergänzungsbedürftiger Teil unserer symbolisch strukturierten Le-
benswelt.  

2 Die Erweiterung um den Begriff der symbolisch strukturierten 
Lebenswelt und die Relevanz ethischer Reflexion für eine kritische 
Kulturhermeneutik in bildungstheoretischer Perspektive 
Fischer selbst hat jüngst in seiner Schrift Die Zukunft der Ethik die narrativen Ebenen um 
den neuen Leitbegriff der Lebenswelt erweitert. Er geht davon aus, dass die Lebenswelt 
gerade in Form von Narrativen zur Sprache kommt (Fischer, 2022, 8). Den Lebensweltbe-
griff bestimmt er konzeptionell jedoch nicht weiter und er verbindet ihn auch nicht mit 
den Wurzeln einer kritischen Kulturtheorie, so dass die ethische Dimension der 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 171 

Lebenswelt als bildungstheoretische Dimension beschreibbar werden könnte. Er grenzt 
sich sogar ausdrücklich von Habermas und dessen erkenntniskritischer Prägung ab und 
setzt als Ausgangspunkt „eine präsenzbezogene Erkenntnis, die in narrativer Form artiku-
liert wird“ (Fischer, 2022, 61) und auf „einer Tiefenstruktur von Wirklichkeitspräsenz“ (Fi-
scher, 2022, 69) basiert. Die Ethik der Lebenswelt „macht den Präsenzzusammenhang 
der Lebenswelt zum Gegenstand ihres Nachdenkens, aus dem alles Handeln seine 
Gründe bezieht“ (Fischer, 2022, 68). Im vorliegenden Beitrag soll hingegen die Erweite-
rung um den Lebensweltbegriff gerade in kritisch-kulturtheoretischer Perspektive vorge-
nommen werden, wie ihn Habermas in der Rezeption von Cassirers Philosophie der sym-
bolischen Formen entwirft (Habermas, 1997, 9-40). 

Die Grundeinsicht des Ansatzes sieht Habermas in dem Gedanken, „daß die über Sin-
nesreize laufenden Kontakte mit der Welt symbolisch zu etwas Sinnhaftem verarbeitet 
werden“ (Habermas, 1997, 16) und hierdurch erst diejenige reflexive Distanz zur Welt ge-
schaffen wird, die einen zivilisierten Umgang miteinander möglich macht. Symbolisie-
rungsakte transformieren „fluktuierende Sinneseindrücke in semantischen Sinn“ (Haber-
mas, 1997, 19); in dieser Fähig- und Tätigkeit liege laut Cassirer das wesentliche Merkmal 
des Menschen als symbolisierendes Wesen. Dabei erstreckt sich die Welt der symboli-
schen Formen „von der bildlichen Darstellung über den verbalen Ausdruck zum orientie-
renden Wissen, welches wiederum zur Praxis anleitet“ (Habermas, 1997, 11). Wahrneh-
mung, durch Symbolisierungsprozesse geprägte Wahrnehmungsmuster und moralische 
Handlungsmotivation sind hier untrennbar miteinander verwoben. Gerade das bildhafte 
Element, das menschheitsgeschichtlich wertneutral als mythisch bezeichnet werden 
kann, ist bedeutsam für die Verarbeitung uns besonders affektiv angehender Situations-
wahrnehmungen, und zwar bei der Semantisierung von sinnlichen Eindrücken in Sinn 
(Habermas, 1997, 20). Denn in „mythischen Bildern verdichten sich einzelne prägnante 
Eindrücke, die ihrer Entstehungssituation verhaftet bleiben, während im Medium der 
Sprache Einzelfälle zu exemplarischen Fällen eines gegliederten Ganzen generalisiert 
werden“ (Habermas, 1997, 19). 

Führt der Mythos zur Produktion einer bildhaften Sinnfülle, so erschließt die Sprache 
logisch eine kategorial gegliederte Welt. Beide Richtungen sind konstitutiv für den 
menschlichen Symbolisierungsprozess, auch wenn im menschheitsgeschichtlichen Ver-
lauf eine deutliche Dynamik zu einer fortschreitenden Abstraktion – und damit Ausdiffe-
renzierung der symbolischen Formen – erkennbar ist, die sich zu verschiedenen Symbol-
systemen, symbolischen Sprachen ausdifferenziert hat. Aber: Je stärker der zu verarbei-
tende Erfahrungseindruck ist, desto wichtiger ist die bleibende Bedeutung der diesen Er-
fahrungseindruck bannenden und die Affekte stabilisierenden Bilder – auch dann, wenn 
der Zivilisationsprozess voranschreitet.  

„Selbst die mythische Denkform kehrt sich in den bilderfeindlichen monotheistischen Religionen gegen ihr 
eigenes Prinzip der bildhaften Verdichtung; allerdings können sich Kultpraxis und Sprache dieser Hochreli-
gionen niemals ganz von ihren mythischen Grundlagen lösen, ohne die ihnen eigentümliche symbolische 
Form zu sprengen und damit ihre sakrale Qualität einzubüßen“ (Habermas, 1997, 30).  

Es gibt symbolische Sprachen, die – wie für Cassirer die Kunst, so für Habermas seit sei-
ner Einsicht in die postsäkulare Gesellschaft die Religion – eine besondere Balance zwi-
schen Ausdrucks-, Darstellungs- und Bedeutungsfunktion gefunden haben und hierüber 
eine gesellschaftlich nicht zu ersetzende Wirkung entfalten. 

Habermas erkennt in Cassirers Theorie der Symbolisierung a) die jeweilige Inkommen-
surabilität der verschiedenen symbolischen Sprachen, die je eine eigene Seite des 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 172 

Wirklichen konstituieren, b) eine bestimmte zivilisationstheoretische Dynamik einer fort-
schreitenden Abstraktion in ihnen (Habermas, 1997, 17) und c) die Notwendigkeit be-
stimmter symbolischer Sprachen einer bleibenden Verwurzelung im mythischen Aus-
druck, zu der neben ikonischen Elementen auch Metaphern, Gesten, leibgebundene Ex-
pressionen, Erregungslaute, mimische Ausdrucksbewegungen etc. gehören (Habermas, 
1997, 29). 

a) Die jeweilige Inkommensurabilität und Gleichwertigkeit der symbolischen Sprachen 
ziehe, so Habermas, den Vorwurf eines Perspektivismus aufgrund verschiedener prinzi-
piell gleichberechtigter kultureller Wertsphären nach sich (Habermas, 1997, 32). Diesen 
Einwand nimmt er konstruktiv zum Anlass, mit dem Gedanken einer Anschlussfähigkeit 
aller kulturellen Sphären an die kommunikative Vernunft einen entscheidenden Schritt 
über Cassirer hinauszugehen: „Diese Dezentralisierung führt dazu, daß sich die Identität 
der Vernunft in der Vielfalt der Kontexte auflösen muß, wenn nicht in die symbolischen 
Sprachen selbst ein Übersetzungsmechanismus eingebaut ist, der eine grenzüberschrei-
tende Kommunikation zwischen ihnen erlaubt“ (Habermas, 1997, 33).  

b) Es ist nach Habermas der welterschließende Logos der Sprache, d.h. die kommuni-
kative Vernunft, die dazu führt, dass im Prozess der Zivilisation „die symbolische Vermitt-
lung immer komplexere Formen an[nimmt]“ (Habermas, 1997, 37) und dadurch befreiend 
wirkt. Die kommunikative Vernunft eint die verschiedenen Sphären und leitet schließlich 
ihre innere Dynamik in aufklärender Weise, wodurch sich ihr humaner Gehalt entfaltet.  

c) Dies kann allerdings nicht heißen, dass alles in rational aussagbare Gehalte über-
führt werden könnte und einzelne symbolische Sprachen ihre Bedeutung verlieren wür-
den, da ihr Sinngehalt ja nur in ihrer kulturellen Praxis besteht. Auf Religion bezogen: Sie 
ist kein ontologisch feststehender Fundus semantischer Gehalte, der in seiner Gesamt-
heit übersetzt werden könnte und dann auf- oder abgelöst wäre, sondern Religion ist kom-
munikative Praxis und generiert insofern – und nur dann – semantische Gehalte, solange 
sie praktiziert wird. Solange es religiöse Praxis gibt, ist die angstbesetzte Übersetzungs-
problematik erledigt, der die Säkularisierungsthese – wenn auch als Negativszenario – zu-
grunde liegt. Habermas löst die bei Cassirer identifizierte Problematik auf und nimmt im 
Sinne von Cassirers Symbolisieren Religion als symbolische Sprache ernst, ohne sie 
dadurch von der kritischen Kraft kommunikativer Vernunft – zivilisationstheoretisch re-
gressiv – zu suspendieren.  

Neben dem Anschluss aller Kultursphären an die kommunikative Vernunft geht Haber-
mas aber auch sprachphilosophisch einen weiteren Schritt über Cassirer hinaus, der eine 
zweite kritische – und zwar erkenntniskritische – Perspektive bedeutet, indem er der sym-
bolisch strukturierten Lebenswelt als Komplement zur kommunikativen Vernunft einen 
zentralen Platz im Aufbau der symbolischen Formen einräumt und beiden einen systema-
tischen Vorrang in der kritischen erkenntnistheoretischen Analyseperspektive zuspricht 
(Habermas, 1997, 35). Bezeichnet der Lebensweltbegriff in der Linie von Husserl bis 
Schütz die subjektive Perspektive einer Person, die ihren Blick auf den Alltag prägt (Nau-
erth, 2017, 135), so definiert Habermas Lebenswelt „als de[n] jeweils nicht überschreit-
bare[n], nur intuitiv mitlaufende[n] Erfahrungshorizont und als nichthintergehbare[n], nur 
ungegenständlich präsente[n] Erlebnishintergrund einer personalen, geschichtlich situ-
ierten, leiblich verkörperten und kommunikativ vergesellschafteten Alltagspraxis“ (Ha-
bermas, 2012, 20). 

„Das Subjekt findet sich […] im eingelebten Horizont einer Lebenswelt vor, die es intersubjektiv mit anderen 
kommunikativ vergesellschafteten Subjekten teilt. Das symbolisch strukturierte ‚Worin‘ dieser vertrauten 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 173 

Umgebung bildet den Kontext für mögliche Bezugnahmen der Subjekte auf die Herausforderungen in der 
objektiven Welt, mit denen sie zurechtkommen“ (Habermas, 2019b, 373).  

Die symbolisch strukturierte Lebenswelt bildet somit Hintergrund und Voraussetzung 
kommunikativen Handelns und ist in Gänze abhängig von der Teilnehmerperspektive – im 
Unterschied zum Systembegriff, der als zweite notwendige analytische Dimension von 
Gesellschaften an die für ihn konstitutive Beobachterperspektive gebunden ist.  

„Als ganze kommt die Lebenswelt erst dann in den Blick, wenn wir uns gleichsam im Rücken des Aktors 
aufstellen und das kommunikative Handeln als Element eines Kreisprozesses auffassen, in dem der Han-
delnde nicht mehr als Initiator erscheint, sondern als Produkt von Überlieferungen, in denen er steht, von 
solidarischen Gruppen, denen er angehört, von Sozialisations- und Lernprozessen, denen er unterworfen 
ist“ (Habermas, 1988, 95). 

Alle ethisch relevanten narrativen Dimensionen erscheinen nun als bedeutende, aber kei-
neswegs alleinige oder isolierte Strukturen unserer symbolisch strukturierten Lebens-
welt, die sich über die symbolisierende Tätigkeit der kommunikativ handelnden Men-
schen reproduziert (Habermas, 1988, 95; Habermas, 2019a, 138) und „einen öffentlich 
zugänglichen Raum von vorgeschossenen Deutungen [generiert], in dem sich die Kom-
munikationsteilnehmer vorfinden“ (Habermas, 2012, 64). Diese vorgängigen Deutungen 
prägen über die genannten Mechanismen unsere moralischen Praxen.  

Es sei hieran anschließend auf das Phänomen der Religionen eingegangen. Habermas 
konstatiert an zahlreichen Stellen seines Werks die inkommensurable Bedeutung der af-
fektbannenden Ausdrucks- und Darstellungsfunktion unserer symbolischen Sprachen 
als bedeutende Strukturen unserer Lebenswelt – zwei exemplarische Zitate: 

1) „Offensichtlich bewegen sich auch die diskursiven Praktiken, die kontroverse Äußerungen dem zwanglo-
sen Zwang des besseren Arguments unterwerfen, letztlich innerhalb eines Horizonts von undurchdringlich-
opaken Erfahrungen, die ikonisch dargestellt, aber diskursiv nicht vollständig eingeholt und aufgeklärt wer-
den können“ (Habermas, 2012, 73-74).  

2) „[D]er Raum des symbolisch verkörperten Sinns erstreckt sich immer noch in eine Peripherie von 
Sinnsedimenten, die über den Raum der explizit verfügbaren Gründe hinausreicht“ (Habermas, 2012, 76). 

Habermas fundiert in seinem Opus Magnum Auch eine Geschichte der Philosophie sein 
Religionsverständnis durch den Bezug auf Robert Bellah, der „‚Religion‘ als ein Bündel 
symbolischer Formen und Handlungen [beschreibt], die den Menschen zu den letztend-
lichen Bedingungen seiner Existenz in Beziehung bringen“ (Habermas, 2019a, 184 bzw. 
Bellah, 1964, 361). Situationen, in denen diese Gegenstand der Reflexion und Kommuni-
kation werden, sind von der Begegnung mit dem Außeralltäglichen im Alltag (Habermas, 
2019a, 224) geprägt, wie es Habermas nennt: 

 „Die Religion hat eine symbolische ‚Sprache‘ gefunden […] für die Kommunikation über die Existenzvoraus-
setzungen einer symbolisch verfassten Lebensform – also über Themen wie Geburt und Tod, die Fragilität 
des Zusammenlebens […]“ (Habermas, 2012, 86, Hervorh. D. B.). Und: „Diese Bedingungen sind ‚ultimativ‘ 
im Sinne der Unverfügbarkeit. Als Bedingungen der Endlichkeit unserer Existenzweise, die wir hinnehmen 
müssen, nötigen sie zur Stellungnahme und provozieren zur ‚Sinngebung‘“ (Habermas, 2019a, 226). 

Gerade in der Verarbeitung dieser Situationen sind wir auf affektstabilisierende Kommu-
nikationsformen und ihre vorgeschossenen Deutungen angewiesen, die nicht ihren 
Schwerpunkt auf der Verallgemeinerung der Semantik, sondern in einer heilsamen Ba-
lance haben, in der die Einzigartigkeit der erlebten Situation, ihr existenzieller Sinn, einen 
Ausdruck findet. 

Habermas strebt die Entwicklung eines nachmetaphysisch plausiblen komprehensi-
ven Begriffs von Vernunft an, den er im Operieren mit allen Gründen sieht (Habermas, 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 174 

2019a, 173). Damit hält er aber zugleich eine Kritikfähigkeit hinsichtlich der verschiede-
nen symbolischen Sprachen aufrecht und hofft im gemeinsamen Verständigungsprozess 
auf die bleibende Entfaltung der humanen semantischen Potenziale in der Gesellschaft. 
Hierbei erscheinen religiöse Praxen als eine besondere Ressource, ohne dass sie hier-
durch verzweckt oder säkularisiert würden, allerdings nur dann, wenn sie sich den mit 
einem komprehensiven Begriff der Vernunft verbundenen kritischen – de facto selbstre-
flexiv-bildungstheoretischen – Anforderungen in gesamtgesellschaftlichen Kommunika-
tionszusammenhängen nicht entziehen. 

Ethik als kritische Reflexion auf Moral schließt vielfältige Fragestellungen ein, so etwa 
nach dem gemeinsamen humanen Zusammenleben gerade auf der Grundlage eines 
nachmetaphysisch plausiblen komprehensiven Begriffs der Vernunft. „Komprehensiv“ 
meint dabei ein verstehendes Vorgehen: Zunächst gilt es, unsere moralische Praxis zu 
verstehen – und hierin liegt die Nähe zur phänomenologischen Zugangsweise, die danach 
fragt, was Situationen oder Sachverhalte überhaupt erst als für uns moralisch bedeutsam 
erscheinen lässt. Diese Frage lässt sich nicht ohne eine kritische kulturtheoretische Per-
spektive angemessen bearbeiten, die sämtliche Alltagspraxen und deren Auswirkungen 
miteinbezieht. Sie entlässt uns aber auch nicht aus der bildungstheoretischen Verantwor-
tung, uns auf dem Weg unseres Verstehens auf die Pluralität an symbolischen Sprachen 
und kulturellen Praxen einzulassen – verbunden mit der Frage nach der eigenen Positio-
nierung. 

3 Transdisziplinäre bildungstheoretische Vertiefungen 
Eine Reflexions- und Sprachfähigkeit in Sachen Religion ist ein weithin anerkanntes reli-
gionspädagogisches Ziel; sie kann als ein bedeutender Beitrag zur Realisierung der bil-
dungstheoretischen Verantwortung, uns auf dem Weg unseres Verstehens auf die Plura-
lität an symbolischen Sprachen und kulturellen Praxen einzulassen, verstanden werden. 
In lebensweltbezogenen Kontexten, in denen religiöse Deutungsmuster in der morali-
schen Praxis eine Rolle spielen, wird für dieses verstehende Sich-Einlassen verstärkt der 
Begriff der Religionssensibilität herangezogen. Ein solcher Ansatz wird durch eine Dyna-
mik innerhalb der Religionspädagogik gestützt, die sich von der Wahrnehmung religiöser 
und weltanschaulicher Pluralität als Problem hin zu „Pluralitätsfähigkeit als zeitgemäßer 
Konkretion religiöser Orientierung“ und als „Bildungsziel“ (Kirchenamt 2014, 54; 
Schröder 2021, 193) bewegt. Diese nimmt Vielfalt positiv an und richtet sich dabei an Bil-
dung als übergeordnetem Regulativ mit der Maxime aus, Subjektwerdung zu fördern 
(Schröder, 2021, 172). Das Desiderat einer Religionssensibilität ist eine hoch komplexe 
genuin bildungstheoretische Herausforderung, da Bildungstheorie von der Einsicht in die 
Ausdifferenzierung der Modi der Welterschließung mit ihren jeweiligen symbolischen 
Sprachen lebt. Gleiches gilt für die Frage nach ihrem Verhältnis (Dressler, 2018, 49-50). 
Dies setzt ein Bewusstsein des Zusammenhangs von Praxisform und Bedeutung voraus, 
da nur im Symbolisieren Sinn generiert wird. Religionspädagogik hat es von ihrem inneren 
Bildungsauftrag her nicht nur mit schulischem Religionsunterricht bzw. der formalisierten 
Bildungslandschaft zu tun, sondern de facto mit allen Gegebenheiten, in denen religiöse 
Deutungsmuster Teil unserer Lebenswelt sind und in bildungstheoretischer Perspektive 
in den Fokus genommen werden. In dem Zusammenspiel von nonformalisierter und in-
formeller Bildungslandschaft kann ein Großteil Sozialer Arbeit verortet werden. Zwei An-
sätze weisen diesbezüglich ein besonders hohes Anschlusspotenzial auf: die kritische 
Alltagstheorie und die Theorie der Lebensweltorientierung in der Sozialen Arbeit. 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 175 

Erstens: Die kritische Alltagstheorie strebt keine verfestigende Orientierung an den All-
tagsstrukturen der Klient:innen an, sondern rückt diese in eine analytische Perspektive im 
Hinblick auf einen gelingenderen Alltag (Thiersch, 2015). Eine Dimension, die im Alltag 
eine herausfordernde Rolle spielt, ist – mit Habermas gesprochen – die des Außeralltägli-
chen im Alltag. Hier stößt unsere Sprachfähigkeit oftmals schnell an ihre Grenzen. Das 
lebensweltgebundene sinnstiftende – manchmal aber auch nicht unproblematische – 
Potenzial symbolischer Sprachen, wie sie die Religionen darstellen, zeigt sich insbeson-
dere in förderlichen – oder destruktiven – Deutungsmustern auf der vierten narrativen 
Ebene, der narrativen Symbolisierung des Lebens als Deutungshorizont menschlicher Er-
fahrung. Eine diesbezügliche Sensibilität und Sprachfähigkeit erlaubt eine kritische Ana-
lyse, ein Bewusstmachen und bestenfalls eine Dynamisierung, das Anstoßen eines Bil-
dungsprozesses. Hieraus erwächst eine erste religionspädagogische Perspektive im 
Sinne von Religionssensibilität, die strukturäquivalent auch für entsprechende nichtreli-
giöse Deutungsmuster und Narrationen einschließlich ihres förderlichen oder hemmen-
den Charakters sensibilisiert. 

Zweitens: In der Lebensweltorientierung geht es um das Sich-Einlassen auf die Le-
benswelt der Adressat:innen mit ihren Selbst- und Weltdeutungsmustern. Bildungstheo-
retisches Ziel ist es, diese transparent zu machen und hilfreich zu dynamisieren. Hierzu 
können natürlich auch religiöse Deutungsmuster gehören:  

„Denn religiöse Vorstellungen können Teil menschlicher Lebenswelten sein und Quelle der hier geltenden 
Werte, Normen und Hintergrundüberzeugungen. Im Sinne des Habermasschen Lebensweltbegriff[s] kön-
nen sie Bestandteil des Kommunikationsraumes sein […]. Religion kann in diesem Sinne Ressource sein, 
Faktor ihrer (fehlenden) Ausstattung und Impulsgeber individuellen Eigensinns“ (Nauerth, 2017, 136).  

Hieran schließt sich eine wichtige empirische Perspektive an, die das Bedürfnis eines Er-
kenntnistransfers einschlägiger religionspädagogischer Einsichten, etwa in entwick-
lungspsychologischer und soziologischer Perspektive, in die Theorie und die praktischen 
Handlungsfelder Sozialer Arbeit aufzeigt. Gerade in der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen 
und jungen Erwachsenen, die sich in herausfordernden Situationen befinden, erlauben 
Studien wie „Jugend – Glaube – Religion“ (Schweitzer/Wissner/Bohner et al., 2018; Wiss-
ner/Nowack/Schweitzer et al., 2020) ein Verständnis für potenzielle religiöse Deutungs-
muster der jeweiligen Klient:innengruppe, die ein bedeutendes Potenzial für Selbstdeu-
tungsprozesse und den persönlich-individuellen Umgang mit den problematischsten Si-
tuationen bergen können. Gleiches gilt für höhere Altersgruppen, zu denen die Studien-
lage allerdings bislang weniger ausgeprägt ist. Weiterführende Formen von Kooperation 
und Austausch wären hier überaus wünschenswert, da nicht nur die Soziale Arbeit von 
einer Religionssensibilität und Sprachfähigkeit in Sachen Religion profitieren würde. Viel-
mehr könnte erstens auch der Wirkradius der Religionspädagogik gezielt auf Personen in 
besonders bedürftigen Lebenslagen jenseits formaler Bildungskontexte erweitert und 
zweitens insbesondere die Klient:innen selbst perspektivisch in ihren Bildungsprozessen 
religionssensibler begleitet werden. Matthias Nauerths hieran anschließende Forderung 
lautet: „[I]n der Religionsfrage werden drei spezifische Herausforderungen aller Subjekt- 
und Lebensweltorientierung nochmals in besonderer prägnanter Form kenntlich: die Fä-
higkeiten zu verstehen, zu unterscheiden und zu übersetzen“ (Nauerth, 2017, 137). Wel-
che analytischen Fähigkeiten damit einhergehen müssen, wurden im vorliegenden Bei-
trag thematisiert: 

Deutungs- und Wahrnehmungsmuster sind an die Form und die Praxis der symboli-
schen Sprache gebunden. Sie sind in hohem Maße – dies gilt gerade für 



Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 176 

Selbstdeutungsmuster – ethisch relevant und emotional-affektiv rückgebunden. Die de-
skriptive Ethik erschließt einen Bereich der Lebenswelt, indem sie untersucht, warum wir 
bestimmte Situationen oder Handlungen überhaupt als moralisch bedeutsam wahrneh-
men. Sie bleibt dabei gebunden an unsere Deutungen und unsere nur in der Praxis Sinn 
generierenden symbolischen Sprachen, wie diejenige der Religionen, einschließlich ihres 
jeweiligen lebensweltlichen Horizonts als ihr performativ mitlaufender, aber nicht voll-
ends zu vergegenständlichender und erkennbarer Hintergrund. Deskriptive Ethik leistet 
eine kritische Analyse der Lebenswelt, auf die in der Sozialen Arbeit zurückgegriffen wer-
den kann. Sie muss aber bildungstheoretisch um die Reflexions- und Sprachfähigkeit hin-
sichtlich derjenigen kulturellen Praxis erweitert werden, in deren Vollzug die lebenswelt-
gebundenen Deutungsmuster Bedeutung generieren und Sinn stiften – oder auch negie-
ren. Erst auf dieser praxeologischen Grundlage lässt sich angemessen verstehen und hin-
sichtlich fördernder oder hemmender Potenziale und Dynamiken unterscheiden. Außer-
dem kann erst auf Basis eines komprehensiven Verständnisses der Vernunft, bei dem alle 
Gründe angemessen berücksichtigt, aber dennoch in eine kritische Reflexions- und Kom-
munikationsperspektive gerückt werden, ein gemeinsamer Übersetzungsprozess begon-
nen werden, der nicht von den lebensweltlichen Praxisvollzügen losgelöst oder abstra-
hiert werden kann.  

Literaturverzeichnis 
Bauer, Daniel (2021), Das religionspädagogische Potenzial von Jürgen Habermas’ Kon-

zept der symbolisch strukturierten Lebenswelt, in: ZPT 73, 307-318, 
https://doi.org/10.1515/zpt-2021-0035 [Zugriff: 15.07.2025]. 

Bauer, Daniel (2020), Opazität und Übersetzung. Der Beitrag der Religion zur Bildung im 
Anschluss an Jürgen Habermas (Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart 
32), Tübingen. 

Bellah, Robert (1964), Religious Evolution, in: American Sociological Review 29, 358-374. 
Dressler, Bernhard (2018), Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegungen, 

Leipzig. 
Fischer, Johannes (2022), Die Zukunft der Ethik (Zur Sache. Der Essay 1), Tübingen. 
Fischer, Johannes/Grunden, Stefan/Imhof, Esther/Strub, Jean-Daniel (2008), Grundkurs 

Ethik. Grundbegriffe philosophischer und theologischer Ethik, Stuttgart. 
Habermas, Jürgen (1988), Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M. 
Habermas, Jürgen (1997), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Philo-

sophische Essays, Frankfurt a. M. 
Habermas, Jürgen (2012), Nachmetaphysisches Denken II, Frankfurt a. M. 
Habermas, Jürgen (2019a), Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale 

Konstellation von Glauben und Wissen, Berlin. 
Habermas, Jürgen (2019b), Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Vernünftige Frei-

heit. Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen, Berlin. 
Kirchenamt der EKD (2014, Hg.), Religiöse Orientierung gewinnen. Evangelischer Religi-

onsunterricht als Beitrag zu einer pluralitätsfähigen Schule. Eine Denkschrift des Rates 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh. 

Nauerth, Matthias (2017), Die Soziale Arbeit vor der Religionstatsache: Erörterungen zu 
einer neuen Herausforderung, in: Nauerth, Matthias/Hahn, Kathrin/Tüllmann, Mi-
chael/Kösterke, Sylke (Hg.), Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit. Positionen, 
Theorien, Praxisfelder, Stuttgart, 129-144. 

https://doi.org/10.1515/zpt-2021-0035


Bauer, Perspektiven einer Religionspädagogik der Lebenswelt  

 
Theo-Web Nr. 02/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.61 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 177 

Schröder, Bernd (2021), Religionspädagogik, Tübingen. 
Schweitzer, Friedrich/Wissner, Golde/Bohner, Annette/Nowack, Rebecca/Gronover, 

Matthias/Boschki, Reinhold (2018, Hg.), Jugend – Glaube – Religion. Eine Repräsenta-
tivstudie zu Jugendlichen im Religions- und Ethikunterricht, Münster/New York. 

Thiersch, Hans (2015), Gutes Leben im Konzept des gelingenderen Alltags, in: Thiersch, 
Hans (2015), Soziale Arbeit und Lebensweltorientierung. Gesammelte Aufsätze (Bd. 
1), Weinheim/Basel, 394-400. 

Wissner, Golde/Nowack, Rebecca/Schweitzer, Friedrich/Boschki, Reinhold/Gronover, 
Matthias (2020, Hg.), Jugend – Glaube – Religion II. Neue Befunde – vertiefende Analy-
sen – didaktische Konsequenzen, Münster/New York. 

Dr. Daniel Bauer ist Professor für Ethik und Bildung an der Evangelischen Hochschule Darmstadt. 


