peDnocs

Open Access Erziehungswissenschaften

Gelitz, Philipp
Den Kopf voll Verantwortung

DIPF @

Research on Steiner education 15 (2024) 1, S. 90-97

Quellenangabe/ Reference:

https.//doi.org/10.25656/01:34640

Nutzungsbedingungen

Gewabhrt wird ein nicht exklusives, nicht Ubertragbares, personliches
und beschrénktes Recht auf Nutzung dieses Dokuments. Dieses
Dokument ist ausschlieBlich far den persoénlichen,
nicht-kommerziellen Gebrauch bestimmt. Die Nutzung stellt keine
Ubertragung des Eigentumsrechts an diesem Dokument dar und gilt
vorbehaltlich der folgenden Einschrankungen: Auf sé&mtlichen
Kopien dieses Dokuments missen alle Urheberrechtshinweise und
sonstigen Hinweise auf gesetzlichen Schutz beibehalten werden. Sie
dirfen dieses Dokument nicht in irgendeiner Weise ab&ndern, noch
dirfen Sie dieses Dokument flr o&ffentliche oder kommerzielle
Zwecke vervielfaltigen, offentlich ausstellen, auffiihren, vertreiben
oder anderweitig nutzen.

Mit der Verwendung dieses Dokuments erkennen Sie die
Nutzungsbedingungen an.

Kontakt / Contact:
peDOCS

DIPF | Leibniz-Institut fir Bildungsforschung und Bildungsinformation

Informationszentrum (1Z) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

Gelitz, Philipp: Den Kopf voll Verantwortung - In: Research on Steiner education 15 (2024) 1, S. 90-97 -
URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346404 - DOI: 10.25656/01:34640

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346404

Terms of use

We grant a non-exclusive, non-transferable, individual and limited
right to using this document.

This document is solely intended for your personal, non-commercial
use. Use of this document does not include any transfer of property
rights and it is conditional to the following limitations: All of the
copies of this documents must retain all copyright information and
other information regarding legal protection. You are not allowed to
alter this document in any way, to copy it for public or commercial
purposes, to exhibit the document in public, to perform, distribute or
otherwise use the document in public.

By using this particular document, you accept the above-stated
conditions of use.

Mitglied der

Leibniz-Gemeinschaft


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346404
https://doi.org/10.25656/01:34640

Volume 15 Number |
pp. 90-97
O Hosted at www.rosejourn.com

Research on Steiner Education

Den Kopf voll Verantwortung

Philipp Gelitz
Alanus Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft Alfter

Der nachfolgende Text ist eine fiir die schriftliche Fassung tiberarbeitete Version eines Vortrags auf der
Pfingsttagung 2023 ,Idee Mensch — Sein und werden® der Vereinigung der Waldorfkindergirten in

Hannover.

Im 12. Vortrag der ,Allgemeinen Menschenkunde als Grundlage der Pidagogik® (Steiner, 1992, S.
172 ff.) bearbeitet Rudolf Steiner zum wiederholten Male die Dreigliederung des Menschen in leiblicher
Hinsicht. Der gesamte Vortragszyklus variiert bei niherer Betrachtung die Dreigliederungsidee immer wieder
in verschiedenen Perspektiven: zunichst in seelischer Perspektive mit der Dreigliederung der menschlichen
Seele nach Denken (Vorstellen), Fiihlen und Wollen, im weiteren Verlauf in geistiger Perspektive mit
der Differenzierung der Bewusstseinszustinde Wachen, Triumen und Schlafen und zuletzt in leiblicher
Perspektive mit der Differenzierung nach Nerven-Sinnes-System (Kopf), Rhythmischem System (Brust/
Rumpf) und Stoffwechsel-Gliedmaflen-System. Im 12. Vortrag konfrontiert Steiner sein Auditorium mit
einer das Denken sehr herausfordernden Verbindung des Kopfes mit dem Tierreich, der vermittelnden Mitte
(Brust/Rumpf) mit dem Pflanzenreich und des Bewegungsapparates (Stoffwechsel/Gliedmafien) mit dem
Mineralreich.

Die hier vorliegende Auseinandersetzung fokussiert im Folgenden die Verbindung des Kopfes (Vorstellen/
Denken) mit dem Tierreich (ebd., S. 172-175). Mit den beiden anderen Zuordnungen, die hier nicht weiter
behandelt werden, ist stark vereinfacht ausgesprochen, dass der Mensch sich dem drohenden Krankwerden
durch Bakterien, Viren, Pilze usw. durch eine gesunde Atmung und eine rhythmische Lebensgestaltung
entgegenstellt (ebd., S. 175 f.) und dass der Mensch das Verhirten und Mineralisch-Werden durch Bewegung
und Stoffwechselaktivitit authilt (ebd., S. 180 ff.).

Hier wird nun das erste Motiv des Vortrags von Steiner aufgegriffen. Die Verbindung des Kopfes mit
dem Tierreich wird von ihm so charakterisiert, dass die Gedankenformen in unserem Kopf etwas zu tun
haben mit den Tierformen in der aufler uns liegenden Tierwelt. Dies klingt bei erster Betrachtung sehr
abenteuerlich. Steiner spricht dann im weiteren Verlauf sogar noch davon, dass wir uns tatsichlich in
Tierformen verwandeln wiirden, wenn wir nicht den {ibrigen menschlichen Kérper, also unser menschliches
Brust-Rumpf-System und unsere menschlichen Gliedmaflen, hitten. Diesem voraussetzungsvollen und
unserem Denken kaum zuginglichen Gedanken kénnen wir aber versuchen uns anzunihern und es fiir die
padagogische Praxis fruchtbar zu machen.

Was dabei hier im Folgenden versucht wird, ist nicht eine textnahe Interpretation des ersten Drittels des
12. Vortrags der Allgemeinen Menschenkunde, sondern ein Umspielen dieses Motivs. Es werden unsere
Denkformen in den Blick genommen — in der Hoffnung, dass es pidagogisch niitzt. Niitzte es pidagogisch
nichts, wire es irrelevant, da es ja heifit ,Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pidagogik® und
nicht als Grundlage fiir das intellektuelle Ping-Pong-Spielen. Die Anthropologie Steiners, sein Entwurf

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024.ISSN 1891-651 | (online).



Philipp Gelitz: Den Kopf voll Verantwortung 9l

einer Lehre vom Menschen, in seinen Worten die ,,Menschenkunde®, interessiert hier also insofern sie eine
pidagogische Anthropologie ist, also eine pddagogisch relevante Menschenkunde.

Dabei ist grundsitzlich vorauszuschicken, dass im hier vertretenen Verstindnis anthroposophische Ideen
oder Konzepte niemals andere wissenschaftliche Erkenntnisse ersetzen, sondern einen weitenden Horizont
aufzeigen wollen. Es geht also in keiner Weise darum, eine ,eigentliche® Wirklichkeit zu zimmern, sondern
einen interessanten Blickwinkel bzw. Verstehensrahmen im Sinne einer Heuristik aufzuzeigen, der von
Steiner angeregt worden ist.

Nach diesen Vorbemerkungen soll nun der Titel der Auseinandersetzung betrachtet werden: Den Kopf
voll Verantwortung. Zur Verstindigung sei einleitend Folgendes zur begrifflichen Klirung erwihnt:

Der Kopfist dasjenige, wo sich die Eindriicke und Erfahrungen ansammeln, wo sich die Erlebnisse stauen,
wo Eindriicke synthetisch zusammenkommen. Hier wird nicht handelnd, mit Bewegung oder mit Wirme,
in die Welt eingegriffen, sondern hier biindeln sich Nerven, hier findet Vernetzung statt. Hier befindet sich
das Gehirn in Ruhe und Kiihle, leiblich stark abgeschlossen durch die Schideldecke. Im Kopf emanzipieren
wir uns sehr stark von der Schwerkraft, und hier ist die leibliche Grundlage fiir alles Nachdenken zu finden.
Ohne Reizweiterleitung sinnlicher Erlebnisse tiber die Nerven, ohne Vernetzung im Gehirn usw. kénnten
wir keine Vorstellungen hochholen, kein Gedichtnis ausbilden und nicht Denken. Zugleich ist aber auch
festzuhalten, dass der Kopf (oder das Gehirn) nicht denken kann, sondern dass wir das als Personen selbst
tun, unter Zuhilfenahme des Kopfes. Auch die Beine bewegen sich abgesehen von Reflexen nicht allein,
sondern wir selbst veranlassen diese Bewegung. Insofern kann formuliert werden: Der Kopf ist die leibliche
Grundlage fiir Vorstellen und Denken.

Voll heift, dass der Kopf nicht leer ist. So weit so trivial. Aber es sei an dieser Stelle die Vergegenwiirtigung
erlaubt, dass wir voll sind mit Erfahrungen, voll mit Idealen, voll mit Motiven, aber auch voll mit Prigungen,
voll mit angewohnten Mustern. Wir sind stark geprigt, umgangssprachlich: voll geprigt. Aber uns ist
tiberdies eben auch ziemlich vieles méglich als Mensch, wir kénnen unsere Fiille an Erfahrungen reflexiv
betrachten. Das heif$t: Wir sind auch voll mit Moglichkeiten.

Verantwortung wird sehr schén im Duden definiert: ,,[mit einer bestimmten Aufgabe, einer bestimmten
Stellung verbundene] Verpflichtung, dafiir zu sorgen, dass (innerhalb eines bestimmten Rahmens) alles
einen moglichst guten Verlauf nimmyt, das jeweils Notwendige und Richtige getan wird und méglichst kein
Schaden entsteht (Duden, 2024, o. S.).

Mit der Formulierung ,den Kopf voll Verantwortung® kann also in einer ersten mdoglichen Lesart
ausgesagt sein: Der Raum, wo sich Erfahrungen biindeln (Kopf), wo unsere Erlebnisse sich biindeln und
stauen und sich in Kiihle vernetzen, ist nicht leer in Bezug auf eine Verantwortung gegeniiber den Kindern.
Wir sind voll davon zu versuchen, dass alles einen méglichst guten Verlauf nimmt. Wir sind voll davon zu
versuchen, dass das jeweils Notwendige und Richtige getan wird. Und wir sind voll davon zu versuchen, dass
moglichst kein Schaden entsteht.

Unser Kopf ist sogar manchmal so voll mit Verantwortung, dass es in padagogischer Perspektive mitunter
ratsam ist, extra nicht dariiber nachzudenken, weil es zu viel ist. Wir miissen gerade raus aus dem Kopf
und der immer wieder vorgestellten Verantwortung, um ihr gerecht zu werden, weil wir sonst vor lauter
Ehrfurcht vor der Aufgabe nicht mehr handeln kénnten. Wenn wir uns in jedem einzelnen Moment der
Verantwortung bewusst sind, wie wir Vorbilder fiir simtliche Bewegungen und Handgriffe, fiir einen heiteren
Weltzugang, fiir eine angemessene Sprache, fiir redliche Gedanken, fiir jede einzelne Kleinigkeit im weiteren
Lebensverlauf des Kindes sind, dann kommen wir im Alltag nicht zurecht. Wir wiirden zusammenbrechen
unter der Last der vorgestellten Verantwortung. Wir miissen uns zwar immer wieder herausstellen aus der
Praxis und sie reflektieren, miissen besser werden und uns unserer Verantwortung bewusst werden. Dieses
Voll-Sein mit Verantwortung miissen wir aber auch wieder loslassen konnen. Sonst sind wir ganz gestaut im
eigenen Kopf, gefangen von der Vorstellung der Verantwortung, und gar nicht im gegenwirtigen Bezug zu
den Kindern.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 92

Wenn wir also diese Ebene genau betrachten, so kénnen wir sagen: Der Tatsache, dass unser Kopf voll
Verantwortung fiir die Kinder ist, miissen wir mit einer gewissen Leichtigkeit begegnen. Wenn wir ein
Bild aus dem Tierreich bemithen wollen, so miissten wir sagen, die Gedankenform — nicht der Inhalt
unserer Vorstellung, sondern die Art und Weise, wie wir mit der Vorstellung der Verantwortung gedanklich
umgehen — ist die eines Vogels. Wir miissen mit Leichtigkeit iiber die Vorstellung von der Verantwortung
hinwegfliegen konnen, ohne die Verantwortung zu negieren oder abzulehnen. Wir miissen Sie von oben
in einer leichten Luftigkeit anschauen. Wir kommen in jedem Falle nicht zurecht, wenn wir wie eine Kuh
immer wieder die Vorstellung der Verantwortung wiederkduen. Wir kommen piadagogisch nicht zurecht,
wenn wir immer gemiitlich auf der Vorstellung der grofSen Verantwortung herumstehen oder herumliegen
und uns nicht von der Fiille der satten Verantwortung innerlich leicht lossagen kénnen.

Indem dies so formuliert wird, gehen wir bereits unbemerkt auf die nichste Lesart des Satzes tiber: Den
Kopf voll Verantwortung. Es geht im Zusammenhang mit dem 12. Vortrag der Allgemeinen Menschenkunde
nimlich vor allem darum, den Kopf voller Verantwortung zu tragen und nicht einfach so auch einen Kopfzu
haben, sondern sich verantwortlich fiir seinen Kopf zu fiihlen; sich verantwortlich zu fithlen was darin — oder
vielmehr: durch ihn — gedacht wird.

Dieses Motiv der Verantwortungsiibernahme fiir die eigenen Denkformen soll nun aus dem Grunde
weiter vertieft werden, weil sowohl jede pidagogische Erfahrung aber auch das Wissen um das mimetische
Vermdgen von Kindern, sich in die Umgebung ganz einzuschwingen, uns zeigen, dass Kinder immer wieder
sehen, was wir denken, wie wir denken, und uns darauf ansprechen. Eine weitere pidagogische Erfahrung
— vor allem im Kindergarten — ist die Tatsache, dass man im Gruppengeschehen mitunter sein eigenes
Innenleben im Auflen gespiegelt sicht. Die Art, wie wir innerlich unsere Gedanken aneinanderreihen, konnen
wir manchmal als Bewegung im Raum wiederentdecken. So kann es vorkommen, dass die Kindergruppe
sich so sprunghaft wie Grashiipfer bewegt, weil wir trotz duflerer Ruhe innerlich unfokussiert sind. Und
so kann es auch vorkommen, dass die Kindergruppe trige und niedergeschlagen wirkt, obwohl die dufSere
vordergriindig vorbildgebende Bewegung im Raum ideal zu sein scheint.

Fiir die eingehende Erdrterung unserer Verantwortung fiir unsere Denkformen soll nun zunichst ein
Exkurs zu Ausfithrungen des zeitgendssischen Philosophen Markus Gabriel dienen, bevor sie in der Folge an
Steiner und die Waldorfpidagogik angebunden werden. Es wird hier exemplarisch auf Gabriel verwiesen, weil
er sich als ein Vertreter des sogenannten Neuen Realismus (Gabriel, 2014) verkiirzt gesagt dafiir ausspricht,
Gedanken, Vorstellungen, Gefiihle, Motive, Intentionen, Primzahlen, Mut und Entschlossenheit nicht als
Einbildungen neuronaler Prozesse sondern als Realititen aufzufassen, die da sind. Dies ist ein interessanter
philosophischer Standpunkt, weil er gegenwirtig umstritten ist (vgl. Fuchs, 2020; Gabriel, 2014). Dieser
Standpunke ist jedoch anschlussfihig zu Positionen von Goethe und Steiner.

Gabriel hat kiirzlich eine Monografie vorgelegt, die den irritierenden Titel trigt ,Der Mensch als Tier*
(Gabriel, 2022). Versohnlicher Untertitel: ,Warum wir trotzdem nicht in die Natur passen®. Es wird an
dieser Stelle darauf eingegangen, weil dort zunichst allgemein die Stellung und die Verantwortung des
Menschen zu den ihn umgebenden Naturreichen angesprochen ist, und weil dort im Besonderen auch das
Verhiltnis der Vorstellungen zum Tierreich angesprochen wird.

Gabriel wendet sich in ,Der Mensch als Tier” zunichst dem Problem der sogenannten Naturreiche
zu. Fir an Steiner und an anthroposophische Konzepte gewohnte Leser:innen eine grofle, wenn auch
erfrischende Herausforderung. Er ist nicht zufrieden mit: Steine, Pflanzen, Tiere, Menschen. Er entwickelt
folgenden Gedanken: Lebensformen sind so verschieden, dass es ihm zu Folge eine viel zu starke
Vereinfachung ist, von den Tieren oder den Pflanzen zu sprechen. Es gibe so viele verschiedene Arten, die
so unterschiedlich lebten, dass wir erkennen miissten, wie sehr doch die Vorstellung 77er in naiver Art und
Weise nur einen kleinen Ausschnitt sich bewegenden Lebens meint. Die Millionen von unterschiedlichen
Arten von Einzellern, Flechten, Bakterien und Viren bildeten ein so grofes Geflecht des Lebens, aus dem
dann Kuh, Ente oder Ameise nur so schon herausragen als fiir uns leicht verstehbare typische Vertreterinnen.
Wer sich eingehend mit Biologie beschiftigte, so Gabriel, miisste anerkennen, wie wenig kategorisierbar
das Leben in seiner Vielfalt ist (ebd., S. 50 ff.). Und er geht noch einen Schritt weiter: Tiere als Tiere zu

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Philipp Gelitz: Den Kopf voll Verantwortung 93

bezeichnen und sie als Tiere dadurch zu klassifizieren und zu kategorisieren, zeige das Dominanzverhalten
des Menschen. Der Mensch bezeichnete sich als irgendwie mit Tieren verwandt, um dann festzustellen, dass
seine Vernunftbegabung tiber die als Tiere klassifizierten anderen Lebewesen hinausrage. Dies bedeutet im
logischen Umkehrschluss: Den Tieren fehlt etwas. Gabriel sieht in dieser Selbstzuschreibung des Menschen
als Tier+ einen relevanten Grund fiir unsere Ausbeutung der Natur und einen wichtigen Ausgangspunke fiir
unser moralisch verwerfliches Handeln gegeniiber anderen Lebewesen.

Gleichwohl besteht Gabriel aber auch darauf, dass Menschen nicht in gerader Linie aus dem sogenannten
Tierreich abstammen, sondern eine besondere Lebensform unter ganz vielen besonderen Lebensformen ist.
Er betont also die Singularitit jeder einzelnen Gattung.

In diesem Zusammenhang stellt sich heraus, dass die anderen Tiere aus Sicht des Menschen traditionell zu
einer Art Biomasse oder einem grofen undifferenzierten Tierklumpen verschmelzen. Es ist letztlich Unsinn,
die Formen des Lebendigen in Menschen einerseits und Tiere andererseits zu unterscheiden. Wohlgemerke
ist es ebenso unsinnig, den Menschen sozusagen selbstverstindlich in ein sogenanntes Tierreich einzureihen.
Es gibt zwar eine bis heute niemandem in ihrer Ginze bekannte Vielfalt zellulirer Muster und elementarer
Lebensformen, von denen unser Planet nur so wimmelt, aber kein Tierreich, das aus baumartig gegliederten
Abstammungglinien besteht — eine letztlich antike Vorstellungsweise, die wir bis heute jedoch nicht ginzlich

abgelegt haben. (ebd., S. 68 f.).

Und zu dieser singuliren Stellung des Menschen formuliert Gabriel: ,,Menschen [sind] diejenigen geistigen
Lebewesen, die ihr Leben im Licht einer Vorstellung dessen fithren, wer wir sind und wer wir sein wollen.“

(ebd., S. 204).

Gabriel zeigt also, dass Menschen nicht Tiere wie andere Tiere sind, sondern zeigt auf, wie divers das
Leben ist, wie sehr Menschen als geistige Wesen in der Lage sind, sich dem Leben gegeniiberzustellen, und
wie grof§ dadurch unsere Verantwortung ist. Er scheut sich in diesem Zusammenhang auch nicht, die grof3e
philosophische Frage nach dem Sinn des Lebens zu stellen, die er verbliiffend einfach beantwortet: Der
Sinn des Lebens ist es, das Gute zu tun. Was gut ist und was nicht, sei keine Interpretationssache, es sei nur
nicht immer einfach, einen Sachverhalt gedanklich klar zu durchdringen. Da wir Menschen aber geistige
Lebewesen sind, die ihr Leben im Lichte einer Vorstellung von uns selbst fithren kénnen, sind wir dazu in
der Lage.

Und dann kommt bei Gabriel noch die philosophische Uberraschung: Weil wir Menschen die anderen
Lebewesen nicht so gut kennen, wie uns selbst, und weil ,eben der Gedanke des Tierseins eine falsche
Abstraktion und Projektion® (ebd., S. 69) von uns ist, darf folgende paradox klingende anthropologische
These gewagt werden: ,Der Mensch ist das einzige uns bekannte Tier.“ (ebda.). Dies ist letztlich so
abenteuerlich und schwer zuginglich wie Steiner. Und es folgt die zweite philosophische Uberraschung:
Weil das Leben nun so vielgestaltig, so divers ist, sich nicht gut kategorisieren lisst, es keine einfachen
Abstammungslinien gibt, und der Mensch nicht einfach aus der Tierreihe kommt mit einem PLUS an
Vernunft, formuliert Markus Gabriel:

Anstatt der Vorstellung unser Menschsein sei im Tierreich zu verorten, méchte ich die umgekehrte Auffassung
vertreten, dass ndmlich das Tierreich in uns, in unserer biologischen Struktur, unseren Gedanken und

Selbstbildern zu entdecken sei. (ebd., S. 70).

Diese Passage ist direkt anschlussfihig an den 12. Vortrag der Allgemeinen Menschenkunde. Steiner entfaltet
hier vor uns das folgende Bild (Steiner, 1992, S. 172-175):

Eigentlich will der Kopf stindig etwas anderes aus uns machen, als dasjenige, was wir sind. Wenn wir nur
mitfliegen wiirden, mit dem, was wir mithilfe des Kopfes denken, wenn wir einfach so nur mitgehen wiirden
mit den Formen, die unser Gedankenleben annimmt, so wiirden wir bald ein Wolf, bald ein Lamm und bald
ein schmarotzender Wurm, ein Parasit sein. Unsere Gedankenformen seien also das eine Mal so gnadenlos
und geschickt das schwichere Argument jagend wie ein Wolf im Rudel, das andere Mal so griindlich eine
Sache immer wieder und wieder friedfertig wiederkiuend und verdauend wie ein junges Schaf und wieder
ein anderes Mal so eigenniitzig und unsozial in ein bestechendes System sich einschleusend wie ein parasitirer

Wurm.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 94

Steiner sprichtso tiber die Gedankenform, nicht iiber den Inhalt unserer Vorstellungen. Was uns daran hindert,
an diese Gedankenform anschlieffend uns tatsichlich in die Richtung einer Tierart zu verwandeln, ist Steiner
zufolge der tibrige Leib. Wir haben einen spezifisch menschlichen Leib, mit einem spezifisch menschlichen
Brust-Rumpf-System und einem spezifisch menschlichen Bewegungssystem, das uns daran hindert, einseitig
zu werden, obwohl wir vom Kopf ausgehend dazu neigen. Darauf wird noch zuriickzukommen sein.

In einer mehr philosophischen und weniger anthroposophischen Argumentationsfigur kann formuliert
werden: Gerade weil wir Menschen sind, also im Sinne Gabriels: geistige Lebewesen, die ein Leben im Lichte
einer Vorstellung von sich selbst fithren, gehen wir nicht in unserer Moglichkeit zum Raubtiermifigen auf,
gehen wir nicht in unserer Moglichkeit ein frommes Lamm zu sein auf, werden wir nicht ganz tiberfliegender
Vogel, werden wir nicht ganz stolzer Schwan, werden wir nicht ganz grabender Maulwurf, sondern stellen
wir uns uns selbst gegeniiber.

Wir sind nicht einfach auf eine natiirliche Art und Weise so, wie wir sind, sondern wir fragen uns, wie wir
sein wollen. Wir haben als geistige Wesen, die ein Leben im Lichte einer Vorstellung davon fithren, wer wir
sind und wer wir sein wollen, die einzigartige Freiheit und damit auch die Verantwortung, eine Entscheidung
zu treffen, wie wir leben wollen, welche Fihigkeiten wir uns erwerben, welche kérperliche Entwicklung wir
nehmen, welche Formen unser Zusammenleben annimmt, usw. Die Freiheit, dies zu tun, liegt nun laut
Steiner daran, dass wir nicht festgelegt sind in unserem Kérper, sondern die Méglichkeit haben, uns immer
wieder von unserer Naturseite zu emanzipieren. Wir Menschen kénnen uns eine Vorstellung davon machen,
was es bedeutet, eine Kuh zu sein. Wir beobachten sie, tragen unsere Erfahrungen zusammen und erweitern
mit jedem neuen sinnlichen Erlebnis unser Bild vom Kuhsein. Wir stellen uns der Kuh gegeniiber, wir
denken tber unsere Erfahrungen nach, und bilden in uns selbst den Begriff der Kuh. Das ist dann nicht
die volle Wirklichkeit dessen, was eine Kuh alles ausmacht, aber wir nihern uns durch Wahrnehmen und
Denken schrittweise an. Wir gehen aber nicht auf in dieser Vorstellung und werden das, was wir denken,
sondern wir stellen uns nur davor, d. h. wir leben nur in dem Bild.

Die Kubh selbst, so jedenfalls Steiners Argumentation auf dieses Beispiel angewendet, lebt nicht in einem
Bild davon, was es heifSt eine Kuh zu sein, um sich dann in Freiheit unter Abwigung aller zur Verfiigung
stechenden Argumente fiir eine besonders kuhige Lebensform zu entscheiden. Der Korper eines Tieres ist so
festgelegt auf eine bestimmte Begabung und Spezialisierung, dass es davon nicht abstrahieren kann. Es kann
sich nicht 16sen von seiner Naturseite und sich in selbst errungener Freiheit Eigenschaften hinzuentwickeln.
Ein Pferd wird nicht pferdiger und eine Meise nicht meisiger, je nachdem wie viel Zeit sie so zum Nachsinnen
bekommen. Menschen hingegen kénnen immer humaner werden, kdnnen noch solidarischer werden, noch
altruistischer werden, vererbte Verhaltensweisen ablegen, Entschlossenheit oder Zuriickhaltung iiben usw.

Den herausfordernden Bezug zur Leiblichkeit stellt Steiner auch an anderer Stelle her (vgl. Steiner, 1962,
S. 162 f.). Er formuliert, die Leiblichkeit des Menschen sei offen, nicht festgelegt, elastisch, wihrend Tiere
(Markus Gabriel wiirde sagen: die anderen Tiere) so festgelegt auf die Welt kommen, dass sie nach wenigen
Stunden die artgemifle Fortbewegung vollziehen konnen und das gattungsmifiig Spezifische insgesamt
sehr schnell ausgebildet haben. Tiere sind also in ihrem Instinkt sehr festgelegt und vorgeprigt, wihrend
Menschen alles mithsam lernen miissen und dadurch eine besonders lange Kindheit und Jugend mit ihren
vielen erfahrungsreichen Metamorphosen durchleben diirfen und miissen.

Ein einziges Beispiel reicht aus, um dies zu illustrieren: Was eine Spinne kénnen muss, um ihren Faden
herzustellen, ihre Netze zu weben und in ihrer Spinnenart mit ihren acht Beinen zu laufen, muss sie sich
nicht in Kindheit und Jugend, in Schule und Ausbildung erwerben. Sie ist ganz festgelegt auf dieses Sein.
Sie hat auch nicht die Méglichkeit dazu, sich noch einmal beruflich umzuorientieren oder vielleicht neue
Webtechniken zu entwickeln. Aber das, was sie kann, kann sie besser als jedes andere Tier und besser als es
Menschen je konnten. Wir kénnen fiir jede Tierart solche Besonderheiten finden, die sie jeweils einzigartig
machen, und die auch nur diese eine Tierart in dieser Perfektion beherrscht.

In wieder einem anderen Vortrag, den wir hier zum Verstindnis des Verhiltnisses zwischen Gedankenform

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Philipp Gelitz: Den Kopf voll Verantwortung 95

und Tierreich hinzuziehen konnen, formuliert Steiner den Unterschied zwischen Mensch und Tier
folgendermaf3en:

Die Sicherheit des Instinktes, welche die Tiere haben, die beruht gerade darauf, daf§ das Tier von vornherein mit
solchen abstrakten Begriffen lebt, die wir uns erst bilden miissen. Worin wir uns von dem Tier unterscheiden,
das ist, dafd sich unsere Sinne emanzipieren und freier werden im Gebrauch nach der Auflenwelt zu, und daf§
wir auch in unsere Sinne den Willen hineingieffen konnen, den das Tier nicht hineingieflen kann. Aber das, was
wir Menschen nicht haben, sondern uns erst erwerben miissen, die abstrakten Begriffe, die hat gerade das Tier,
so sonderbar es einem erscheinen mag. Gewifs, es hat jedes Tier nur ein bestimmtes Gebiet, aber auf diesem
Gebiete hat das Tier solche abstrakten Begriffe, so sonderbar es einem erscheinen mag. [...] Wir glauben, weil
wir Menschen die Fihigkeit entwickeln miissen, abstrakte Begriffe zu bilden, so unterscheiden wir uns durch die
abstrakten Begriffe vom Tiere, das diese Fihigkeit nicht besitzt. Aber das Tier braucht diese Fihigkeit gar nicht,
weil es die abstrakten Begriffe von vornherein hat. (Steiner, 1982, S. 19 f.).

Dies bedeutet: Ein Vogel muss nicht Thermodynamik studieren, um fliegen zu kénnen, Menschen schon.
Ein Hase muss keine Ernihrungsberatung machen, um zu lernen, was gesund fiir ihn ist, Menschen schon.
Und ein Biber muss keinen Extra-Kurs in Statik belegen, um zu wissen, wie er Biume fillen muss. Menschen
schon.

Tiere sind den Ausfithrungen Steiners folgend also ganz im Begriff drin, sind an einer Stelle instinktiv
maximal intelligent und kompetent, viel intelligenter und kompetenter als Menschen es je sein kénnen,
konnen sich aber nie daraus erheben, sondern sind ganz und gar festgelegt. So gesehen wire jedes Tier jeweils
ein ganz und gar inkorporierter Begriff.

Zur pidagogischen Bedeutung des Themas sei nun abschlieffend Folgendes formuliert: Sowohl in
Waldorfpidagogik und Anthroposophie als auch im allgemeinpidagogischen Diskurs gilt als gesichert,
dass Menschen tiber das Einschwingen in die Umgebung lernen. Je kleiner die Kinder sind, desto weniger
wird das mimetische Mitgehen von gedanklichen Reflexionen begleitet. Lernen kann in frither Kindheit
als eine Explorationsbewegung beschrieben werden, als ein implizites Lernen in lebensweltlichen Beziigen
(Fuchs, 2017, S. 225-228). Es ist also eine nicht reflektierte Anverwandlung der umgebenden Welt
und der Moglichkeiten des eigenen Korpers. So wie die Umgebung sich bewegt, spricht und denkt, so
bewegt, spricht und denkt ein kleines Kind. Dieser Vorgang wird in der Waldorfpidagogik vereinfachend
Nachahmung genannt. In Pidagogik und Erzichungswissenschaft, in der Psychologie und in Lerntheorien
wird dieser Vorgang auch Lernen am Modell, Imitationslernen, mimetisches Lernen oder Resonanzlernen
genannt (Ahnert, 2014; Wiehl, 2020). Von Steiner kommt nun die Aufforderung an uns Erwachsene, nicht
nur auf dasjenige zu schauen, was wir sichtbar vor den Augen der Kinder tun, sondern auch auf dasjenige,
was in der Art und Weise des Handelns, des Fithlens, des Denkens, mitempfunden werden kann. Dies ist
nicht weit hergeholt, weil es sich mit unseren Alltagserfahrungen deckt, dass wir Menschen in der Lage
sind, Zwischentone zu héren, Unehrlichkeiten zu bemerken, eine Atmosphire zu spiiren usw., und dass es
mitunter Momente gibt, wo uns kleine Kinder auf Gedankeninhalte oder Gedankenformen ansprechen.

Bei Steiner ist das in ,,Die Erziehung des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft® drastisch
formuliert:

Es gibt zwei Zauberworte, welche angeben, wie das Kind in ein Verhiltnis zu seiner Umgebung tritt. Diese
sind: Nachahmung und Vorbild. Der griechische Philosoph Aristoteles hat den Menschen das nachahmendste
der Tiere genannt; fiir kein Lebensalter gilt dieser Ausspruch mehr als fiir das kindliche bis zum Zahnwechsel.
Was in der physischen Umgebung vorgeht, das ahmt das Kind nach, und im Nachahmen gieflen sich seine
physischen Organe in die Formen, die ihnen dann bleiben. Man muss die physische Umgebung nur in dem
denkbar weitesten Sinne nehmen. Zu ihr gehort nicht etwa nur, was materiell um das Kind herum vorgeht,
sondern alles, was sich in des Kindes Umgebung abspielt, was von seinen Sinnen wahrgenommen werden kann,
was vom physischen Raum aus auf seine Geisteskrifte wirken kann. Dazu gehéren auch alle moralischen oder
unmoralischen, alle gescheiten und térichten Handlungen, die es sehen kann. (Steiner, 1987, S. 324).

Nach einer Beschiftigung mit dem 12.Vortrag der Allgemeinen Menschenkunde kann dies fiir pidagogische
Fachkrifte neu interpretiert bedeuten: Ich sollte achtgeben, dass ich nicht wie ein Insekt von Bliite zu Bliite
immer so interessiert von Thema zu Thema springe, weil ich den Kindern iiber die Nachahmung dann

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 96

Unstetigkeit vermittele, die sich bis in die Physis manifestieren kann. Und ich sollte achtgeben, dass ich
nicht verbindungslos wie ein Raubvogel tiber allen Bergen und Tilern des Lebens hinwegfliege, ab und zu
gierig zuschnappe und dann wieder elegant tiber alles hinwegsegele, weil ich tiber die Nachahmung dann
eine mangelnde Verbindung mit der Erde vermittele, die sich bis in die Physis manifestieren kann. Ich sollte
ebenso achtgeben, dass ich nicht so wiederkiuend und schlecht vom Fleck sich bewegend wie eine Kuh
werde, dass ich nicht so dickhdutig wie ein Elefant bin, nicht so nervig wie eine summende Miicke und nicht
so aggressiv wie eine Raubkatze. Kurzum: Ich sollte Einseitigkeiten versuchen zu harmonisieren.

Denn dasjenige, wovon der Kopf des Kindes voll ist, die Eindriicke, die es hat, alles was sich hier staut
und biindelt und sich miteinander vernetzt, bildet den kindlichen Kérper, beeinflusst seine Gesundheits-
und Krankheitsanlage, beeinflusst seine innere Sprunghaftigkeit, Trigheit oder Gleichgiiltigkeit, seine
Aggressivitit oder seine Konzentration.

Was das Kind an uns sieht, welche Gedankenformen wir in der Umgebung der Kinder entwickeln, prigt
tiber die Nachahmung seinen Leib: Diese Verantwortung miissen wir vor uns haben, wenn uns wieder
einmal etwas egal ist, wenn wir uns wieder einmal unnétig aufregen, oder wenn wir an den eigenen Vorteil
denken.

Es sei nochmals an Markus Gabriel erinnert: Menschen sind geistige Lebewesen, die ihr Leben im Lichte
einer Vorstellung von sich selbst fiihren konnen. Diese Freiheit bedeutet eine Verantwortung. Es ist unsere
Verantwortung, welche Formen unser Denken annimmt, weil wir damit die Umgebung des sich nachahmend
einschwingenden Kindes zimmern. Wir miissen also unseren Kopf voller Verantwortung tragen. Es gehort
gerade zur Natur des Menschen, dass er sich tiber seine Natur erheben kann. Wenn ich viel vogeliges in mir
habe, so kann ich meine Einseitigkeit harmonisieren, wenn ich viel 16wiges in mir habe, so kann ich meine
Einseitigkeit iiberwinden, und wenn ich mir angewohnt habe, stoisch wie ein Wiederkduer zu leben, so
kann ich das tiberwinden, weil ich in der Lage bin, ein Leben im Licht einer Vorstellung von mir selbst zu
fithren. Kinder jedenfalls, so sagt die pidagogische Erfahrung, schwingen ein in meine Denkformen und
in meine angewShnten Reaktionsmuster. Wenn ich also die Kinder zu grofStméglicher Freiheit erziehen
mochte, dann sollte ich selbst nicht zu einseitig werden. Ich darf mir also immer wieder sagen, dass es zu
meiner Natur gehort, mich {iber meine eigene Natur erheben zu kénnen. Das nennt man die kulturelle
Natur des Menschen (vgl. Schifer, 2019).

Wenn Kinder Menschen in ihrer Umgebung haben, die nicht festgelegt sind, sondern die sich die
Begriffe in der Welt handelnd, fithlend und denkend erwerben, die sich Vorstellungen machen, die ihre
Vorstellungen wieder revidieren, die noch nicht alles wissen und kénnen, sondern die iiben wollen und
sich erweitern wollen, dann leben Kinder in einer Umgebung, die offen ist und Freiheit ermoglicht. Und so
abgedroschen es auch klingen mag: das Menschsein lernt der Mensch nur am Menschen.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



Philipp Gelitz: Den Kopf voll Verantwortung 97

Literatur:
Ahnert, L. (Hrsg.). (2014). Theorien in der Entwicklungspsychologie. Springer VS.
Duden (2024). Verantwortung. Verfiigbar unter https://www.duden.de/rechtschreibung/ Verantwortung.

Fuchs, T. (2017). Das Gehirn — ein Beziehungsorgan. Eine phinomenologisch-ikologische Konzeption.
Stuttgart: Kohlhammer.

Fuchs, T. (2020). Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer verkirperten Anthropologie. Berlin: Suhrkamp
Gabriel, M. (Hrsg.). (2014). Der Neue Realismus. Berlin: Suhrkamp.
Gabriel, M. (2022). Der Mensch als Tier. Warum wir trotzdem nicht in die Natur passen. Berlin: Ullstein.

Schifer, G. E. (2019). Kognitionswissenschaftliche Aspekte von Bildung. In G. E. Schifer, R. Dreyer, M. Kleinow, J.
M. Erber-Schropp (Hrsg.), Bildung in der Frithen Kindheit. Bildungsphilosophische, kognitionswissenschaftliche, sozial-
und kulturwissenschafiliche Zugiinge (S. 99-121). Wiesbaden: Springer VS.

Steiner, R. (1962). Gegenwirtiges und Vergangenes im Menschengeiste. GA 167. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Steiner, R. (1982). Der Goetheanismus. Ein Umwandlungsimpuls und Auferstehungsgedanke. GA 188.
Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Steiner, R. (1987). Lucifer-Gnosis. Grundlegende Aufsiitze zur Anthroposophie und Berichte aus ,, Luzifer und
»Lucifer-Gnosis“1903-1908. GA 34. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Steiner, R. (1992). Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pidagogik. GA 293. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Wiehl, A. (2020). Nachahmung — die kiinstlerische Fihigkeit des Kindes. In A. Wiehl (Hrsg.),
Studienbuch Waldorf-Kindheitspidagogik (S. 70-81). Bad Heilbrunn: Klinkhardt/utb.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.15 No.l 2024



