
Lohmann, Ingrid
Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien
Kesper-Biermann,  Sylvia  [Hrsg.];  Strunk,  Anna  [Hrsg.]:  Comics  in  Bildungskontexten.  Entwicklungen,
Diskurse, Praxis. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2026, S. 14-32. - (Beiträge zur historischen und
systematischen Schulbuch- und Bildungsmedienforschung)

Quellenangabe/ Reference:
Lohmann, Ingrid: Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien - In: Kesper-Biermann, Sylvia
[Hrsg.]; Strunk, Anna [Hrsg.]: Comics in Bildungskontexten. Entwicklungen, Diskurse, Praxis. Bad
Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2026, S. 14-32 - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346437 - DOI:
10.25656/01:34643; 10.35468/6208-01

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346437
https://doi.org/10.25656/01:34643

in Kooperation mit / in cooperation with:

http://www.klinkhardt.de

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de -  Sie  dürfen das Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen,
solange  Sie  den  Namen  des  Autors/Rechteinhabers  in  der  von  ihm
festgelegten Weise nennen und das Werk bzw. diesen Inhalt nicht bearbeiten,
abwandeln oder in anderer Weise verändern.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.en  -  You  may  copy,
distribute and transmit, adapt or exhibit the work in the public as long as you
attribute  the work  in  the manner  specified by the author  or  licensor.  You are
not allowed to alter or transform this work or its contents at all.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



14

Ingrid Lohmann

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

Abstract
The article is intended as an educational-historical commentary on comics as educa-
tional media. On the basis of early modern considerations on what speaks in favor of 
the combination of text and image, up to the later sustainably destructive verdict against 
it, it explores by way of example what educational theory classics once contributed to 
the rise and fall of a concept that aimed to facilitate the process of appropriation in 
self-learning as well as in school lessons by means of depiction. Although this unde-
servedly relegates the classics to the status of prehistory, it also proves that they can be 
used for a deeper insight into the question of appropriation – and thus for a topic that 
is as relevant to educational theory today as ever.

Schlagwörter: Bild-Text-Kombinationen, Anschauung, Schulbücher, Sprachunterricht, 
pädagogische Klassiker

1	 „Bei trockener Lektüre sind Bilder und Zeichnungen zur 
Veranschaulichung und zum besseren Verständnis hilfreich.“

Dieser Satz stammt aus den Mitteilungen des Vereins ehemaliger Schüler des Johanneums, 
eines humanistischen Gymnasiums in Hamburg. 1987 wurden dort im Lateinunterricht 
der Quarta, der dritten Jahrgangsstufe, in „einer augenscheinlich auf Zuwachs ange-
legten Reihe“ Comics eingeführt (Lateinische Comics, 1987) – ausgerechnet in jenem 
Fach, das jahrhundertelang als Bollwerk höherer Bildung der verpönten Bilderflut stand-
zuhalten hatte (zu einer frühen Ausnahme gleich). Dass „Bilder und Zeichnungen zur 
Veranschaulichung und zum Verständnis hilfreich“ (ebd.) sein können, ist zwar nicht 
gerade eine elaborierte Definition von Comics, entspricht aber den Erfahrungen vieler: In 
einem mittlerweile seit Jahrzehnten in Umlauf befindlichen Comic wird in einprägsamen 
Szenen erzählt, wie Archimedes seinerzeit, im dritten Jahrhundert v. Chr., das Problem 
der Bestimmung des spezifischen Gewichts von Körpern löste. Der König hatte dem 
Mathematiker und Physiker befohlen zu klären, ob die in Auftrag gegebene Krone wirk-
lich aus purem Gold bestand oder mit Zugabe minderwertigen Silbers gefertigt worden 
war. Angeblich hing sogar Archimedes’ Leben davon ab, ob er dem König eine überzeu-
gende Auskunft würde geben können. Der Legende nach fand er die Lösung bei einem 
Bad in der Wanne und lief anschließend laut Heureka, „ich habe es gefunden!“ rufend 
durch die Stadt (vgl. Archimedes & the case of the missing gold, 2017; Archimedisches 
Prinzip, 2024; Heureka, 2024).
Der Beitrag geht der frühneuzeitlichen Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien 
auf den Grund, ausgehend von Comenius’ Plädoyer für eine Verknüpfung von Text und 

doi.org/10.35468/6208-01



15

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

Bild im 17. bis zu Niethammers Verdikt im frühen 19. Jahrhundert. Untersucht wird, wie 
Klassiker der Pädagogik einst zu Aufstieg und Fall eines Konzepts beitrugen, das Lernen 
und Aneignung durch textergänzende bildliche Darstellungen erleichtern sollte. Die in 
diesem Beitrag exemplarisch skizzierten Positionen erweisen, dass frühere Bestrebungen 
zur Veranschaulichung eine grundlegende Legitimität besaßen, die letztlich auch Comics 
als Bildungsmedien nicht abzusprechen ist. 

2	 1658 Comenius’ Orbis pictus: Notizen zur Wirkungsgeschichte
Um die Zeit der heute wohl bekanntesten frühneuzeitlichen Text-Bild-Kombinationen, 
Johann Amos Comenius’ (1592-1670) Werk Orbis sensualium pictus, gab es schon den 
Bänkelsang, die ungedruckte „Zeitung des kleinen Mannes“. Bänkelsänger waren umher-
ziehende Schausteller, die im Dorf und in der Stadt, auf Jahrmärkten und Kirchweihen 
auf einer Holzbank, dem Bänkel stehend, Neuigkeiten und Schauergeschichten vortru-
gen. Mit einem Stab auf wachstuchene Bildtafeln weisend, gaben sie ihre „monoton-
melancholischen, stets mit moralischer Nutzanwendung pointierten Lieder oder Prosa-
geschichten“ zum Besten, „alles in ernsthafter Absicht und keineswegs zur Belustigung“ 
(Wilpert, 2001).
Comenius’ Orbis pictus sollte nach den Verheerungen des Dreißigjährigen Krieges 
zur Wiederherstellung einer Welt in Ordnung beitragen. Die erste lateinisch-deutsche 
Ausgabe von 1658 enthielt Doppelseiten mit Darstellungen der Dinge der Welt, links mit 
ihrer Abbildung in Holzschnitt und rechts mit ihrer Benennung in den beiden Sprachen (s. 
Abb. 1): der Kosmos mit Himmel und Erde, die Elemente, Pflanzen, Tiere und Menschen, 
Handwerke, Künste und Wissenschaften, allegorisch dargestellte Tugenden und Laster, 
Spiele, Politik, Kriege, Religionen und Strafen. „Durch die Zweisprachigkeit der Texte 
war es ‚bei etwas Aufmerksamkeit‘ möglich, ‚auf angenehme Weise auch Latein [zu] 
lernen‘“, mutmaßt Ziehensack (2008). Der Orbis pictus war Kinderbuch, Lateinfibel und 
Enzyklopädie zugleich und sogar als Elementarlehrbuch für mehrere Landessprachen 
verbreitet. Von 1833 datiert zum Beispiel eine Ausgabe auf Deutsch, Tschechisch, Polnisch 
und Französisch (vgl. Comenius, 1833). In seiner Großen Didaktik stellte Comenius als 
„goldene Regel für alle Lehrenden“ auf:

„Alles soll wo immer möglich den Sinnen vorgeführt werden, was sichtbar dem Gesicht, was 
hörbar dem Gehör, was riechbar dem Geruch, was schmeckbar dem Geschmack, was fühlbar 
dem Tastsinn. Und wenn etwas durch verschiedene Sinne aufgenommen werden kann, soll es 
den verschiedenen zugleich vorgesetzt werden. Und weil die Sinne die treusten Sachverwalter 
des Gedächtnisses sind, so wird diese Veranschaulichung der Dinge bewirken, daß jeder das, 
was er weiß, auch behält.“ (1657, S. 136f.)

doi.org/10.35468/6208-01



16

Ingrid Lohmann

Abb. 1:	 Comenius, Orbis sensualium pictus, 1658, S. 4: Alphabetum vivum et vocale (Anlauttabelle). 

Wenn man sich den Einsatz solchen Materials durch begeisternde Lehrkräfte denkt, ist 
unschwer vorstellbar, dass die Besprechung im Unterricht, wenn die Klasse die Geräusche 
nachahmte und das Gezeigte gedankenexperimentell in seine äußere Umgebung 

doi.org/10.35468/6208-01



17

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

versetzte, in den Köpfen der Kinder Bildsequenzen1 entstehen ließ. Auf diese Weise, 
mit Wiederholungsübungen und ergänzenden Erklärungen, konnte Angeschautes zu 
Angeeignetem werden.2
Veranschaulichung auf jede mit sinnlicher Erfahrung mögliche Weise: Diese Maxime 
wurde in den Jahrhunderten, die folgten, zwar immer wieder einmal beherzigt, oft aber 
bestritten oder ignoriert. Rund 140 Jahre nach dem Orbis pictus, der inzwischen in elf 
Sprachen und unzähligen Auflagen vorlag, lobte Johann Gottfried Herder (1744-1803) in 
seinen Briefen zu Beförderung der Humanität Comenius’ Werk als weiterhin unübertroffen 
und rief dessen Grundsätze in Erinnerung: 

„Kinder müßten mit Worten zugleich Sachen lernen; nicht das Gedächtniß allein, sondern auch 
der Verstand und Wille, die Neigungen und Sitten der Menschen müßten von Kindheit auf ge-
bessert werden; und hiezu sei Klarheit, Ordnung der Begriffe, Herzlichkeit des Umganges vor 
Allem nöthig“ (Comenius, zitiert in Herder, 1795, S. 37f.). 

Diese pädagogischen Grundsätze seien dermaßen einleuchtend, dass sie im „ganzen 
Nord-Europa“ beachtet worden seien und jeder sie sogleich verstehe. 
Die Emanzipationsbestrebungen des städtischen Bürgertums (vgl. Gall, 1994, S. 29ff.) 
die aufkommende Krise der Lateinschulen und nicht zuletzt Herders Lob bestärkten 
Theologen und Schulmänner darin, mit Berufung auf Comenius Schule und Unterricht neu 
zu konzipieren – waren doch „Muttersprache und Realkenntnisse“ zuletzt ganz vergessen 
worden. 1776 hieß es in einer Schrift Ueber die neuern Schul- und Erziehungsanstalten 
(S. 15f.), zu denen Basedows kurz zuvor eröffnetes Philanthropin in Dessau zählte: 

„Dem Mangel der Realkenntnisse wollte Comenius abhelfen; oder wenn er auch mit seinen 
eigentlichen Vorschlägen nicht durchdringen konnte, so hat sich doch sein Orbis pictus, als ein 
nützliches Buch, Kindern durch Hülfe der Bilder Kenntnisse beyzubringen, bis jetzt erhalten, ob 
gleich eine bessere Ordnung, besser[es] Latein, und bessere Abbildungen zu wünschen wären.“ 

Kein Geringerer als Immanuel Kant (1724-1804), auf den eine maßgebliche philo-
sophische Begriffsbestimmung von Anschauung zurückgeht, hob „das Dessauische 
Educationsinstitut“ als eine Musterschule hervor, die bei hinreichender Unterstützung 
„von aufgeklärten Männern“ dazu prädestiniert sei, die für das Heil des menschlichen 
Geschlechts überfällige „schnelle Revolution“ des Bildungswesens herbeizuführen (Kant, 
1776/77, S. 449f.). 

1	 Das Verständnis von Comics als sequentieller Kunst geht (ebenso wie der Begriff der Graphic Novel) auf 
den US-amerikanischen Comiczeichner William Eisner (1917-2005) zurück. Eisner gilt als ein Pionier der 
Comic-Kunst und bezeichnet sich selbst als „sequential artist“. Vgl. auch Auringer, 2024.

2	 Zu der erzähltheoretisch interessanten Frage, wie „die im Bild wahrgenommenen Gegenstände und Figuren 
in weiterführende Sinnzusammenhänge eingeordnet werden können“, vgl. Müller, 2017, hier S. 5. 

doi.org/10.35468/6208-01



18

Ingrid Lohmann

3	 1774 Basedows Elementarwerk:  
Erkenntnisvorrat mit Moralbelehrung

Der Theologe und Philanthropist Johann Bernhard Basedow (1724-1790) knüpfte mit sei-
nem dreibändigen Elementarwerk. Ein Vorrath der besten Erkenntnisse zum Lernen, Lehren, 
Wiederholen und Nachdenken (1774) wohl als erster in der deutschen Spätaufklärung 
wieder an Comenius’ Grundgedanken an. Er zog gegen Buchgelehrsamkeit, mechani-
sches Auswendiglernen und die Lebensfremdheit des Lehrstoffs der Lateinschulen zu 
Felde und setzte dagegen das Spielerische, Anschauliche und die Selbsttätigkeit beim 
Lernen. Den sachbezogenen Textdarstellungen und sekkanten moralischen Belehrungen 
waren 96 Kupfertafeln des populären Grafikers und Kupferstechers Daniel Chodowiecki 
(1726-1801) beigegeben. Deren Reproduktion war überaus kostspielig, sodass für den 
Schulunterricht „einzelne Tafeln ‚ins Große gemalt‘“ wurden (Basedow, 1909). 

Abb. 2:	 J. B. Basedows Elementarwerk mit den Kupfertafeln Chodowieckis, 1774/1785, Tab. II: Ueble Gewohn-
heiten einiger Kinder bey Tisch. Wohlthätigkeit zweyer gegen einen armen Mann.

Von den statischen Abbildungen im Orbis pictus unterschieden sich die oft lebhaften 
szenischen Darstellungen in Basedows Elementarwerk erheblich; sie dürften nicht nur 
für Heranwachsende anziehend und die Phantasie anregend gewesen sein. Folgte man 
Basedows Anweisungen zum Gebrauch, so waren die ersten Tafeln in vorgegebenen 
Dialogen zu besprechen, die an Lehrbücher des Katechismus erinnern, wie sie in der 
religiösen Unterweisung zum Einsatz kamen. Sie nahmen die bis heute obwaltenden er-
zieherischen Bemühungen vorweg, den Mediengebrauch der Kinder einzudämmen und 

doi.org/10.35468/6208-01



19

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

zu kontrollieren (vgl. Grunder, 2006): Dem Basedowschen Zögling war nicht erlaubt, die 
Kupfer außerhalb des Unterrichts anzuschauen – es sei denn zur Belohnung und nur für 
kurze Zeit und nur wenige Tafeln auf einmal. Wenn mehrere Kinder zusammenkamen, 
war es als Ehre und zugleich als Übung gedacht, wenn ein Kind, „so ordentlich und voll-
ständig, als es kann, die gezeichneten Gegenstände“ den anderen erklären durfte: die 
jüngeren Kinder durch Nennen der Bezeichnung, die älteren durch Sacherklärungen, 
die ältesten durch altersgemäße Erzählungen und wiederum moralische Belehrungen 
(Basedow, 1909). Basedow schwebte ein disziplinierender und moralisierender erziehe-
rischer Gebrauch vor, der manche Heranwachsende dazu verleitet haben dürfte, sich in 
Heimlichkeiten und Ungehorsam zu üben; anziehend waren die Tafeln allemal. 
Es ist eine Frage der Wissensauffassung, ob man Lern- und Aneignungsprozesse 
durch bildlich-darstellende Anschauung zu erleichtern und anzureichern sucht, um die 
Sprachfähigkeit der Heranwachsenden zu entwickeln, um die es letztlich geht, oder ob 
man dies ablehnt. Diese Frage wurde im späten 18. Jahrhundert in den Debatten über 
Erziehung, Bildung und Unterricht von den Philanthropisten erneut aufgegriffen. Für sie 
war völlig klar, dass die Übung des Anschauens mit Hilfe der Einbildungskraft 

„durch Erzählung des Geschehenen [...] angebahnt und fortgeführt“ und die dabei erlangte 
Kenntnis der sprachlichen Zeichen „durch Modelle, Bilder, Landkarten, durch Nachweisung in 
der Natur so viel möglich in eine anschauende [Kenntnis] verwandelt werden“ könne (Auszug 
aus der Schrift, 1808, S. 40).

Gegen trockene Buchgelehrsamkeit wurde begeistert auf das ein Jahr zuvor erschienene 
Buch Ueber Erziehung für Erzieher des Lehrers Josef Maria Sailer verwiesen – und die un-
erhörte Ansicht zitiert, gerade für die Gegenwart könne „der Unterricht ohne Unterricht 
nicht genug empfohlen werden. – Eine kurze Frage, eine noch kürzere Antwort sind die 
besten Bücher für die Kinderstuben“, ganz wie in den trefflichen Bemühungen eines „fast 
vergessenen“ Comenius, Basedow und Pestalozzi (ebd.). Da war die Hoch-Zeit der Phil-
anthropisten schon fast wieder vorüber.
Noch mitten darin kommentierte der Schulmann und aufklärerische Publizist Friedrich 
Gedike (1754-1803) das Geschehen auf dem Buchmarkt mit den Worten, kein einziges 
Feld der Literatur werde in Deutschland „so eifrig gedüngt und bearbeitet“ wie die Schrift-
stellerei für Kinder und Schulen, und 

„keine einzige literarische Manufaktur ist so sehr im Gange, als die Büchermacherei für die 
Jugend [...]. Jede Leipziger Sommer- und Wintermesse spült wie die Flut des Meeres eine zahl-
lose Menge Bücher der Art ans Ufer [...] alljährlich besonders unter dem für die lieben Eltern 
und Basen anlokkenden Nebentitel ‚Weihnachtsgeschenk für die lieben Kinder‘ “ (Gedike, 
1787, S. 3f.). 

Dieser mokanten Feststellung zum Trotz stieg die Zahl der Veröffentlichungen in 
Wissenschaft und Gebrauchsliteratur, die in unterschiedlichsten Zusammenhängen von 
Aneignung handelten, um 1800 rasant an (vgl. DTA, 2024), und das hing nicht zuletzt mit 
der wachsenden Popularität von Pestalozzi zusammen.

doi.org/10.35468/6208-01



20

Ingrid Lohmann

4	 1801 Pestalozzis Gertrud: nicht räsonieren!
Die Ansichten des Schweizer Pädagogen und Schulreformers Pestalozzi (1746-1827) bil-
deten insofern eine Schnittstelle zwischen den gegensätzlichen Wissensauffassungen, 
als sie die im Philanthropismus erkenntnistheoretisch vernachlässigte Rolle der Sprache 
wieder ins Visier nahmen. Pestalozzi schildert, wie er zu der Einsicht gelangte, dass man 
mit jüngeren Kindern „gar nicht räsonniren“ dürfe, sondern sich bei der Entwicklung 
ihres Geistes darauf konzentrieren müsse, das Spektrum ihrer Anschauungen stetig zu er-
weitern. Dabei müsse das den Kindern zum Bewusstsein Gebrachte aus Natur und Kunst 
ihnen sicher eingeprägt und mit Begriffsbildung verbunden werden. Er habe allmählich 
eine feste Überzeugung entwickelt 

„1. Von dem Bedürfnis der Anschauungsbücher für die erste Kindheit; 2. Von der Nothwendigkeit, 
einer festen und bestimmten Erklärungsweise dieser Bücher; 3. Von dem Bedürfniß, einer auf 
diese Bücher und ihre Erklärungsweise gegründeten Führung zu Namen und Wortkenntnissen, 
die den Kindern geläufig gemacht werden müssen, selbst ehe noch der Zeitpunkt des 
Buchstabirens mit ihm [dem Kind] eintritt.“ (Pestalozzi, 1801, S. 47f.) 

Im Mittelpunkt steht hier die Auffassung, dass Begriffsbildung zunächst unabhängig 
von der Kenntnis der Buchstaben (oder Zahlzeichen) beginnen kann und soll (vgl. 
Demmerling, 2023, S. 273ff., 289). Pestalozzi reflektierte die Differenz zwischen Begriff und 
Gegenstand, Zeichen und Bezeichnetem genau. Er erkannte das Dialektische, die grund-
legende Zirkularität in der Entwicklung von Sprach- und Sachkenntnis als theoretisches 
Kernproblem der Aneignung. Von den Philanthropisten unterschied ihn letzten Endes 
die größere Bewusstheit über die Bedeutung des Begriffsverstehens für die Entwicklung 
der Urteilskraft der Lernenden. Seine Unterrichtsweise zeichne sich dadurch aus, schrieb 
er, dass sie von Sprache „als Mittel, das Kind von dunkeln Anschauungen zu deutli-
chen Begriffen zu erheben, einen größern Gebrauch macht, als bisher geschehen ist“ 
(Pestalozzi, 1801, S. 214). Pestalozzi prangerte die „Verpfuschungskünste“ der „Wort- und 
Klapperschulen“ an, die „nichts gethan haben, das niedere Volk reden zu lehren, sondern 
dann noch das sprachlose Volk isolirte, abstrakte Wörter auswendig lernen ließen“ (ebd., 
S. 216) – eine Auffassung, die ihre Verbindung mit einer sozialreformerischen Gesinnung, 
die die Republik als Staatsform anzielte, deutlich erkennen ließ (vgl. Rang, 1967). 

5	 1802 Schützens Lateinisch-deutsches Lehrbuch:  
Nötig ist ein verbesserter Comenius

Das Verhältnis von Sprach- und Sachunterricht trieb angesichts der Krise der Lateinschulen 
auch den Professor für Literatur und Beredsamkeit und namhaften Kant-Kommentator 
Christian Gottfried Schütz (1747-1832) um, als er einem Verlag den Vorschlag machte, ein 
Lateinisch-deutsches Lehrbuch für den lateinischen Anfangsunterricht auszuarbeiten, „das 
ein verbesserter Comenius heißen könnte“ (Schütz, 1802, S. III). Der Titelzusatz lautete 
„Zur schnellern, sicherern und angenehmern Erlernung der Elemente der lateinischen 
Sprache. Ein Versuch das Gute in der Methode des weiland allbeliebten Comenius ohne 
seine Fehler zu behalten.“ Schütz argumentierte, es sei ein guter Gedanke des Comenius 
gewesen, zu Beginn des Lateinunterrichts nicht gleich klassische Autoren zu lesen: Noch 
immer fänden sich Lehrer, die „mit dem Cornelius Nepos anfangen“ (ebd., S. IV). Ein 
zweiter guter Vorschlag sei es gewesen, den Sachunterricht mit dem Sprachunterricht 

doi.org/10.35468/6208-01



21

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

zu verbinden, nur dass Comenius in seinen Büchern zu häufig „bloße Nomenclatur, als 
Sachkenntniß liefert“, zu viel trockensten „Wortkram, bey dem doch kein Kind etwas 
denken konnte“ (ebd.). Nicht zuletzt sei es ein guter Einfall gewesen, die „Sachkenntniß 
durch Bilder zu verdeutlichen, und die Anschaulichkeit der Begriffe zu befördern [...]; aber 
die elenden Holzschnitte beym Orbis pictus waren wirklich höchst unvollkommene Bilder 
dazu“ (ebd., S. Vf.). Der Sachkenntnis durch Bilder aufzuhelfen: Für das besagte Bollwerk 
der humanistischen Bildung, neben dem altgriechischen vor allem der lateinische Sprach-
unterricht, war diese Auffassung, noch dazu aus der Feder eines namhaften Kenners der 
antiken Klassiker wie Schütz einer war, geradezu grundstürzend.
Dazu passte, dass Schütz mit Bertuch zusammenarbeitete, dessen „vortreffliches 
Bilderbuch“ (vgl. unten) er unter den neueren Kinderbüchern hervorhob. Diese seien in-
zwischen sehr viel besser geworden, alle Schulen sollten darüber verfügen, denn für die 
meisten Lernenden seien sie viel zu kostspielig. Einen Neueinsatz hielt Schütz für erforder-
lich, weil der Orbis pictus in den Lateinschulen ungewollt „das unselige Vocabellernen“ 
mit sich gebracht habe und es eben nicht ausreiche, „acht tausend lateinische Wörter in 
ein Buch zusammen zu pfropfen, wenn man nicht dafür sorgte, daß diese Wörter immer 
wieder in andern Verbindungen, und Flexionen wieder vorkämen“ (ebd., S. VIIf.). Im 
Hintergrund wirkte hier nicht nur die angesprochene Legitimitätskrise der Lateinschulen, 
denen es nur unzureichend gelang, die neugewonnene aufklärerische Wissensfülle in den 
Unterricht aufzunehmen, sondern auch eine sich infolge der Französischen Revolution 
anbahnende Neuordnung der Gesellschaft überhaupt. Die angestrebten neuen Strukturen 
wiederum erforderten die Errichtung von Bildungsanstalten, die sämtliche Schichten und 
Klassen der Bevölkerung adressierten und dementsprechend umgestaltet werden muss-
ten. Darauf zielende Reformen wurden von den herrschenden Kräften der spätabsolutis-
tischen Ständegesellschaft argwöhnisch beobachtet.

6	 1810 Schleiermachers deutscher Unterricht: das 
salomonische Konzept 

Pestalozzis wie auch Schützens Überlegungen dürften wesentlich dazu beigetragen haben, 
dass der Theologe, Philosoph und Erziehungstheoretiker Friedrich Schleiermacher (1768-
1834) eine vom strikten Neuhumanismus abweichende Lehrmeinung zum Verhältnis von 
formaler und materialer Bildung3 vertrat. Schleiermacher kritisierte, dass mit Rücksicht auf 
die später an höhere Anstalten Abgehenden bereits in Volksschulen eine der klassischen 
Sprachen als Unterrichtsgegenstand aufgenommen werden sollte – obwohl man zugebe, 
dass sie als „Material für diejenigen, die in niedere Gewerbe eintreten“, verschwinden. 
Man behaupte zwar, es sei dadurch eine Verstandesbildung erreicht, die für das ganze 
Leben fortwirke, könne aber nicht beweisen, dass der „formale Zweck nicht anders er-
reicht werden könnte, als durch Beschäftigung mit einem solchen Material, was später aus 
dem Zusammenhang des Lebens heraustritt.“ Bleibe als einzige logische Folgerung, „den 
formalen Zweck an einem Material zu erreichen, welches als solches im Leben immer fort-
wirken“ und in Anwendung bleiben könnte (Schleiermacher, 1826, S. 246). Beide, formale 
und materiale Bildung, vereinte Schleiermachers Konzept für einen deutschen (Sprach-) 

3	 Der entsprechenden Wissensauffassung zufolge hat formale Bildung, kurz gesagt, ihren Wert in der Bildung 
der inneren, der Geisteskräfte per se, während materiale Bildung ihren Wert im Nutzen für äußere, etwa 
berufliche Zwecke hat, wie zum Beispiel Altgriechisch und Latein für Theologen.

doi.org/10.35468/6208-01



22

Ingrid Lohmann

Unterricht von 1810, das für die Entstehung dieses Faches maßgeblich wurde. Demnach 
repräsentierte der deutsche Unterricht einen Stoff, der sowohl für diejenigen, die später 
studierten, als auch für die, die später gewerbliche Berufe ausübten, nicht aus dem Le-
benszusammenhang herausfallen würde – ein Material, bei dem nicht in Kauf oder sogar 
in Anspruch genommen wurde, dass sich vor der praktischen Anwendbarkeit „eherne 
Mauern“ auftaten (wie einige Neuhumanisten ausdrücklich forderten). Zudem ließ sich im 
deutschen Unterricht alles aufnehmen, „was man sonst kunstlos und unverständig genug“ 
als Verstandesübungen und Technologie getrieben habe – eine Anspielung auf die vom 
Philanthropismus inspirierte Sachkunde der Künste und Handwerke (Schleiermacher, 
1810; vgl. Lohmann, 2014, S. 163, 189, 197f., 201f.).
Schütz und Schleiermacher und viele andere, die an der Wende zum 19. Jahrhundert über 
die Verbesserung des Unterrichtswesens nachdachten, hätten bebilderte Lehrbücher als 
Bildungsmedien wohl vorgezogen, denn damit ließen sich im Schulunterricht sowohl den 
Lebenswelten nahe als auch entfernte Gegenstände und Sachverhalte behandeln – was 
umso notwendiger wurde, je mehr die Schulen zu Anstalten eines Massenunterrichts 
wurden. Grenzen zog hier jedoch, was technisch möglich und bezahlbar (und damit 
auch konzeptionell vorrangig) war. Schütz selbst wies ausdrücklich darauf hin, dass ein 
Lateinbuch für den Anfangsunterricht, wie es ihm vorschwebte, keine Kupferstiche ent-
halten könne, weil es für die meisten unerschwinglich wäre. Trotzdem wollte er seinem 
Buch „einige Kupfer“ beifügen, um exemplarisch zu zeigen, wie sie im Lateinunterricht 
„am besten gebraucht werden können“ (Schütz, 1802, S. X). 

7	 1811 Bernhardis Lesebuch: die beste machbare Lösung
Für die heterogene Schülerschaft der unteren und mittleren Schulstufen fand sich eine 
überzeugende und zugleich verallgemeinerbare Lösung des Problems der Verknüpfung 
von Sprach- und Sachunterricht, formaler und materialer Bildung. 1811, in den Lehr-
planberatungen der Berliner wissenschaftlichen Deputation, dem Think Tank der Sektion 
für Kultus und öffentlichen Unterricht im Ministerium des Innern, die zeitweilig Wilhelm 
von Humboldt (1767-1835) leitete, legte der für Fragen der pädagogischen Gestaltung 
des künftigen Schulwesens zuständige August Ferdinand Bernhardi (1769-1820) einen 
Entwurf für ein deutsches Lesebuch vor. Zusammen mit dem Konzept für einen deut-
schen Unterricht, das Schleiermacher im selben Kontext vorgelegt hatte, versprach dieser 
Entwurf den Ausweg aus dem Dilemma, dass sich manche spätaufklärerische Vorstellung, 
wie Unterricht anschaulich werden könnte, als nicht hinreichend praktikabel erwies. 
Die Aufklärung hatte speziell auf dem Gebiet der Naturkenntnis eine Stofffülle hervor-
gebracht, die den Rahmen dessen, was in den allgemeinen Unterricht aufgenommen 
werden konnte, weit überstieg und selbst in Auswahl nicht für alle Schülergruppen glei-
chermaßen sinnvoll sein würde. In dieser Situation trat das deutsche Lesebuch das Erbe 
der comenianischen Vorstellung an, allen alles zu vermitteln. Bernhardis Erläuterung zu 
den Inhalten des von ihm entworfenen Lesebuchs legt nahe, dass sie im Unterricht mit 
Anschauungsmaterial aus der Schulbibliothek (Bilderbücher, Wandtafeln, Modelle) zu 
kombinieren waren:

„Das Kind z. B. kann im ersten Teile eine lebhafte Beschreibung des Aetna sehr gut auffassen; 
sie stehe aber zwischen einer drolligen oder rührenden Anekdote aus dem Siebenjährigen 
Kriege und der Beschreibung der Klapperschlange. Der zweite Teil enthalte eine Beschreibung 

doi.org/10.35468/6208-01



23

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

des Erdbebens von Lissabon, es schildere die Furchtbarkeit dieses Phänomens und deute 
den Zusammenhang mit den Vulkanen mit ein paar Worten an. Im dritten Teile kann eine 
kurze Übersicht der Bergketten folgen, ganz allgemein, ohne ängstliche Vollständigkeit, da-
zwischen wie spielend eine Beschreibung von dem Ersteigen der höchsten Berge in der Welt, 
den Gefahren und Schwierigkeiten, den Lawinen und der seltsamen Gestalt der Mondberge. 
So müssen aber alle Abschnitte des Ganzen gebildet sein, wenn der höhere Zweck des Buches 
erreicht werden soll“ (Bernhardi, 1811, zit. n. Lohmann 2014, S. 211f.). 

Die gänzlich unsystematische Anordnung rechtfertigte Bernhardi (wie Bertuch) mit 
dem Argument, das Lesebuch mache „mit dem Reize einiger Einzelheiten“ bekannt 
und motiviere die Lernenden so für die spätere Aneignung der Wissenschaft als Ganzer. 
Bernhardi hatte dabei weniger ein Lesebuch fürs Selbstlernen im Sinn, sondern nahm 
(ebenfalls wie Bertuch) den Lehrer dafür in Anspruch, die Lesebuchstoffe in den „deut-
schen Stunden“ sinnhaft zusammenzufügen. Weil „der Hang zum Wunderbaren“ und 
„die Sehnsucht nach Geschichten“ bei Kindern so ausgeprägt seien, seien abnorme und 
auffallende Dinge als Lesebuchinhalte am besten geeignet. Auch hierin stimmte er mit 
Bertuch überein. Überhaupt liest sich die Beschreibung wie eine Auswahl von Texten zu 
Bertuchs Bilderbuch: 

„Den Inhalt des Buches mögen also die Wunder der Wasserwelt, des Insektenreiches, 
Beschreibung von Sitten, Städten, Bergen, Flüssen fremder Weltteile und des unsrigen, 
Kleidung, Lebensart der Wilden, Beschreibungen von Kometen und Himmelserscheinungen, 
Vermutungen über den Zusammenhang des Weltalls, Anekdoten, Repliken, Lebensbeschrei-
bungen, Räubergeschichten, Gedichte, Märchen, Schiffbrüche, Lebensrettungen und dergl. aus-
machen“ (ebd., S. 212). 

Außer satz- und drucktechnisch anspruchsloser als Bilderbücher und daher breit ein-
setzbar zu sein, würde das Bernhardische Lesebuch eine Erweiterung des Wortschatzes, 
Beherrschung des Satzbaus und Klärung der Begriffe bewirken, mithin Urteilskraft und die 
Fähigkeit zum sprachlichen Austausch verbessern, auch über die Grenzen des Alltäglichen 
hinaus. In dieser Hinsicht wurde die Pädagogik der Spätaufklärung im Grunde also voll-
umfänglich adaptiert. Der entscheidende Unterschied lag darin, alle Stoffe in deutschen 
(Sprach-) Unterricht zu integrieren, mithin begrifflich zu verallgemeinern. Aus diesem 
Konzept ging im 19. und 20. Jahrhundert nach und nach das Fach Deutsch hervor, und 
die „Buchgattung des ‚orbis pictus‘“ (Bilderbuch für Kinder, 2022) wurde allmählich in 
den Hintergrund gedrängt. 

doi.org/10.35468/6208-01



24

Ingrid Lohmann

8	 Die Antagonisten 1: 1790-1830 Bertuchs Bilderbuch
Wie angedeutet, orientierte Bernhardi die Auswahl der Stoffe für sein Lesebuch an dem 
Bilderbuch für Kinder des Handelsunternehmers, Verlegers und Naturforschers Friedrich 
Johann Justin Bertuch (1747-1822). Dieses erschien zwischen 1790, nicht lange nach 
Gedikes Bemerkung über den hart umkämpften Markt der Jugendbücher, und 1830 in 
zwölf großformatigen Bänden, in einer Auflage von 3000 Stück, mit insgesamt 1185 
kolorierten Bildtafeln und rund 6000 einzelnen Kupferstichen. „Künstlerische Mitarbeiter 
für die zahlreichen Abbildungen fand Bertuch in der Fürstlichen freien Zeichenschule, an 
deren Gründung, im Jahr 1776 in Weimar, er selbst beteiligt gewesen war“. Das Werk war 
in Umfang und Qualität der „Höhepunkt der Literaturgattung ‚orbis pictus‘“ (Bilderbuch 
für Kinder, 2022). Sein vollständiger Titel lautete 

„Bilderbuch für Kinder enthaltend eine angenehme Sammlung von Tieren, Pflanzen, Blumen, 
Früchten, Mineralien, Trachten und allerhand andern unterrichtenden Gegenständen aus dem 
Reiche der Natur, der Künste und der Wissenschaften; alle nach den besten Originalen gewählt, 
gestochen, und mit einer kurzen wissenschaftlichen, und den Verstandes-Kräften eines Kindes 
angemessenen Erklärung bereitet“. 

Der jeweilige Umfang war in Nummern angegeben, Band 1 etwa enthält 100 Nummern. 
Jede Nummer besteht aus einem kolorierten Kupferstich sowie den dazugehörigen 
Erklärungen in Deutsch und Französisch auf je einer Seite (die vierte Seite blieb leer, 
sie war gleichzeitig die Rückseite der nächstfolgenden Abbildung). Zwar waren die 
Erklärungen ausdrücklich dem Kriterium der Kindgemäßheit verpflichtet, aber die 
Abbildungen selbst sollten sachgerecht und realitätstreu sein. Die Fabelwesen waren 
tradierten Beschreibungen aus Märchen und Legenden, Gemälden oder Ornamenten in 
Sakralbauten nachgebildet.

doi.org/10.35468/6208-01



25

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

Abb. 3:	 Bertuch, Bilderbuch für Kinder, Vermischte Gegenstände II: Fabelwesen.

doi.org/10.35468/6208-01



26

Ingrid Lohmann

Anders als bei Bernhardi lag für Bertuch das Bemerkenswerte auch und gerade im 
Entfernten. Sein Bilderbuch sollte nicht zuletzt eine Anschauung von Dingen vermit-
teln, die man normalerweise nicht zu Gesicht bekäme; alles andere, schrieb er, wür-
de die Heranwachsenden langweilen (s. Abb. 3). Die Abbildungen waren jeweils ei-
ner Themengruppe zugeordnet: 1. Vierfüssige Thiere; 2. Vögel; 3. Fische; 4. Insecten; 
5. Pflanzen; 6. Menschen und Trachten; 7. Gewürme; 8. Conchylien (= Weichtiere); 
9. Corallen; 10. Amphibien; 11. Mineralien; 12. Baukunst; 13. Alterthümer; 14. Vermischte 
Gegenstände. Mit fortschreitender technischer Entwicklung wurden in die letztgenannte 
Gruppe auch neue Objekte aufgenommen, zum Beispiel 1802 der erste Heißluftballon, 
1816 das Dampfboot. Um erschwinglich zu sein, wurde das Buch in 237 Teillieferungen 
herausgebracht. „Dennoch kostete schließlich die vollständige Ausgabe einschließlich der 
Begleitbände rund 125 Taler. Ein Maurer verdiente damals im Jahr 72 Taler“ (Bilderbuch 
für Kinder, 2022). Bernhardische Lesebücher wurden also keineswegs überflüssig.
Im dritten Band von Bertuchs Bilderbuch (Vermischte Gegenstände XX, Nr. 51-54) findet 
sich so etwas wie eine frühe sequential art im Sinne Eisners (vgl. Platthaus, 2005): In meh-
reren aufeinanderfolgenden Abbildungen wird der Ausbruch des Vesuvs im Jahre 1794 
eindrucksvoll nachempfunden und das Geschehen einschließlich der Auswirkungen auf 
die Umgebung der nahen Stadt Neapel im Text (deutsch und französisch) erläutert (s. 
Abb. 4 & 5). Vielen Autoren und Verlegern mag vorgeschwebt haben, worauf Bertuch sich 
am besten verstand, nämlich dass beim Anschauen von Bildern, sachgerecht erklärt, im 
Kopf der Lernenden wie von selbst sequentielle Kunst entsteht. Die wenigsten Kinder hat-
ten Bertuchs Bilderbuch im Elternhaus zur Verfügung. Mit Glück verschaffte ein Exemplar 
der Schulbibliothek vielen Kindern Einblick. Für alle gab erst der deutsche Unterricht 
(und der Zeichenunterricht, auf den ebenfalls großer Wert gelegt wurde) Gelegenheit, 
Gesehenes zu verarbeiten und nach eigenem Gutdünken weiterzuspinnen.

doi.org/10.35468/6208-01



27

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

Abb. 4 :	Bertuch, Bilderbuch für Kinder, Vermischte Gegenstände XX: Der Vesuv.

doi.org/10.35468/6208-01



28

Ingrid Lohmann

Abb. 5:	 Bertuch, Bilderbuch für Kinder, Vermischte Gegenstände XXI: Der Vesuv.

9	 Die Antagonisten 2: 1808 Niethammer
Das letzte Wort – sonst hätte es Comics als Bildungsmedien vielleicht schon viel früher 
gegeben – hatte bis auf Weiteres der Theologe, Philosoph und Erziehungstheoretiker 
Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848). In seinem Buch Der Streit des Philanthro-
pinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit von 1808 

doi.org/10.35468/6208-01



29

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

stellte er die Wissensauffassungen von Humanismus und Philanthropismus einander an-
hand der jeweiligen „Mittel des Erziehungsunterrichts“, von Unterrichtsgegenständen 
und Unterrichtsmethoden, gegenüber (vgl. Niethammer, 1808, S. 78ff.). Für die von ihm 
angeführte Fraktion der strikten Neuhumanisten war die Wissensauffassung der Philan-
thropisten ein Graus.4 Der Erziehungsunterricht habe „einen eignen für sich bestehenden 
Zweck, allgemeine Bildung des Menschen.“ Es gehe nicht darum, den Lehrling für diese 
Welt zu bilden, dazu habe er später im Leben noch genug Zeit und Gelegenheit, sondern 
darum, ihn „für die höhere Welt des Geistes zu bilden“ – eine Bildung, die für ihn ver-
loren sei, wenn die Grundlage dafür nicht in der Jugend gelegt werde (ebd., S. 76f.). Für 
den Grundsatz des Philanthropismus, das Lernen dem Lehrling auf jede mögliche Weise 
zu erleichtern und zu versüßen, sprächen bloß Scheinargumente. Selbst bei mäßigem 
Gebrauch sei diese methodische Maßregel verwerflich – gar nicht zu reden von dem 
„schimpflichen Mißbrauch, der die Maxime des Versüßens der Arbeit für die Kinder bis 
zu der Albernheit, das Alphabet in Zucker zu backen, ausgedehnt hat“ (ebd., S. 239). In 
der handlichen Gegenüberstellung der Wissensauffassungen bei Niethammer (1808, S. 
81f.) stellt sich das so dar:

Tab. 1:	 Aus Niethammers Charakterisierung des Humanismus und des Philanthropismus

Humanismus Philanthropinismus

Die Unterrichtsgegenſtaͤnde, oder die 
Darſtellungen jener Ideen, muͤſſen eine 
durchaus claſſiſche Form haben; die 
Auswahl derſelben kann eben darum 
kein anderes Gebiet als das des Alter­
thums finden, indem unlaͤugbar wahre 
Claſſicitaͤt in allen Arten der Darſtellung 
des Wahren, Guten und Schoͤnen in 
ihrer groͤßten Vollendung nur bei den 
claſſiſchen Nationen des Alterthums an-
getroffen wird.

Der Erziehungsunterricht muß das Ler­
nen durchaus als ernſtes Geſchaͤft be­
handeln, um den Lehrling durch fruͤh 
angeſtrengte Thaͤtigkeit zum Fleiß und 
zur Arbeitſamkeit zu gewoͤhnen.

Der Form nach muͤſſen die 
Unterrichtsgegenſtaͤnde nur moͤglichſt 
deutlich und beſtimmt ſeyn; welches die 
einzige Claſſicitaͤt iſt, die hier ſtatt findet. 
Die Auswahl derſelben aber kann auf das 
Gebiet des Alterthums um ſo weniger 
beſchraͤnkt werden, da unlaͤugbar in allen 
Gegenſtaͤnden des Wiſſens insbeſondre 
der phyſikaliſchen und techniſchen 
Kenntniſſe die neuere Zeit Fortſchritte 
gemacht hat, von denen das Alterthum 
noch nicht einmal eine Ahnung hatte.
Der Erziehungsunterricht muß das Ler­
nen auf jede moͤgliche Weiſe erleichtern 
und verſuͤßen, um dem Lehrling das 
Geſchaͤft zur Luſt zu machen, und da-
durch Neigung zur Arbeit in ihm zu er-
wecken und zu begruͤnden.

4	 Die Auffassungen strikter Neuhumanisten wie Niethammer oder auch Reinhold Bernhard Jachmann (1767-
1843) und Franz Ludwig Passow (1786-1833) unterschieden sich von der Wilhelm von Humboldts oder 
Johannes Schulzes (1786-1869) durch eine zentralere Stellung des altsprachlichen Unterrichts. Für sie hatten 
aufklärerische Wissenszweige keinen Bildungswert sui generis. Allerdings verbieten sich hier Vereinfachungen: 
Jachmann beispielsweise „versprach sich von dem Durchgang durch die ihm vorschwebende humanistische 
Bildung eine um so größere Kompetenz des Einzelnen in der Wahrnehmung seiner Welt- und Berufsgeschäfte, 
weil er nämlich in die Lage versetzt worden sei, seinen eigenen besseren Weg zu finden und gegen die 
überkommenen schlechten Routinen in der Ausübung aller erdenklichen Tätigkeiten zu setzen, und weil er 
seine praktischen Tätigkeiten, um welche es sich im Einzelnen auch immer handelte, nach höheren ethischen 
und Vernunftprinzipien würde verrichten können.“ (Lohmann, 2014, S. 112)

doi.org/10.35468/6208-01



30

Ingrid Lohmann

Verfolgt man Niethammers Ausführungen weiter, so wird deutlich, dass seine 
Argumentation keineswegs leicht von der Hand zu weisen ist. Auch der Einwand, dass das 
Gebiet des Altertums die Lebenswelten und späteren Erwerbstätigkeiten der allermeisten 
Schulkinder verfehlte, wäre letztlich nicht überzeugend, denn dahinter lag die Idee, dass 
der „Erziehungsunterricht“ einen eigenen Zweck habe gegenüber den beiden äußeren 
Ansprüchen, den Menschen „für die Erde“ und „für den Himmel“ zu bilden (ebd., S. 91f.). 
Die Zeit des Lernens in einer öffentlichen Schulanstalt sei die einzige Periode im Leben 
eines Menschen, in der er Zeit habe, für die Bildung seines Geistes und seiner Vernunft 
zu sorgen, schrieb Niethammer. Sie trete in den Hintergrund, sobald „die Sorge für sei-
ne bürgerliche Existenz anhebt“. Nur wenn man annähme, dass das ganze Leben des 
Menschen eine Abfolge von Bildung wäre und die künftige Berufsbestimmung auch für 
die weitere Ausbildung der Humanität noch Zeit und Gelegenheit böte, nur „dann wäre 
es möglich und räthlich, schon den Erziehungsunterricht zu Einlernung von Kenntnissen 
für den künftigen Beruf zu verwenden“ (ebd., S. 95). 
Wir sind hier vom Thema Comics als Bildungsmedien scheinbar weit entfernt. Erkennbar 
sind in Niethammers Ausführung jedoch Grundelemente einer pädagogisch bildungs-
theoretischen Argumentation sui generis, die überaus einflussreich war. Sie hat Geltung 
bis heute, in der Gegenwart aber auch mit Einreden von außen zu kämpfen wie sel-
ten zuvor. Der Widerstand gegen Comics, der bis in die 1960er Jahre hinein vorwal-
tete, hatte seine ideengeschichtlichen Wurzeln in der ebenso meinungsstarken wie 
überzeugend formulierten Position Niethammers. Die tiefgreifenden gesellschaftlichen 
Umbrüche seines Zeitalters stellten ihn vor die Frage, wie sich die Eigenständigkeit des 
Pädagogischen gegen die Ansprüche und Anforderungen Dritter wahren ließ. Dafür 
konnte die Beschäftigung mit dem Altertum als geeignet erscheinen, denn sie war ge-
nügend weit entfernt von der Wirklichkeit der meisten Lebenswelten. Ob Niethammer 
sich der sozial elitären Wirkung der von ihm favorisierten Unterrichtsauffassung bewusst 
war, kann an dieser Stelle offenbleiben. Doch hätten ihm Comics mit Gestalten aus der 
Antike nicht durchaus ins Konzept gepasst? 

10	 Zusammenfassende Thesen
Der rote Faden des Beitrags bestand darin zu zeigen, dass und wie Comics als 
Bildungsmedien in der neuzeitlichen Pädagogik und besonders durch die Aufklärung 
gewissermaßen vorbereitet wurden. Die Geschichte des Themas war nicht nur eine 
„Geschichte der Bewahrpädagogik“, für die allein der „didaktisierte Umgang mit Bildern 
[...] Erziehenden, Lehrkräften und Medienkritikern sinnvoll und geeignet“ erschien 
(Grunder 2006, S. 71). Vielmehr wirkten darin dichotome Wissensauffassungen, die ge-
genläufige Vorstellungen davon hegten, was im Prozess der Aneignung vor sich geht und 
wie Aneignung am wirksamsten zu bewerkstelligen ist. 
Bild-Text-Kombinationen bieten eine mögliche Lösung für das Problem der Anschauung: 
eine Veranschaulichung von Gegenständen oder Sachverhalten, die eine sinnliche und 
begriffliche Aneignung durch die Lernenden erzeugt, aus der das Vermögen zu selbst-
tätigem Weiterarbeiten hervorgeht. Meine These ist: Bei entsprechendem Stand der 
Technik und kostengünstigen Druckverfahren hätten womöglich schon Comenius und 
die Philanthropisten Comics eingesetzt. Manche von Basedows bzw. Chodowieckis sze-
nischen Darstellungen oder Bertuchs Bilderfolge zum Vulkanausbruch, beispielsweise, 

doi.org/10.35468/6208-01



31

Zur Vorgeschichte von Comics als Bildungsmedien

weisen sogar das Merkmal der Sequentialität auf, das per definitionem mit Comics ver-
bunden wird. Deren nachhaltig wirksame Ablehnung als Bildungsmedien ist in der deut-
schen neuzeitlichen Pädagogik, so die These weiter, auf die Niethammersche Variante 
des Neuhumanismus (und gewisse elitäre Einstellungen) zurückzuführen. Aus der 
Kontroverse der Wissensauffassungen um 1800 ging einstweilen das deutsche Lesebuch 
als Sieger hervor, denn es bot im Unterschied zum teuren Bilderbuch eine bezahlbare und 
daher für die Massenunterweisung generalisierbare Lösung. Inzwischen gibt es weitere 
Lösungsvorschläge. Im Kern dreht es sich aber nach wie vor um die Frage, was genau 
geschieht, wenn man sich lernend etwas aneignet: wie also das Zusammenspiel von 
Sprach- und Sachverstehen, das wir Anschauung oder Begriffsbildung nennen, eigentlich 
zustande kommt.

Literatur
Archimedes & the case of the missing gold (2017). Educator Resources, SciGen Teacher Dashboard: Determining 

Density, serpmedia.org/scigen/m2.1.html.
Archimedisches Prinzip (2024). Wikipedia: Archimedes. Wikipedia, de.wikipedia.org/wiki/Archimedes#Archi-

medisches_Prinzip.
Auringer, J. (2024): Sequenzialitätstheorie. bilderbogenforschung.de/sequenzialitaetstheorie/.
Auszug aus der Schrift (1808). Ueber Erziehung für Erzieher. Von J. M. Sailer. Theoretisch-practisches Handbuch 

für deutsche Schullehrer und Erzieher, 1 (1), 31-76. Digizeitschriften 101098926x_0001/41/LOG_0009/.
Basedow, J. B. (1774). Das Basedowische Elementarwerk. Ein Vorrath der besten Erkenntnisse zum Lernen, Lehren, 

Wiederholen und Nachdenken. (3 Bde.) 2. Aufl. 1785. Crucius. urn:nbn:de:0220-gd-9562848.
Basedow, J.B. (1909). J. B. Basedows Elementarwerk mit den Kupfertafeln Chodowieckis. Kritische Bearbeitung in 

drei Bänden (3 Bde.) Hrsg. von T. Fritzsch. Bd. 3. Ernst Wiegand. Wikimedia, commons.wikimedia.org/wiki/
Elementarwerk, Kupfersammlung.

Bernhardi, A. F. (1811). Über den Zweck und die Anordnung eines deutschen Lesebuchs für untere und mittlere 
Klassen. (Entwurf, Lehrplanberatungen der Berliner wissenschaftlichen Deputation). In I. Lohmann, Lehrplan 
und Allgemeinbildung (S. 211-212).

Bertuch, F. J. (1790ff.). Bilderbuch für Kinder. Industrie-Comptoir. Heidelberger historische Bestände digital; Bildquelle 
Vesuv: 3. Bd. (1798), digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/bertuch1798bd3/0001/scroll (151-162).

Bilderbuch für Kinder (2022). Wikipedia, de.wikipedia.org/wiki/Bilderbuch_f%C3%BCr_Kinder (dort auch die 
Zahlenangaben).

Comenius, J. A. (1657/1970). Große Didaktik. Übers. u. hrsg. von A. Flitner. Küpper.
Comenius, J. A. (1658). Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt. Michaelis Endter. Bibliotheca Augustana, hs-

augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost17/Comenius/com_o000.html.
Comenius, J. A. (1833). Orbis pictus. Die Welt in Bildern. Swět w obrazých. Swiat w obrazach. Le monde en tableaux. Jan 

Host. Národní digitální knihovna, kramerius4.nkp.cz/view/uuid:41c076c0-9698-11dc-b36c-000d606f5dc6?pa-
ge=uuid:fedd2430-d3d1-11e6-b3b6-005056825209.

Demmerling, C. (2023). Zeichen und Bezeichnetes – die konsequente Verwendung von Anführungszeichen und 
die Begründung der Semantik. In ders., W. Kienzler & T. Rohr (Hrsg.), Frege: Aufsätze zur Logik und Sprach-
philosophie (S. 269-292). De Gruyter. DOI 10.1515/9783110681185-013.

DTA, Deutsches Textarchiv (2024). DTA-Gesamt+DWDS-Kernkorpus, Wortverlaufskurve „Aneignung“. Digitales 
Wörterbuch der deutschen Sprache, dwds.de/r/plot/.

Gall, L. (1994). Adel und Bürgertum in Deutschland 1770-1848. Oldenbourg. DOI, 10.1524/9783486594232-005.
Gedike, F. (1787). Einige Gedanken über Schulbücher und Kinderschriften. Einladungsschrift des Friedrichswerder-

schen Gymnasiums. J. F. Unger. Internet Archive, archive.org/details/einigegedankenub00gedi/.
Grunder, H.-U. (2006): Die Verteufelung des Bildes in der Geschichte der Pädagogik . Paedagogica 

Historica 36, S. 53-71.
Herder, J. G. (1795). Briefe zu Beförderung der Humanität. (11 Bde.) Bd. 5. Hartknoch. Deutsches Textarchiv, 

deutschestextarchiv.de/book/view/herder_humanitaet05_1795/?hl=Comenius&p=52.
Heureka (2024): Wikipedia: Heureka. de.wikipedia.org/wiki/Heureka.
Kant, I. (1776/77). Aufsätze, das Philanthropin betreffend. Zweiter Aufsatz. An das gemeine Wesen. Akademie-

Ausgabe II. Vorkritische Schriften II: 1757-1777 (S. 449-452). Berlin-Brandenburgische Akademie der 
Wissenschaften, korpora.org/Kant/aa02/Inhalt2.html.

doi.org/10.35468/6208-01



32

Ingrid Lohmann

Lateinische Comics (1987). Das Johanneum. Mitteilungen des Vereins ehemaliger Schüler der Gelehrtenschule des 
Johanneums, 3 (55). Johanneum. Hamburger Kulturgut Digital, digitalisate.sub.uni-hamburg.de/.

Lohmann, I. (2014). Lehrplan und Allgemeinbildung in Preußen. Fallstudie zur Lehrplantheorie Friedrich Schleiermachers. 
(Diss. Universität Münster, 1983) DOI 10.25656/01:9332.

Müller, F. (2017). Narration im Bild. Eine Studie zum malerischen Werk von Neo Rauch. Diss. Universität Siegen, 
dspace.ub.uni-siegen.de/handle/ubsi/1420.

Niethammer, F. I. (1808). Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts 
unsrer Zeit. Frommann. Deutsches Textarchiv, deutschestextarchiv.de/book/show/niethammer_philan-
tropinismus_1808.

Pestalozzi, [ J.] H. (1801). Wie Gertrud ihre Kinder lehrt. Ein Versuch, den Müttern Anleitung zu geben, ihre Kinder 
selbst zu unterrichten; in Briefen. Geßner. ETH-Bibliothek.

Platthaus, A. (2005). Klassiker der Comic-Literatur. Amerikas wichtigster Zeichner: Will Eisner. Frankfurter Allgemeine 
Zeitung, faz.net/aktuell/feuilleton/comic-spezial/ueber-comics/klassiker-der-comic-literatur-amerikas-wich-
tigster-zeichner-will-eisner-1257775.html.

Rang, A. (1967): Der politische Pestalozzi. Europäische Verlagsanstalt.
Schleiermacher, F. (1810). Entwurf für den deutschen Unterricht am Gymnasium. In E. Weniger, Th. Schulze (Hrsg.), 

Friedrich Schleiermacher: Pädagogische Schriften 2 (S. 145-146). Klett-Cotta im Ullstein Taschenbuch 1984.
Schleiermacher, F. (1826). Die Vorlesungen aus dem Jahre 1826. In E. Weniger, Th. Schulze (Hrsg.), Friedrich 

Schleiermacher: Pädagogische Schriften 1. Klett-Cotta im Ullstein Taschenbuch 1983.
Schütz, Ch. G. (1802). Lateinisch-deutsches Lehrbuch für die ersten Anfänger. Baumgärtner. BBF ScriptaPaedagogica, 

scripta.bbf.dipf.de/viewer/image/1794608168/5/LOG_0003/.
Ueber die neuern Schul- und Erziehungsanstalten (1776). In: C. G. Böckh (Hrsg.), Allgemeine Bibliothek für das 

Schul- und Erziehungswesen in Deutschland, 4 (1),1-24. Karl Gottlob Becken. DigiZeitschriften, digizeitschriften.
de/id/024492892_0004.

Wilpert, G. von (2001). Bängelsang. Sachwörterbuch der Literatur (45). Kröner. 
Ziehensack, I. (2008). Kinder- und Jugendliteratur der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts aus historischer Sicht. 

Universität Wien. Zit. n. Wikipedia, de.wikipedia.org/wiki/Orbis_sensualium_pictus. 

Autorin
Lohmann, Ingrid, Univ.-Prof. i. R. Dr., Professorin für Ideen und Sozialgeschichte der 
Erziehung an der Universität Hamburg. 
Forschungsschwerpunkte: Beziehungen zwischen pädagogischem und ökonomischem 
Diskurs; jüdische Bildungsgeschichte; deutsch-türkische Bildungsgeschichte. 
Jüngste Veröffentlichungen: Historisches Stichwort: Der Entrepreneur, in Jahrbuch 
für Pädagogik 2024: Deglobalisierung (2025); Als Sexualerziehung „Sache der 
Pädagogen“ wurde. Zum Diskurs über Onanie und sittliche Gefährdung im Deutschen 
Reich um 1900, in Jahrbuch für Pädagogik 2025: Sexualität und Bildung (2025). 
ingridlohmann.de
E-Mail: ingrid.lohmann@uni-hamburg.de

doi.org/10.35468/6208-01


