peDnocs

Open Access Erziehungswissenschaften

Gelitz, Philipp
Mut zur Wahrheit

DIPF @

Research on Steiner education 16 (2025) 1, S. 104-113

Quellenangabe/ Reference:

https.//doi.org/10.25656/01:34652

Nutzungsbedingungen

Gewabhrt wird ein nicht exklusives, nicht Ubertragbares, personliches
und beschrénktes Recht auf Nutzung dieses Dokuments. Dieses
Dokument ist ausschlieBlich far den persoénlichen,
nicht-kommerziellen Gebrauch bestimmt. Die Nutzung stellt keine
Ubertragung des Eigentumsrechts an diesem Dokument dar und gilt
vorbehaltlich der folgenden Einschrankungen: Auf sé&mtlichen
Kopien dieses Dokuments missen alle Urheberrechtshinweise und
sonstigen Hinweise auf gesetzlichen Schutz beibehalten werden. Sie
dirfen dieses Dokument nicht in irgendeiner Weise ab&ndern, noch
dirfen Sie dieses Dokument flr o&ffentliche oder kommerzielle
Zwecke vervielfaltigen, offentlich ausstellen, auffiihren, vertreiben
oder anderweitig nutzen.

Mit der Verwendung dieses Dokuments erkennen Sie die
Nutzungsbedingungen an.

Kontakt / Contact:
peDOCS

DIPF | Leibniz-Institut fir Bildungsforschung und Bildungsinformation

Informationszentrum (1Z) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

Gelitz, Philipp: Mut zur Wahrheit - In: Research on Steiner education 16 (2025) 1, S. 104-113 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-346527 - DOI: 10.25656/01:34652

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346527

Terms of use

We grant a non-exclusive, non-transferable, individual and limited
right to using this document.

This document is solely intended for your personal, non-commercial
use. Use of this document does not include any transfer of property
rights and it is conditional to the following limitations: All of the
copies of this documents must retain all copyright information and
other information regarding legal protection. You are not allowed to
alter this document in any way, to copy it for public or commercial
purposes, to exhibit the document in public, to perform, distribute or
otherwise use the document in public.

By using this particular document, you accept the above-stated
conditions of use.

Mitglied der

Leibniz-Gemeinschaft


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346527
https://doi.org/10.25656/01:34652

Volume 16 Number |1
pp. 104-113
O Hosted at www.rosejourn.com

Research on Steiner Education

Mut zur Wahrheit

Philipp Gelitz
Alanus Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft Alfter

Der Beitrag ist eine fiir die schriftliche Fassung tiberarbeitete Version eines Vortrags auf der Pfingsttagung
2025 ,Voll Leben® der Vereinigung der Waldorfkindergirten in Hannover.

Einleitendes zur ,Allgemeinen Menschenkunde® Steiners

In diesem Beitrag wird das Motiv ,Mut zur Wahrheit“ aus dem 14. Vortrag der Allgemeinen Menschenkunde
Steiners vertieft, das sich in den abschliefSfenden Worten an die ersten Waldorflehrkrifte wiederfindet. Es
heifft zum Abschluss des letzten Vortrags:

Phantasiebediirfnis, Wahrheitssinn, Verantwortlichkeitsgefiihl, das sind die drei Krifte, die die Nerven der
Pidagogik sind. Und wer Pidagogik in sich aufnehmen will, der schreibe sich vor diese Pidagogik als Motto:
Durchdringe dich mit Phantasiefihigkeit,

habe den Mut zur Wahrheit,

schirfe dein Gefiihl fiir seelische Verantwortlichkeit. (Steiner, 1992, S. 204).

Ahnlich der bereits an dieser Stelle versffentlichten Essays zum 12. sowie zum 13. Vortrag der Allgemeinen
Menschenkunde (Gelitz, 2024, 2025) wird das gewihlte Motiv vor allem im Hinblick auf die Pidagogik der
frithen Kindheit versucht zu erschliefen.

Der Vortragszyklus ,,Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pidagogik® aus dem Jahr 1919, der
vor dem Start der ersten Waldorfschule in Stuttgart an 14 aufeinander folgenden Tagen vormittags gehalten
wurde, beginnt im 1. Vortrag mit einer grundsitzlichen Betrachtung zur Verbindung des Menschen mit
der Welt und der eigenen Korperlichkeit und endet im 14. Vortrag mit dem oben zitierten ,Motto® fiir die
Pidagog:innen. In den dazwischen liegenden Vortrigen fichert Steiner die Idee einer Dreigliederung des
Menschen in einer grofSen Variationsbreite auf, und zwar zunichst mit Betrachtungen zur Dreigliederung
des menschlichen Seelenlebens, dann mit Betrachtungen zu drei Bewusstseinszustinden des menschlichen
Geistes und zuletzt mit Betrachtungen zu einer leiblichen Dreigliederung.

In den Vortrigen 2 bis 5 steht die Dreigliederung der Seele im Vordergrund der Auseinandersetzungen.
Steiner kniipft hier an seine zwei Jahre zuvor in seinem Buch ,,Von Seelenritseln® (Steiner, 1983) dargestellte
Dreigliederungsidee an, die an die philosophische Denktradition im Hinblick auf Denken, Fiihlen und Wollen
anschliefft und bei ihm als ,,Vorstellen, Fiihlen und Wollen® (ebd., S. 150) eingefiihrt wird. Gemeint ist bei
Steiner hiermit die Gliederung des Seelenlebens in die drei Dimensionen des Abbildens der Wirklichkeit im
Vorstellen, des emotional Verwobenseins im Fiithlen sowie des performativen Handlungsvollzugs; Wollen ist
hier also gemeintals Handeln, nichtals Wiinschen (Steiner, 1983, 1992). In der Allgemeinen Menschenkunde
greift Steiner das Vorstellen, Fiihlen und Handeln auf und erschliefSt die padagogische Bedeutung dieser drei
Dimensionen. In Bezug auf die dreigegliederte Seele stellt hier das Fiihlen eine ausbalancierende Mitte dar
zwischen dem Vorstellungspol einerseits — mit einer eher antipathischen Geste abgewandt von der Welt,

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025 ISSN 1891-6511 (online).



Philipp Gelitz: Mut zur Wahrheit 105

abgetrennt und unverbunden — und dem Handlungspol des Menschen andererseits — ganz nach auflen
strebend, sympathisch auf die Welt draufzugehend.

In den Vortrigen 6 bis 9 folgen dann in der ,Allgemeinen Menschenkunde® Betrachtungen zu den
drei unterschiedlichen Bewusstseinszustinden des Geistes mit Wachen, Triumen und Schlafen, wobei das
triumende halbbewusste Bewusstsein im Gefiihlsraum zwischen den Polen des ganz Wach-Seins im Vorstellen
und des unbewusst schlafenden Bewusstseins im Handlungsvollzug steht. Mit wachem Bewusstsein ist
hier gemeint: voll bewusst. Vorstellungen, die wir erzeugen, auch Erinnerungsvorstellungen sowie unser
Nachdenken ergeben sich im Allgemeinen nicht triumend aus dem Nichts, sondern werden bewusst erzeugt.
Gegenteilig verhilt es sich mit dem Bewusstsein wihrend einer Handlungsausfithrung. Die Muskelaktivitit
bei einer Bewegung, der tatsichlich sich realisierende Handlungsvollzug beim Schwimmen, beim Radfahren
oder bei der Beherrschung eines Musikinstrumentes ist vollkommen unbewusst. Nur die Auswirkungen sind
bewusst wahrnehmbar. Das Gefiihlsleben steht bewusstseinsmifSig dazwischen. Wir empfinden und fiihlen,
aber diese Ebene lisst sich weniger bewusst steuern als das Erzeugen von Vorstellungen. Insofern kann der
Bewusstseinszustand als triumend oder halbbewusst charakterisiert werden.

Zuletzt folgen in den Vortrigen 10 bis 13 Auseinandersetzungen zur Dreigliederung des menschlichen
Organismus in seiner korperlich-leiblichen Dimension. Ein Nervensystem mit einem kiihlen, ruhenden
Kopf, in dem Sinneserlebnisse synthetisch zusammengefasst, gestaut und vernetzt werden, steht hier auf der
einen Seite als leibliche Grundlage dem wachbewussten Vorstellungsleben zur Verfiigung. Auf der anderen
Seite stehen die beweglichen, wirmeerzeugenden Gliedmaflen sowie die Stoffwechselaktivitit, wodurch aktiv
in die Welt verindernd eingegriffen werden kann. Dazwischen liegt in der Steinerschen Charakterisierung
die stark ausbalancierende, rhythmische Mitte im Brust-Rumpf-Bereich, die durch eine Regulierung der
Atmung, des Pulses, damit einhergehend auch der Temperatur und der Nihrstoffversorgung sowohl den
Kopf als auch die Gliedmaflen unterhilt.

Ein solcher phinomenologischer Blick auf die Welt ist auch tiber eine Betrachtung des Menschen hinaus
besonders interessant, weil sich in allem Lebendigen in der Gestaltbildung in verschiedenen Formen die
Dreigliederung zeigen kann (Bembé, 2024). Bei vielen Tieren kdnnen in dhnlicher Weise wie beim Menschen
ein Nervensystem, die Gliedmaflen und eine ausgleichende Mitte im Atmungssystem festgestellt werden,
und auch bei Pflanzen ist mit der Salzlésung in der dunklen Kiihle des Erdbodens, mit der Zuckerbildung
in Licht und Wirme und mit der dazwischen vermittelnden Photosynthese, der umgekehrten Atmung tiber
die Blitter, ebenfalls eine Dreigliederung phinomenologisch ableitbar.

Motive des 14. Vortrags

Das tibergeordnete Thema des 14. Vortrags (Steiner, 1992, S. 195 ff.) ist vor der Formulierung des oben
zitierten Mottos zunichst die phinomenologische Feststellung, dass sich eine Dreigliederung nicht nur
mit Blick auf den ganzen Menschen zeigt, sondern dass sich Dreigliederung auch innerhalb der einzelnen
Funktionssysteme des menschlichen Organismus vorfinden lisst. Anders formuliert: Uberall werden
Polarititen ausgeglichen, nicht nur beim Blick auf die Gesamtgestalt, sondern immer auch innerhalb der
einzelnen Ebenen. In aphoristischer Uberspitzung: Der Kopf ist nicht nur Kopf, die Gliedmaflen sind nicht
nur GliedmafSen. Wie ist das zu verstehen?

Der Kopf vernetzt zwar hauptsichlich die Reize, die iiber das Nervensystem zum Gehirn gelangen, aber
nicht ausschlieSlich. Er ist nicht nur abgeschlossen und unbeweglich, sondern hat auch einen beweglichen
Teil mit dem Kiefer und dem Mund, durch den das bewegliche, auf die Welt draufzugehende sympathische
Willenselement anwesend ist. Wir schnappen mit dem Kiefer zu und verindern damit willentlich (also
handelnd) den Zustand der Welt. Die Nase steht als atmende und regulierende Mitte dazwischen.

Ebenso dreigegliedert ist auch der Rumpf. Der Brustkorb zeigt mit den oberen und mittleren Rippen
zunichst vor allem die atmende Durchlissigkeit des Brust-Rumpf-Bereichs an: ein Resonanzraum, der
weder ganz geschlossen noch ganz offen ist. Uber dem sich nach oben hin verengenden Brustkorb schliefSt
sich dann der Kehlkopf an, der seiner Form und seinem Namen nach den abgeschlossensten und obersten

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 106

Teil des Rumpfes darstellt. Nach unten hin weitet sich der Brustkorb, und die elfte und zwélfte Rippe ragen
ohne Verbindung mit dem Brustbein frei in die Seiten hinein und neigen somit morphologisch etwas stirker

den Gliedmaflen hin.

Die Gliedmaflen selbst wiederum haben auch an einem Ende etwas rundes Kopfartiges und am anderen
Ende das in die Welt Hinausstrahlende. Beim Bein befindet sich der runde Oberschenkelhalskopf oben in
der Hiiftgelenkpfanne, dann gliedern sich die Knochen immer mehr auf, bis sie im Fuf§ strahlig zergliedert in
die Welt hinausragen. Beim Arm ist es dhnlich: Hier ist das sympathische Hinausragen in den Fingern noch
stirker ausgeprigt, wihrend der , Kopf™* des Oberarmes im Schultergelenk etwas weniger explizit ausgeformt

ist als der ,,Kopf* des Oberschenkels.

Steiner macht damit im 14. Vortrag zunichst wie eine aus einer phinomenologischen Morphologie
abgeleitete Kurzzusammenfassung, worum es ihm in Bezug auf ein pidagogisches Verstindnis des Menschen
geht: Einzelne Ebenen durchdringen sich immer, nichts im Menschen steht isoliert nebeneinander. Und es
ist zwischen den Zeilen deutlich zu bemerken, wie bedeutsam die Dreigliederungsidee fiir Steiner gewesen
sein muss und wie sehr er versucht hat, darauf zu dringen, dass es im Menschen keine Dreizeilung gibt,
sondern eine Dreigliederung, dass sich also iiberall im Menschen immer eine Polaritit mit einer dazwischen
vermittelnden Mitte findet, was wir im Sprachgebrauch sogar jeder einzelnen Zelle zusprechen durch die
Rede von Zellstoffwechsel und Zellatmung.

Am Ende des Vortrags galoppiert Steiner dann sehr schnell auf das Motto drauf zu, was in unvermittelter
Art und unvorbereitet einen starken, aber abrupten Schlusspunkt der Allgemeinen Menschenkunde setzt.
Es ldsst sich nur spekulieren, ob hier am Ende der 14 Tage durchgingiger Vortrige der Bogen der Beteiligten
bereits tiberspannt war, oder ob es nicht korrekt mitstenografiert wurde. Wie auch immer: Das Motto
beschlief$t den Vortragszyklus:

Durchdringe dich mit Phantasiefihigkeit,
habe den Mut zur Wahrheit,
schirfe dein Gefiihl fiir seelische Verantwortlichkeit. (Steiner, 1992, S. 204).

Wenn nun im Folgenden eine Auseinandersetzung zum mittleren der drei hier ausgesprochenen padagogischen
Imperative, nimlich zum Muz zur Wahrheitfolgt, so soll dies einerseits mit einem verbindenden Seitenblick zur
Phantasiefihigkeit und andererseits mit einem verbindenden Seitenblick auf die seelische Verantwortlichkeit
geschehen. Mit anderen Worten: Die Bewegung des Dreigliederungsgedankens, wie Steiner ihn entwickelt,
wird dem Inhalt des 14. Vortrags entsprechend auf eine Betrachtung des Mottos angewendet, und es
soll gezeigt werden, wie ein Einstehen fiir die Wahrheit eingebettet sein sollte in Phantasiefihigkeit und
Verantwortlichkeit.

Perspektiven auf das Problem mit der Wahrheit

Mut zur Wahrheit einzufordern, ist zunichst leicht gesagt. Dabei ist der Mut, auch unbequeme oder
unpopulire Wahrheiten auszusprechen, je nach Gesellschaft, in der sie formuliert werden, ausgesprochen
gefihrlich. Seit einigen Jahren — und durch die Verunsicherung schiirende Corona-Situation besonders
verstirkt — wird das mutige Einstehen fiir eine Wahrheit abseits des Mainstreams in perfider Weise auch aus
verschworungsideologischer Ecke laut formuliert, was eine Auseinandersetzung mit dem Anspruch, Mut zur
Wahrheit auszubilden, deutlich erschwert.

Aber auch abseits dieses neueren Problemaspekts des Themas ist der Terminus der Wahrheit seit jeher
besonders herausfordernd, weil es philosophisch strittig ist, inwieweit wir als Menschen die Wahrheit
tiberhaupt auffassen konnen. Das Problem wird bereits in Platons Hohlengleichnis behandelt; Kant hat
dann hergeleitet, dass man das Ding an sich nicht erkennen kénne; Steiner hat widersprochen, weil er
fiir einen freien Menschen keine Erkenntnisgrenzen gelten lassen mochte; der Konstruktivismus des 20.
Jahrhunderts sieht wieder alles als subjektive oder sozial ausgehandelte Konstruktionen an; und der Zweig
des sogenannten neuen Realismus rehabilitiert die Idee, dass dasjenige, das da ist, auch wirklich da ist, seit
ein paar Jahren wieder (Gabriel, 2014).

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Philipp Gelitz: Mut zur Wahrheit 107

Insbesondere die Erfahrungen des 2. Weltkriegs, aber auch andere ideologisch motivierte Kriege sowie
der religiose Fanatismus lassen uns selbstverstindlich zuriickschrecken vor Wahrheitsanspriichen und
Unfehlbarkeitsattitiiden. Vor diesem Hintergrund ist es in unserer Gegenwart besonders wichtig zu betonen,
dass in einer freien pluralen Gesellschaft die Unterschiedlichkeit der Positionen und die Unterschiedlichkeit
konkurrierender Wahrheiten bewusst geférdert werden sollte; demgegeniiber aber eine Formulierung
der ,einen® Wahrheit gefihrlich ist. Im Folgenden wird sich hier auf pidagogische Implikationen der
Wahrheitsproblematik beschrankt.

Hierbei ist zunichst festzustellen, dass die Wahrheit auch abseits der wissenschaftlich interessanten
erkenntnistheoretischen Frage nach einer prinzipiell moglichen Wahrheitsfindung stark unter Druck gerit.
Der Alltag ist voll von medial verbreiteten Halbwahrheiten und mehr oder weniger bewusst lancierten
Liigen zur Stiitzung des eigenen Weltbildes oder der eigenen politischen Agenda, sodass es eine besondere
Herausforderung ist, in der Nachrichtenflut des Tages keiner unredlichen Einflussnahme zum Opfer zu

fallen.

Im Zusammenhang mit der Normalisierung von KI-Nutzung ist es zudem von uns neu zu lernen, dass
Fotos, Videos und Texte keine Realititsabbildungen und menschlich hervorgebrachte Artefakte darstellen,
sondern ihnen mit wacher Skepsis begegnet werden muss, um nicht in Unwahrheiten zu leben.

Ein weiterer Aspekt, der durch die Nutzung von KI im Zusammenhang mit der Frage nach der Wahrheit
hervorgehoben werden muss, ist die Fehleranfilligkeit. Fine Recherche, die aufgrund einer Anfrage
durchgefiihrt wird, oder Texte, die nach Anforderung erstellt werden, sind eine Wahrscheinlichkeitsrechnung,
die sich aus vorhandenem online verfiigharem Material ergibt. Das Ergebnis ist zunichst hiufig bestechend,
birgt aber den einen oder anderen kleinen Fehler. Hier ist grundsitzlich die Korrektur durch einen denkenden
Menschen notwendig, da sonst Dreiviertelwahrheiten fiir sichere Ergebnisse gehalten werden.

Im Zusammenhang mit KI ist hinzutretend noch das besondere Problem vorhanden, dass bereits die
Bezeichnung Kiinstliche Intelligenz so unwahr bzw. halbwahr und irrefithrend ist. Der Intelligenzbegrift
wird hier verengt auf das schnelle Verkniipfen von bereits vorhandenen Dingen. Die besonders schnelle
Rechenleistung und die sehr gute Wahrscheinlichkeitsrechnung, die hier betrieben wird, ist zwar eine
mitunter zeitsparende Hilfsmaschine. Eine Intelligenz, die Neues antizipieren kann, noch einmal etwas
neu denken kann, ist es aber selbstverstiandlich nicht. Und die Wahrheit, dass die Nutzung von KI sehr viel
Energie verbraucht, wird bei ihrer Nutzung kollektiv ausgeblendet. Es ist also letztlich nicht sehr intelligent,
KI besonders hiufig zu nutzen.

Ein weiterer Aspekt, bei dem der Druck auf die Wahrheit besonders deutlich wird, ist festzuhalten, wenn
wir bedenken, wie uns durch die Nutzung von Social Media immer wieder nur diejenigen Dinge angezeigt
werden, die unserem vorherigen Nutzungsverhalten entsprechen. Subjektiv entsteht so das Gefiihl, dass
das ganze Internet voll von einem bestimmten Thema sei. Wenn man einmal einer falschen Erzihlung
aufgesessen ist und sich dafiir interessiert, dann wird durch den jeweiligen Algorithmus immer wieder dieses
eine Thema nach vorne gespiilt, und man fragt sich, warum nicht lingst alle dariiber reden. Da diesen
Effekt in verschiedenen Lindern von den politischen Parteien leider vor allem die Rechtspopulisten als
erste verstanden haben, gehort zu unserer eigenen Weiterbildung sowie zum pidagogischen Ziel fiir die
uns anvertrauten Kinder, dass zur Medienmiindigkeit das Wissen um Social Media Algorithmen zwingend
dazugehort. Wir sehen sonst zu viel Menschenverachtendes, wenn wir es nicht aktiv wegdriicken. Das
Wissen darum, wie die Rechenoperationen bei der Nutzung von Social Media dasjenige beeinflussen, was
wir sehen und was wir nicht sehen, ist von besonderer Bedeutung fiir die demokratische Kultur.

In Bezug auf die Wahrheit und den Mut, zur Wahrheit zu stehen, ist aber noch etwas ginzlich anderes
hervorzuheben, das gerade fiir iiberzeugte Waldorfpidagog:innen und mit der Anthroposophie sich
Beschiftigende eine wichtige Betonung verdient: Auch wenn man in bester Absicht fiir etwas einstehen
mochte, wenn man tiberzeugt ist von einer Annahme und diese auch gerne im Gesprich vertreten mochte,
so ist das Reden von einer ,eigentlichen® Wahrheit sehr gefihrlich. Wo Menschen sich im Besitz der
Wahrheit wihnen, ist Ideologie, Unterdriickung und Verschwérungserzihlung nicht weit. Einen leisen
Zweifel immer mit sich zu fithren, ist hier vonnéten, da sonst ein Gesprich iiber einen Sachverhalt gar kein

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 108

Dialog, sondern eine Belehrung oder eine Bekehrung darstellt. Das gilt durch die besondere Stellung von
aus der Anthroposophie entspringenden Menschenbildannahmen in der Waldorfpidagogik insbesondere
fur Waldorf-Interessierte. Steiner hat diese Gefahr antizipiert. Von ihm ist folgendes eindriickliches Zitat
mitstenografiert worden:

Dieses Allgemein-Menschliche [...], das mufd sich im Waldorfschul-Prinzip besonders dadurch ausleben, daf§
diese Waldorfschule nach keiner Richtung hin eine Schule der religiésen oder philosophischen Uberzeugung
oder eine Schule einer bestimmten Weltanschauung ist. Und nach dieser Richtung war es ja natiirlich notwendig,
gerade fiir ein Schulwesen, das sich aus der Anthroposophie heraus entwickelt hat, darauf hinzuarbeiten, daf§
nun ja diese Waldorfschule weit, weit davon entfernt sei, etwa eine Anthroposophenschule zu werden oder eine
anthroposophische Schule zu sein. Das darf sie ganz gewifd nicht sein. Man méchte sagen: jeden Tag aufs neue
strebt man wieder danach, nun ja nicht irgendwie durch den Ubereifer eines Lehrers, oder durch die ehrliche
Uberzeugung, die ja selbstverstindlich bei den Waldorfschullehrern fiir die Anthroposophie vorhanden ist, da
sie Anthroposophen sind, irgendwie in eine anthroposophische Einseitigkeit zu verfallen. (Steiner, 1986, S. 203

£).

Phantasievoll Neues denken

Mit Blick auf das bisher Beschriebene konnen insbesondere die mediale Kommunikation, das maschinelle
Lernen und die sogenannte kiinstliche Intelligenz als eine — wenn auch sehr beeindruckende — Echokammer
der Vergangenheit identifiziert werden. Unabhingig von der Fehleranfilligkeit droht mit dem schnellen
Verfiigbarmachen bisherigen Wissens allerdings eine Abnahme ginzlich neuer, innovativer und kreativer
Gedanken, die sich nicht mit einer aus der Vergangenheit ableitbaren Struktur erzeugen lassen. Zu wichtigen
neuen Erkenntnissen kommen wir, wenn wir uns 6ffnen und nach vorne schauen, wenn wir also nicht nur
nach dem Bisherigen schielen.

Die Formulierung von Kinderrechten, die Entwicklung der Sprache hin zu einem immer
diskriminierungssensibleren Sprechen, nachhaltiges Umwelthandeln, die Entwicklung eines neuen
Instruments und unzihlige weitere Beispiele konnen zeigen, dass das Auffassen von etwas Neuem, einer
neuen Wahrheit, einem neuen Impuls, unméglich ist, wenn man in der Vergangenheit gefangen bleibt. Wer
jemals kiinstlerisch aktiv war, wer vielleicht ein Gedicht geschrieben oder ein Lied komponiert hat, kennt
die Notwendigkeit, sich zu 6ffnen, Phantasie sprudeln zu lassen, mitunter aus dem Nichts zu schopfen bzw.
intuitionsfihigzu sein, um etwas Neues aufzufassen oder zu kreieren. Am Beispiel des Umgangs mitder Sprache
lasst sich diesbeziiglich sehr eindriicklich zeigen, dass gewohnte Sprachformen nichts abbilden kénnen, was
als neue Notwendigkeit von denkenden Menschen aufgefasst worden ist. Stereotype, Diskriminierungen,
unbewusste Rassismen u. v. m. nicht weiter tiber die Sprache von Generation zu Generation weitergeben zu
wollen, ist eine Entscheidung, die keine Maschine fiir uns treffen kann. Solche Themen kénnen Menschen
auffallen und uns zu Verinderungen anregen; vorausgesetzt, wir fragen nicht eine Maschine, was zu tun ist.

In der Menschheitsgeschichte ist eines der bekanntesten Beispiele fiir eine fundamental neue Erkenntnis,
die Umstellung von einem geozentrischen Weltbild zu einem heliozentrischen Weltbild, was wir heute die
kopernikanische Wende nennen.

Ein etwas jiingeres Beispiel aus der Wissenschaftsgeschichte ist ein Tagtraum des Chemikers August
Kekulé im 19. Jahrhundert. Kekulé berichtet, ihm seien beim Blick im Halbschlaf in den Funkenflug seines
Kamins die Kohlenstoffatome und Wasserstoffatome als Verbindung im Ring erschienen. Aromatische
Verbindungen haben diesen sogenannten Benzolring immer als Grundlage, und es war bis dahin nicht klar,
wie die Molekiilstruktur aromatischer Verbindungen theoretisch denkbar sein kénnte.

Auf den pidagogischen Alltag gewendet: Wie mache ich das, wenn ich meinen Tagesablauf anpassen
mochte? Woher hole ich meine Inspiration, falls ich wahrnehme, dass ich die Kinder nicht in der Weise
erreiche, wie es sein konnte? Woher nehme ich die Intuition, ob ich etwas an Tdtigkeiten verindern sollte,
an Zeiten, an der riumlichen Situation, an meiner inneren Haltung? Wenn wir mit speziellen Problemen
konfrontiert sind, die mit unserem Ort, mit diesem Auflengelinde, mit diesen einzelnen Kindern, mit diesen
Kolleg:innen usw. zu tun haben, dann miissen wir uns phantasievoll annihern, es sprudeln lassen, sonst

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Philipp Gelitz: Mut zur Wahrheit 109

kommen wir auf dem Weg zu einer positiven Verinderung nicht voran. Da ist es notwendig, dass wir uns
mit Phantasiefihigkeit durchdringen. Da hilft keine Maschine. Hierfiir ist es mitunter notwendig, dass wir
es aushalten, nicht weiter zu wissen und die Unverfiigbarkeit einer Situation anzunehmen, um im Anschluss
einen neuen Griff zu wagen.

Bei Steiner selbst klingt bei der Betrachtung des Mutes zur Wahrheit zudem vor allem durch, fiir etwas
einzustehen, gewissenhaft zu sein und Wahrhaftigkeit anzustreben. In den Schlussworten, die Steiner nach
Abschluss der 14-tigigen Einfihrung fir die angehenden Waldorflehrer einen Tag nach der Formulierung

des sogenannten Mottos spricht, ist Folgendes nachzulesen:

Der Lehrer soll ein Mensch sein, der in seinem Inneren nie ein Kompromif$ schliefSt mit dem Unwahren.
Der Lehrer muf§ ein tief innerlich wahrhaftiger Mensch sein, er darf nie Kompromisse schlieflen mit dem
Unwahren, sonst wiirden wir sehen, wie durch viele Kanile Unwahrhaftiges, besonders in der Methode, in
unseren Unterricht hereinkommt. Unser Unterricht wird nur dann eine Ausprigung des Wahrhaftigen sein,
wenn wir sorgféltig darauf bedacht sind, in uns selbst das Wahrhaftige anzustreben. (Steiner, 1990, S. 193).

Man hort hindurch, welchen Anspruch an Offenheit, Kreativitit und Ehrlichkeit einerseits und welchen
Anspruch an ein Verantwortlichkeitsgefiihl andererseits sich Steiner hier erhofft.

Einstehen fiir eine salutogenetische Pidagogik

Ein Kernpunkt der Waldorfpadagogik der frithen Kindheit ist der Fokus auf den sogenannten sinnvollen
hauswirtschaftlichen Tdtigkeiten, mit denen die ,,Arbeiten des Lebens (Steiner, 1989, S. 77) in einfacher
mitmachbarer Art in den Kindergarten hereingebracht werden, damit die Kinder in einen Titigkeitsstrom
hineinfinden, der ihnen eine Briicke zu einem eigeninitiierten freien Spiel baut (vgl. Jaftke, 1989; Steiner,
1992, S. 191). Fiir eine solche pidagogische Ausrichtung einzustehen, bedarf nach zwei Richtungen hin eine
wahrhaftige Ehrlichkeit.

Zum einen kann die Gestaltung einer Umgebung, in der gekocht, gebacken, Wolle gewaschen, Mehl
gemahlen, gefegt und per Hand abgewaschen wird, sofort als ein nostalgischer Entmodernisierungsreflex
kritisiert werden. Hier kann und sollte die Waldorfpadagogik den Anschluss an die Salutogeneseforschung von
Aaron Antonovsky suchen. Das Hereinholen einfacher, iiberschaubarer und die Selbstwirksamkeit fordernder
mitmachbarer Ti4tigkeiten ist nicht deshalb pidagogisch geboten, weil es Steiner vorgeschlagen hat, sondern
weil es die Kriterien erfiillt, die Antonovsky fiir eine Erh6hung des Kohirenzgefiihls empirisch ermittelt hat:
Wird die umgebende Welt als prinzipiell bedeutsam, verstehbar und handhabbar erlebt, dann erhéhe sich
das subjektiv erlebte Zusammenhangsgefiihl mit der Welt (,,Sense of Coherence®: Kohdrenzempfinden), was
in der Folge zu einer grofferen Widerstandsfahigkeit gegeniiber Belastungen und Stress fithrt (Antonovsky,
1997). Der Zusammenhang zwischen einer als sinnvoll erlebten Gestaltung des Alltags mit Tétigkeiten, die
so einfach sind, dass sie gut von kleinen Kindern nachgeahmt und mitgemacht werden kénnen, und einer
Resilienz gegeniiber einer potenziell iiberfordernden, komplexen, unverstindlichen und mehrdeutigen Welt
ist deutlich herauszustellen. Es gilt, sich dafiir einzusetzen und dafiir einzustehen.

Die zweite Richtung, die hier einer wahrhaftigen Ehrlichkeit bedarf, ist die Frage nach formuliertem
Anspruch und Wirklichkeit in der Praxis. Wie viele T4tigkeiten, die ganz basale Erfahrungen wie Kneten,
Wringen, Aufhingen, Drehen, Auffiillen, Umfiillen, Abwischen etc. erméglichen, sind tatsichlich vorzufinden
und wie viel bleibt zugunsten gewohnlicher Bastelarbeiten oder eines starr gehandhabten Tagesablaufs auf
der Strecke. Eine solche Diskrepanz zwischen Theorie und Praxis in den Waldorfkindergirten ist mitunter
auch ein Personalproblem. Trotzdem ist es notwendig, die gewihlten Schwerpunkte im Alltag kritisch zu
reflektieren.

Ein weiteres Thema, fiir das es sich lohnt einzustehen und welches es wert ist, sich in der Praxis zu fragen,
ob es ausreichend realisiert wird, ist die Ermoglichung des freien Spiels. Gliicklicherweise ist die Phase vorbei,
in der das freie Spiel als etwas galt, bei dem Kinder nichts lernen. Hier waren Waldorfkindergirten in der
Vergangenheit immer starke Vertreter des Freispiels, auch als es nicht en vogue war, dafiir einzustehen. Der
Druck auf das Freispiel ist gegenwirtig subtiler, weil es zum piddagogischen Common sense gehort, kindliche

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 110

Erfahrungen im freien Spiel durch neunmalkluge Kommentare anzureichern. Wenn Kinder Insekten finden
und sie beobachten, wenn Kinder mit Mengen und Teilmengen spielen, wenn sie mit Wasser experimentieren
u. v. m.: fast immer sind Erwachsene mit Kategorisierungen, expliziten Nachfragen oder Erklirungen zur
Stelle, die von den Kindern nicht erfragt worden sind und die die Kinder zudem aus ihren Spielerfahrungen
herausreiflen. Das nichtzu tun, sondern den Kindern in ihrem selbstwirksamkeitsstirkenden Erfahrungsraum
ausreichend Riume der Selbstbildung zuzugestehen, ist etwas, fiir das sich die Waldorfpidagogik starkmacht
und auch in Zukunft starkmachen sollte, auch wenn es gegen den pidagogischen Mainstream geht.

Zum Mut zur Wahrheit gehort aber auch, den Mut zu haben, sich im Angesicht neuer Erkenntnisse
bzw. neuer Perspektiven zu verindern. Mut zur Selbstkritik und Mut zum Hinterfragen der eigenen
angewohnten Denk- und Handlungsmuster ist die Voraussetzung fiir eine sich fortentwickelnde und sich
kontinuierlich verbessernde padagogische Praxis. Ein Beispiel, das fir die Waldorfpidagogik der frithen
Kindheit diesbeziiglich hier herangezogen werden kann, ist die Frage danach, wie partizipativ die tigliche
Praxis ausgerichtet ist (Riipke, 2025). Wo kénnen sich Kinder aktiv einbringen? Wo sind bereits Stirken
im Eingehen auf individuelle Impulse der einzelnen Kinder vorzufinden? Wo werden Kinder (und Eltern)
vielleicht noch tibergangen? Welche Moglichkeiten der entwicklungsangemessenen Teilhabe gibt es? Diese
Fragen gewissenhaft anzugehen, fithrt zu Verinderungen, weil sie Handlungsroutinen und routinierte
Haltungen beleuchten, in denen man sich unter Umstinden bereits eingerichtet hatte.

Uber dieses Beispiel hinaus bleibt es von besonderer Bedeutung, sich nicht allzu gemiitlich einzurichten
in einmal erlernten und praktisch erprobten Routinen und Annahmen. Es besteht sonst die Gefahr, dass
man selbst nicht mehr aus dem gewohnten Raum heraus will und kein anderer mehr hinein mag. Insofern
hilft Umrdumen und Liiften auch in Bezug auf theoretische Konzepte, Haltungen sowie Handlungsmuster.

Ambiguititstoleranz

Zu einer Auseinandersetzung mit dem Mut zur Wahrheit geh6rt zudem die Anerkennung, dass zur Wahrheit
auch die Perspektivitit der Wahrheit gehort. Unterschiedliche Blickwinkel bringen unterschiedliche
Erkenntnisse, ohne dass sie dadurch miteinander konkurrieren. In Bezug auf die Pidagogik kann diesbeziiglich
ausgefithrt werden, dass ein entwicklungspsychologischer Blick auf Kindheit mit Fragen nach Bindung,
Entwicklung und Motivation andere Themen und Erkenntnisse beleuchtet als ein soziologischer Blick auf
Kindheit mit Fragen nach Milieu, Prigungen und Rollenerwartungen. Wieder andere Themen werden
bearbeitet, wenn neurobiologische Fragen nach Verkniipfungen und Lernen gestellt werden, und ginzlich
andere Horizonte tun sich auf, wenn eine idealistische Position eingenommen wird, die den Menschen als
autonomes, sich selbst bildendes und sich selbst hervorbringendes Wesen sieht.

In einer zunehmend komplexen, mit Unsicherheiten verbundenen Welt, die uns als briichig und schwer
iiberschaubar erscheint (Cascio, 2020), ist es zwar verstindlich, sich einfache Wahrheiten zu wiinschen.
Fiir einen souverdnen Umgang mit einer herausfordernden Gegenwart ist allerdings die Anerkennung von
Mehrdeutigkeiten und die Moglichkeit, verschiedene Perspektiven gleichzeitig denken zu kénnen, von
besonderer Bedeutung. Diese sogenannte Ambiguititstoleranz ist ein Schliissel fiir ein Verstindnis der
Mehrdimensionalitit und Multiperspektivitit der Wahrheit und verhindert die Entstehung von Ideologien,
von weltanschaulichen Lagerbildungen und von sich verhirtenden Positionen.

Die Gleichzeitigkeit verschiedener Wahrheiten lisst sich dabei auch im pidagogischen Alltag iiben. So
sehr wir uns bemiihen sollten, eindeutige und fraglose Gewohnheit zu etablieren, die den Kindern helfen,
sich in den Alltagssituationen bei den Mahlzeiten, beim Ankleiden, bei gemeinsamen Aktivitdten usw. zu
orientieren, so sehr miissen wir gleichzeitig anerkennen, dass dasjenige, das fiir die Gruppe und die meisten
Kinder das Richtige zu sein scheint, einzelnen Kindern nicht zutriglich ist. Um den Kindern gerecht zu
werden, sind wir aufgerufen, uns auch in den sogenannten kleinen Momenten des Alltags in einem Aushalten
von Mehrdeutigkeiten zu {iben, sodass fiir das eine Kind gut sein kann, was dem nichsten schadet. Das
bedeutet, die Perspektive des einzelnen Kindes zu iibernehmen und nicht nur etwas Allgemeingiiltiges zu
formulieren, benétigt von uns Ambiguititstoleranz.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Philipp Gelitz: Mut zur Wahrheit 111

Verantwortungsiibernahme

Die Wahrheit gerit {iber das bisher Erwihnte hinaus auch dort unter Druck, wo eine mangelnde
Verantwortungsiibernahme zu konstatieren ist. Es ist eine grofle Diskrepanz identifizierbar zwischen dem,
was wir wissen, und dem, wie wir handeln. Diesem Problem sollten wir uns aktiv stellen.

Ein Beispiel von globaler Bedeutungist die Diskrepanz zwischen Umweltbewusstsein und Umwelthandeln.
Wir leben mit dem Bewusstsein, dass wir uns fiir die Natur, fiir unsere gemeinsame Mitwelt, fir Artenschutz
und Biodiversitit einsetzen miissen, weil wir die Natur als Resonanzhafen erleben, der uns trigt und guttut.
Gleichzeitig leben wir in der Art und Weise, wie wir konsumieren, wie wir uns im Alltag fortbewegen, was
wir unseren Kindern schenken, wie wir in den Urlaub fahren, wie wir einkaufen und uns ernihren einer
Zerstorung dieses Resonanzhafens entgegen. Das instrumentelle Verhiltnis zu den Naturgrundlagen unseres
Daseins im Umwelthandeln steht dem resonanzersehnenden Umweltbewusstsein diametral gegeniiber. Der
Soziologe Hartmut Rosa formuliert dies folgendermafien:

Festzuhalten bleibt, dass die kulturell etablierte Weltbeziehung der Moderne zwischen einem handlungspraktisch
und institutionell dominanten Naturverhilenis, dem Natur als Ressource dient, die es intellektuell zu
beherrschen, technisch zu bearbeiten und 6konomisch zu nutzen gilt, und einem psychoemotionalen
Naturverhiltnis, in dem Natur als primordiale Resonanzsphire fungiert, gleichsam vermittlungslos hin- und
herpendelt. Im Umweltbewusstsein, in der stetig wachsenden Sorge vor der Umweltzerstérung kommt die
(ersehnte) Resonanzbeziehung und die Angst vor ihrem Verlust zum Ausdruck, im Umwelthandeln aber
offenbart sich das stumme Weltverhiltnis. (Rosa, 2016, S. 467).

Ein Beispiel im Kontext der institutionellen Bildung und Erzichung ist das Einstehen fiir gewonnene
entwicklungspsychologische Erkenntnisse. Wenn aus der Bindungsforschung (Ahnert, 2008) und aus der
jahrzehntelangen Praxis (Laewen et al., 2011; Pikler & Tardos, 2014; Winner & Ernst-Doll, 2009) eindeutig
hervorgeht, dass das Sich-Einfinden in eine neue Gruppensituation — je jiinger das Kind ist, umso mehr — ein
Beziehungsaufbau zu einer neu hinzutretenden Bindungsperson ist, der Zeit benotigt: wie setzen wir unser
Wissen in die Tat um? Wie schaffen wir Strukturen, die es ermdoglichen, zeitlich ausgedehnte behutsame
Eingewohnungen stattfinden zu lassen? Wie treten wir gegeniiber zeitlich unter Druck stehenden Familien
auf, um fir eine Bindungsorientierung zu werben, zu der wir uns verantwortungsethisch verpflichtet
fiihlen? Wo diirfen wir Kompromisse machen und wo nicht? Verantwortlichkeit bedeutet hier, eindeutigen
Positionierungen nicht aus dem Weg zu gehen, sondern konkrete Antworten zu finden, die wir ver-antworten
konnen.

Und im privaten Alltag stellt sich die Frage nach verantwortbarem Handeln in gleicher Weise: Wie
stehen wir ein fiir die Bediirfnisse von Kindern, wenn diese unter Druck geraten? Es gibt viele kleine
Grenziiberschreitungen von ungefragten Erziehungstipps tiber ungefragte Geschenke bis hin zu klar
tibergriffigen Streicheleien, die vom Bediirfnis der Erwachsenen ausgehen. Seelische Verantwortlichkeit
bedeutet, der erkannten Wahrheit auch Auswirkungen folgen zu lassen. Ehrlichkeit, Gewissenhaftigkeit und
Wahrhaftigkeit ist mehr als Authentizitit. Es ist die Einsicht, das Notwendige zu tun, statt es zu unterlassen.

Fazit

In grofleren Zusammenhingen, wenn um Humanitit und Umweltschutz sowie um politisches Handeln
geht, gilt es Verantwortung zu tibernehmen. In Alltagssituationen, die uns auch in besonderer Weise
herausfordern konnen, gilt dies gleichermaflen. Der Umgang mit der Wahrheit, also die Anwendung
erworbener Einsichten oder erworbenen Wissens, die Anerkennung von Nicht-Wissen und Unsicherheiten
sowie die Anerkennung von Mehrdeutigkeiten erfordern Wahrhaftigkeit.

Nur wenn Wahrheit eingebettet ist in Offenheit, Phantasie und Kreativitit einerseits und sich duflert
in verantwortungsvollem Handeln andererseits, stehen wir human, weltverbunden und damit ethisch-
moralisch verantwortbar im Leben.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Forum Anthroposophy and Science / Anthroposophie und Wissenschaft 112

Fiir unseren Kopf mag das bedeuten, dass wir ihn nicht nur als Verkniipfungsorgan fiir bereits vorhandene
Erfahrungen und Wissen nutzen, sondern uns kraft unseres Ich 6ffnen und uns tiber bisher gemachte
Erfahrungen erheben und Neues denken. Das heifit, der Kopf sollte nicht nur Kopf sein.

Fiir unsere Handlungen mag das bedeuten, dass wir nicht einfach nur durch Gewohnheit unsere etablierten
Handlungsroutinen ablaufen lassen und uns nur ganz schlafend unbewusst in die Welt hineinbewegen,
sondern dass wir kraft unseres Ich einhaken, irritieren, versuchen, neue Erkenntnisse in unser Handeln zu
integrieren und phantasievoll zu bleiben.

Fiir unser Gefiihlsleben mag das bedeuten, dass wir nicht nur irgendwie gliicklich oder leidvoll Emotionen
ausgesetzt sind, sondern dass wir sie einerseits aufhellen durch eine Reflexion der sich einstellenden Gefiihle
und andererseits auch auf unsere Gefiihle héren, wenn es um ethisch verantwortbares Handeln geht. Mit
klarem Verstand allein lassen sich auch moralisch verwerfliche Handlungen planen und durchfiihren.

Zu einem der Wahrheit verpflichteten wahrhaftigen Handeln ist es notwendig, dass sich die drei Bereiche
Reflexionsebene, Gefiihlsebene und Handlungsebene durchdringen. Dies kann als Kernbotschaft aus dem
14. Vortrag der Allgemeinen Menschenkunde in die pidagogische Praxis hineingetragen werden.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



Philipp Gelitz: Mut zur Wahrheit 113

Literatur
Ahnert, L. (Hrsg.). (2008). Friihe Bindung. Miinchen: Ernst Reinhardt.

Antonovsky, A. (1997). Salurogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundpeir. Tibingen: dgvt-Verlag.

Bembé, B. (2024). Zwischenbericht zum Projeke ,,Gestaltbildung im Lebendigen®.
Anthroposophie, Ostern 2024, 82—84.

Cascio, J. (2020). Facing the age of chaos. Verfiigbar unter:
hteps://medium.com/@cascio/facing-the-age-of-chaos-b00687b1f51d. [abgerufen am 16.07.2025].

Gabriel, M. (Hrsg.).(2014). Der Neue Realismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Gelitz, P. (2024). Den Kopf voll Verantwortung. RoSE — Research on Steiner Education, 15 (1), 90-97.
Gelitz, P. (2025). Bedeutungsvolles Tun. RoSE — Research on Steiner Education, 15 (2), 80-89.

Jaftke, E (1989). Wie wird die Kindergartenarbeit zur ,Hiille“ fiir die Lebenskrifte des Kindes?
Erziehungskunst, 12/1989, 1083-1095.

Laewen, H.-J., Andres, B., Hédervéri-Heller, E. (2011). Die ersten Tage: Ein Modell zur Eingewéhnung in Krippe und
Tagespflege. Berlin: Cornelsen.

Pikler, E., Tardos, A. (Hrsg.). (2014). Miteinander vertraut werden. Freiburg: Arbor.
Rosa, H. (2016). Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung (S. 453—472). Berlin: Suhrkamp.

Riipke, E. (2025). Partizipation in der Waldorfpidagogik. Ein Beitrag zum fachlichen Austausch. Erziehungskunst —
[friihe Kindheit, 10 (2), 18-22.

Steiner, R. (1983). Von Seelenritseln. GA 21. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.
Steiner, R. (1986). Gegenwidrtiges Geistesleben und Erziehung. GA 307. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Steiner, R. (1989). Die piidagogische Praxis vom Gesichtspunkte geisteswissenschaftlicher Menschenerkenntnis.
GA 306. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Steiner, R. (1990). Erziehungskunst. Methodisch-Didaktisches. GA 294. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.
Steiner, R. (1992). Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pidagogik. GA 293. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.

Winner, A., Erndt-Doll, E. (2009). Anfang gut? Alles besser! Ein Modell fiir die Eingewohnung in Kinderkrippen und
anderen Tageseinrichtungen fiir Kinder. Weimar: das netz.

www.rosejourn.com RoSE - Research on Steiner Education Vol.16 No.| 2025



