
Gelitz, Philipp
Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit
Wiehl, Angelika [Hrsg.]: Studienbuch Waldorf-Kindheitspädagogik. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt
2020, S. 58-69. - (UTB; 5475)

Quellenangabe/ Reference:
Gelitz, Philipp: Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit - In: Wiehl, Angelika [Hrsg.]:
Studienbuch Waldorf-Kindheitspädagogik. Bad Heilbrunn : Verlag Julius Klinkhardt 2020, S. 58-69 -
URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-346549 - DOI: 10.25656/01:34654

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346549
https://doi.org/10.25656/01:34654

Nutzungsbedingungen Terms of use
Gewährt  wird  ein  nicht  exklusives,  nicht  übertragbares,  persönliches  und
beschränktes  Recht  auf  Nutzung  dieses  Dokuments.  Dieses  Dokument  ist
ausschließlich für den persönlichen, nicht-kommerziellen Gebrauch bestimmt.
Die  Nutzung  stellt  keine  Übertragung  des  Eigentumsrechts  an  diesem
Dokument  dar  und  gilt  vorbehaltlich  der  folgenden  Einschränkungen:  Auf
sämtlichen Kopien dieses Dokuments müssen alle Urheberrechtshinweise und
sonstigen  Hinweise  auf  gesetzlichen  Schutz  beibehalten  werden.  Sie  dürfen
dieses Dokument nicht in irgendeiner Weise abändern, noch dürfen Sie dieses
Dokument  für  öffentliche  oder  kommerzielle  Zwecke  vervielfältigen,  öffentlich
ausstellen, aufführen, vertreiben oder anderweitig nutzen.

We  grant  a  non-exclusive,  non-transferable,  individual  and  limited  right  to
using this document.
This document is solely intended for your personal, non-commercial use. Use
of  this  document  does  not  include  any  transfer  of  property  rights  and  it  is
conditional to the following limitations: All of the copies of this documents must
retain  all  copyright  information  and  other  information  regarding  legal
protection. You are not allowed to alter this document in any way, to copy it for
public or commercial  purposes, to exhibit  the document in public,  to perform,
distribute or otherwise use the document in public.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-346549
https://doi.org/10.25656/01:34654


58

Philipp Gelitz

Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in 
der Kindheit

Zusammenfassung
Zwei grundlegende thematische Linien zeigen die Besonderheiten des waldorfpäda­
gogischen Zugangs zur Kindheitspädagogik sehr deutlich. Die erste Linie betrifft 
die Bedeutung der sinnlichen Primärerfahrungen für das Ankommen der Person 
im Leib. Hierbei ist vor dem Hintergrund einer phänomenologischen Sinneslehre 
von zwölf Sinnen hervorzuheben, dass die ganz basalen Körpererfahrungen, wie 
z. B. Tastwahrnehmungen oder Bewegungswahrnehmungen, die Grundlage für 
das Selbstgefühl und damit auch für alle weiteren Bildungsschritte darstellen. Die 
zweite Linie zeigt die Bedeutung einer kräftigen Verankerung der verschiedenen 
Vitalfunktionen im Leib auf, die zu einem Freiwerden von seelischen Fähigkeiten 
führt. Mit dem Themenstrang der sieben Lebensprozesse können einzelne Lern­
dispositionen, wie z. B. Aufmerksamkeit oder Interesse, in einen Zusammenhang 
mit bestimmten körperlichen Funktionen, wie z. B. Atmung oder Wärmung, ge­
bracht werden. Dies führt zu einem differenzierteren Blick darauf, welche Lebens­
prozesse sich in der Kindheit leiblich verankern und welche seelischen Fähigkeiten 
angesprochen werden sollten. Eine Kräftigung der Vitalfunktionen kann über die 
Nachahmung angeregt werden und über diesen Umweg zu einer Förderung der 
Lernbereitschaft führen.

1 Einleitung
Die behutsame Entfaltung aller Sinne sowie die Verankerung der Lebensprozes­
se im Leib sind zwei grundlegende thematische Linien, die vielen pädagogischen 
Gestaltungen der Waldorf-Kindheitspädagogik in Krippe, Kindergarten und Hort 
zugrunde liegen. Viele der spezifischen Merkmale waldorfpädagogischer Praxis in 
der Kindheit, wie z. B. freies Spiel, natürliche Spielmaterialien, hauswirtschaftliche 
und handwerkliche Tätigkeiten, rhythmischer Tagesablauf, aber auch künstlerische 
Angebote wie Fingerspiele, Lieder, Kreisspiele, Malen, Wachskneten etc., werden 
dadurch verständlich.



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  59

Die anthropologische Annahme der Waldorfpädagogik, dass ein präexistenter 
geistig-seelischer Wesenskern des Menschen — seine Individualität, sein Ich, sein 
Selbst — sich über die ersten Kindheitsjahre erst langsam in den vererbten Körper 
hineinfindet, d. h. sich inkarniert, findet im Thema Sinnesentwicklung seine päda­
gogisch-praktische Ausformulierung: Der Mensch kommt demnach über die Sinne 
auf der Erde an. Sie sind die Tore der Seele zur Welt der Erscheinungen (Soesmann 
2019). Ihre Entfaltung bestimmt über den Grad an Beheimatungsgefühl, Lebenssi­
cherheit, Selbstvertrauen, Geschicklichkeit und Selbstwirksamkeitserleben. Dieser 
Auffassung folgend ist die Wahrnehmungskompetenz des Kindes und die damit 
einhergehende leibliche Resonanz mit der äußeren Welt die Basis aller weiteren Bil­
dungsschritte. Dieses Einziehen der Individualität in den Leib über breit gefächerte 
sinnliche Primärerfahrungen kann als Konzentrationsprozess von außen nach innen 
aufgefasst werden, den es pädagogisch zu unterstützen gilt.
Die Pflege der Lebensprozesse hingegen hängt mit der Annahme zusammen, dass die 
Lebenskräfte, die den Leib aufbauen, unterhalten und regenerieren, dieselben Kräf­
te sind, die in verwandelter Form der Seele als Vorstellungsvermögen, Denkkraft, 
Erinnerungsfähigkeit usw. zur Verfügung stehen (McKeen 2015). Dieser Themen­
strang fokussiert damit eine entgegengesetzte Entwicklungsrichtung von innen nach 
außen: Lebensprozesse wie beispielsweise Atmung, Ernährung oder Wachstum be­
freien sich demnach im Anschluss an eine Verankerung in der frühen Kindheit teil­
weise aus ihrer Hinwendung zu den leiblichen Funktionen und werden schrittweise 
für kognitive Fähigkeiten und explizites Lernen an das psychische Gefüge entlassen. 
In Bezug auf die didaktische Ausformung haben kindheitspädagogische Fachkräfte 
somit letztlich immer zu reflektieren, ob das räumliche, das zeitliche und das sozial­
emotionale Setting in ausreichendem Maße eine breite Sinnesentfaltung sowie eine 
Festigung des Vitalgefüges im kindlichen Organismus befördert. Das Bildungsver­
ständnis der Waldorfpädagogik offenbart sich durch diese beiden Themenstränge 
besonders deutlich in seiner leibbezogenen und salutogenetischen Ausrichtung — je 
jünger die Kinder, desto mehr.
Vor diesem Hintergrund wird im Folgenden zunächst das phänomenologisch her­
geleitete Sinneskonzept der zwölf Sinne (Steiner 1992b, 105-112) dargestellt und 
insbesondere auf die pädagogische Bedeutung der sogenannten basalen oder unte­
ren Sinne eingegangen. Daran anschließend wird das ebenfalls von Steiner aus­
gehende Konzept der sieben Lebensprozesse (ebd., 112-116) erläutert und gezeigt, 
wie die Waldorfpädagogik der frühen Kindheit und die Anknüpfung daran in den 
ersten Schuljahren und im Hort zu einer Verankerung von Lebensprozessen, d. h. 
zu einem gestärkten Vitalgefüge, und zu einem daraus resultierenden kraftvollen 
Freiwerden von seelischen Fähigkeiten beitragen will.



60 | Philipp Gelitz

2 Die Bedeutung der Sinne
Eine Darstellung der von Steiner ausgehenden Sinneslehre und ihrer besonderen 
pädagogischen Bedeutung für die ersten Kindheitsjahre hat zunächst festzuhalten, 
dass das der Waldorfpädagogik zugrunde liegende Konzept der zwölf Sinne nicht 
etwa von einer eindeutig vorzufindenden Physiologie des Menschen (Brandes u. a. 
2019, 629-789) mit zwölf voneinander abgrenzbaren Sinnesorganen oder zwölf 
verschieden konstituierten Nervenenden abgeleitet ist, sondern eine phänomeno­
logische Perspektive darstellt. Das bedeutet, dass mit der Betrachtung der mensch­
lichen Sinne, wie sie Steiner (2014) angestellt hat und wie sie nachfolgend für die 
Waldorfpädagogik immer wieder aufgegriffen und konkretisiert wurde, die Erfah­
rungsfelder beschrieben werden, die sich der menschlichen Seele über die Wahr­
nehmung darbieten (Auer 2019). Damit stimmt das waldorfpädagogische Sinnes- 
konzept zunächst mit den Ergebnissen der Physiologie überein, geht aber durch 
den erweiterten Fokus auf die seelisch erfahrbaren Erlebnisgebiete darüber hinaus 
und ordnet die Wahrnehmungsfelder in einen anderen begrifflichen Rahmen als 
weithin üblich.

2.1 Die zwölf Sinne
Steiner entwickelte über die Jahre in vielen Vorträgen seine Lehre von den zwölf 
Sinnen, die er als „Sinnesgebiete“ (Steiner 1992b, 112) bzw. „Sinnesbezirke“ (ebd., 
113) bezeichnet. Dabei unterscheidet er drei verschiedene Gruppen von Sinnen: 
Zum ersten die Gruppe derjenigen Sinne, die dem Menschen das eigene Körper­
gefühl bzw. die Stellung des eigenen Körpers zur umgebenden Welt vermitteln. 
Diese vier Sinne sind Tastsinn, Lebenssinn, Eigenbewegungssinn und Gleichgewichts­
sinn. Mit ihnen wird letztlich keine Wahrnehmung der Umgebung ermöglicht, 
sondern eine Selbstwahrnehmung: Der Tastsinn lässt den Widerstand unter der 
Haut erleben, der Lebenssinn (physiologisch: Viszerozeption oder Enterozeption) die 
eigene organische Befindlichkeit, der Eigenbewegungssinn (Propriozeption) vermit­
telt ein Erlebnis der gegenwärtigen Bewegung sowie der Stellung der Glieder, und 
der Gleichgewichtssinn (vestibuläres System) vermittelt die Lage im Raum. Diese 
vier „Körpersinne“ (Auer 2019, 33) werden in der Waldorfpädagogik weithin als 
„basale“ Sinne bezeichnet (Gelitz 2020, 9) bzw. aufgrund der überwiegenden Un­
bewusstheit, mit der ihre Wahrnehmungen erlebt werden, auch als „Willenssinne“ 
(Steiner 1992a, 129).
Als zweites ist die Gruppe derjenigen Sinne zu unterscheiden, mit denen der 
Mensch mehr an die Beschaffenheit der Welt heranreicht, die aber in einer persönli­
chen, sehr gefühlsmäßigen Art erlebt werden: Diese vier Sinne sind der Wärmesinn, 
der Geschmackssinn, der Geruchssinn und der Sehsinn. Durch sie teilt sich die Welt 
in ihrer Vielfältigkeit der Temperaturen, der Geschmäcker, der Gerüche sowie der



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  61

Farben mit und führt zu intensiven sympathischen oder antipathischen seelischen 
Reaktionen, denen man sich kaum entziehen kann. Der Anblick bestimmter Bilder, 
gewisse Gerüche oder Geschmäcker erzeugen mit großer Macht beispielsweise Lust, 
Ekel, Angst oder Freude, sodass die Bezeichnung „Gefühlssinne“ (Steiner 1992a, 
129) verständlich wird.
Eine dritte Gruppe von Sinnen sind diejenigen, mit denen der Mensch noch stär­
ker in die Welt eindringt und Wahrnehmungen von der inneren Beschaffenheit 
der äußeren Umgebung bekommt. Sie lauten: Hörsinn, Wortsinn (bzw. Sprachsinn), 
Gedankensinn und Ich-Sinn. Mit dem Hörsinn kann erlebt werden, wie ein Gegen­
stand von innen her klingt — ein stärkeres Eindringen als bei der Wahrnehmung der 
äußeren Farbe oder des ausströmenden Geruchs. Mit dem Wortsinn (bzw. Sprach­
sinn) ist im Unterschied zur Geräusch- oder Klangwahrnehmung das Vernehmen 
eines Wortes bzw. von Sprache überhaupt gemeint, der eine Struktur zugesprochen 
werden kann. Mit dem Gedankensinn ist das Erfassen dessen benannt, was mit 
Sprache, auch mit bruchstückhafter Sprache, inhaltlich gemeint ist, bzw. welcher 
Gedanke einer dinglichen Konstruktion, wie z. B. einer Uhr, zugrunde liegt; es 
wird also Sinngehalt wahrgenommen. Mit dem Ich-Sinn zuletzt ist das Erlebnis 
gemeint, einen anderen Menschen als ein gegenüber stehendes anderes „Ich“ zu 
erleben, welches als „Du“ bezeichnet werden kann, das weder Tier noch Sache ist, 
und welches einen unverwechselbaren, individuellen und wiedererkennbaren Stil 
prägt. Diese vier Sinne werden auch als „Erkenntnissinne“ (Steiner 1992a, 125) 
bezeichnet. Sie führen zu etwas weniger unmittelbar gefühlsstarken Erlebnissen 
und eher zu Wahrnehmungen davon, wie die Welt strukturiert ist. Dabei ist zu 
beachten, dass Steiner mit Wortsinn (bzw. Sprachsinn), Gedankensinn und Ich-Sinn 
drei Erfahrungsfelder als Sinne benennt, die für gewöhnlich als kognitive Schluss­
folgerungen angesehen werden, auch wenn es wissenschaftliche Bemühungen gibt, 
den Wortsinn bzw. Sprachsinn als eigenständiges sensorisches System aufzufassen 
(Lutzker 2017). Ebenso ist zu beachten, dass für die Körpersinne (Willenssinne), 
die Gefühlssinne und die Erkenntnissinne in waldorfpädagogischen Publikationen 
mitunter eine Einteilung in untere, mittlere und obere Sinne gebräuchlich ist, was 
aber bisweilen als sachfremd und missverständlich kritisiert wird (Auer 2019, 33f).

2.2 Sinnespflege in der Waldorf-Kindheitspädagogik
Unter Berücksichtigung der oben genannten Grundannahme, dass die Individuali­
tät des Kindes erst langsam im vererbten Leib ankommt, kann zunächst die beson­
dere Bedeutung einer nicht reizüberflutenden Umgebung hervorgehoben werden. 
Die Behutsamkeit, mit welcher der Umraum für Kinder gestaltet wird, entscheidet 
dieser Auffassung folgend letztlich darüber, ob die Menge und die Intensität der 
Reize in den bisher gemachten Erfahrungshorizont eingeordnet werden können 
oder ob sie zu einer seelischen Überforderung führen. So gesehen gilt für die Wal-



62  Philipp Gelitz

dorfpädagogik in Bezug auf die sinnliche Umgebung in den ersten Lebensjahren 
zunächst immer: weniger ist mehr — keine Muster an der Tapete, kein Radio im 
Hintergrund, kein Parfum, gewohntes und schwach gewürztes Essen etc.
Als zweites kann die Bedeutung mehrerer zusammengehörender Sinneserfahrungen 
in den Vordergrund gerückt werden. In den einfachsten hauswirtschaftlichen und 
handwerklichen Tätigkeiten, wie z. B. beim Backen, beim Sägen oder bei der Gar­
tenarbeit, wird auf ganz basaler Stufe eine Übereinstimmung und damit eine innere 
Stimmigkeit verschiedener sinnlicher Erfahrungen aus Tast-, Bewegungs-, Tem­
peratur-, Geruchs-, Farb- und Klangerlebnissen erreicht. Diese Kongruenz führt 
— sofern sie nicht in reizüberflutender Intensität erlebt wird — zu einem Erlebnis 
der Mannigfaltigkeit der Welt, zu einem behutsamen Eintauchen in die Mehrdi- 
mensionalität der sinnlichen Erscheinungen und stärkt das Kohärenzerleben. Diese 
Ebene bewahrt ihre Bedeutung bis weit in die Schul- und Hortzeit hinein.
Ein dritter Schwerpunkt der Sinnespflege liegt auf der Bedeutung und besonderen 
Berücksichtigung der vier basalen Körpersinne. Dieses Thema ist ein Kernthema 
der Waldorfpädagogik der frühen Kindheit und bestimmt in entscheidendem Maße 
die pädagogische Praxis in Waldorfkrippen und Waldorfkindergärten. Die gesamte 
räumliche Ausstattung, die vorhandenen Spielmaterialien, die hauswirtschaftlichen, 
handwerklichen und künstlerischen Tätigkeiten sowie der tägliche Kontakt mit 
der Natur, dies alles soll differenzierte Tasterlebnisse ermöglichen, das Selbstgefühl 
stärkende Wahrnehmungen der eigenen Befindlichkeit und des eigenen Kräftever­
mögens zulassen, eine Mannigfaltigkeit an Bewegungserlebnissen befördern sowie 
ein Spiel mit der eigenen Gleichgewichtslage erlauben. Das bedeutet, dass alles Wa­
schen, Putzen, Fegen und Umgraben, das Spiel mit der Erde, der Pfütze und den 
Steinchen, die Erlaubnis zum Klettern und Balancieren sowie die Holzklötze, die 
Kastanien und die Tannenzapfen nicht einer vielleicht nostalgischen Auffassung ge­
schuldet sind, sondern ihren Begründungszusammenhang in der Förderung einer 
breiten und unreflektierten Entfaltung der vier basalen Sinne haben.
Dabei folgt die pädagogische Praxis in Waldorfkindergärten und -krippen in einem 
ersten Schritt der Annahme, dass ein kraftvolles Hineinfinden in den Leib zunächst 
vor allem über diese basalen Sinne stattfinden muss. Eine Mannigfaltigkeit dieser 
Sinneserlebnisse — beim Tasten, bei der Wahrnehmung des inneren Befindens, der 
Bewegung sowie des Gleichgewichts - wird somit als Voraussetzung gesehen, um 
zu differenzierten Wahrnehmungen aller weiteren Sinne zu gelangen, wobei die 
Wahrnehmungen von Auge, Ohr, Nase und Mund selbstverständlich von Anfang 
an genauso vorhanden sind wie die Wahrnehmungen der basalen Sinne. Funktional 
gesehen, bilden die Erlebnisse der basalen Sinne aber das Fundament für die Wahr­
nehmungsbreite in allen anderen Sinnesgebieten. Phänomenologisch wird diese 
Auffassung nachvollziehbar, wenn man bedenkt, wie sehr eine gerichtete Wahrneh­
mung von Farben oder Klängen auf ein Mindestmaß an Behaglichkeitsgefühl, an 
ruhigen Gliedmaßen und einem Gleichgewichtsgefühl ohne Schwindel angewiesen 
ist.



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  63

In einem zweiten Schritt folgt die Pflege dieser basalen Wahrnehmungen für eine 
kräftige Verkörperung im Leib noch zusätzlich dem Gedanken, dass nur aus dem 
Fundament eines satten und positiven Körpergefühls durch gut ausgebildete Kör­
persinne eine gewisse seelische Sicherheit hervorgehen kann (Auer 2007, 71): Weiß 
der Mensch um seine eigene körperliche Grenze sowie um die haptische Beschaf­
fenheit der Welt, so ist dies die leibliche Voraussetzung für eine gesunde seelische 
Abgrenzungsmöglichkeit. Weiß man um die eigene innere Befindlichkeit, ob müde, 
kraftvoll, krank, satt oder durstig, so ist die Basis geschaffen für die innere Formu­
lierung seelischer oder geistiger Bedürfnisse; man lernt zu spüren, wie es einem 
selbst und anderen geht — und was gebraucht wird. Wird die eigene Beweglichkeit 
und die Stellung der eigenen Glieder erlebt, so ist dies die leibliche Grundlage 
für Sicherheit, seelische Beweglichkeit und situationsangemessene Flexibilität. Und 
weiß man als zumeist aufrechter Mensch um die eigene Lage zwischen den drei 
Dimensionen des Raumes, so ist dies die Grundlage für das seelische Erlebnis als 
freier Geist in der Welt zu stehen (Gelitz 2020).
Auch die Waldorfpädagogik im Grundschulalter und im Hort fühlt sich der Stär­
kung und der besonderen Pflege der unteren Sinne verpflichtet, konstituiert sich 
doch entlang dieser basalen Erlebnisse überhaupt erst die Möglichkeit zu einer 
selbstsicheren, abgegrenzten, innerlich beweglichen und sozial verträglichen Auf­
nahme von Bildungsinhalten im engeren Sinne. Die Entwicklung des sogenann­
ten beweglichen Klassenzimmers in den ersten Schuljahren und die größtmögliche 
Freiheit für selbstorganisiertes Spiel und Naturkontakt im Hort berücksichtigt dies 
in besonderem Maße (Auer 2019, 49f).
Eine solche Betrachtung führt konsequent zu Ende gedacht sofort zu einer Ab­
lehnung aller elektronischer Medien in den kindheitspädagogischen Praxisfeldern, 
weil alle drei eben beschriebenen Kennzeichen für ein Sinn-volles Ankommen in der 
Welt mit ihnen nicht gegeben sind und stattdessen die Verkörperung des Selbst be­
hindern. Elektronische und vor allem Bildschirm-Medien sind aus der Perspektive 
des offenen, nicht abgegrenzten Kindes in den ersten Lebensjahren
• erstens zumeist reizüberflutend und damit schlecht in den bisherigen Erfahrungs­

horizont integrierbar,
• zweitens - was viel bedenklicher ist — nicht kongruent in den verschiedenen Sin- 

nesgebieten: Auge und Ohr werden isoliert angesprochen; auditive und visuelle 
Reize stimmen nicht immer überein; Geschmack, Geruch, Wärme/Kälte und 
alle anderen sinnlichen Resonanz-Möglichkeiten verkümmern durch mangelnde 
vernetzte Anregung, sowie

• drittens — was besonders problematisch ist — vollständig anregungslos im Bereich 
der basalen Sinne: Tasterlebnisse sowie Wahrnehmungen des eigenen organischen 
Zustands, der eigenen Bewegungen und des Gleichgewichts finden aufgrund der 
unkörperlichen Vermittlung von Welt über das Medium nicht mehr statt.



64  Philipp Gelitz

Nach waldorfpädagogischer Überzeugung gehen elektronische Medien somit zulas­
ten eines leiblichen Weltkontakts, erschweren damit die Verkörperung des Selbst, 
lassen die mögliche Fülle einer resonanten Weltbeziehung (Rosa 2016) über die 
verschiedenen Wahrnehmungsbereiche auf zwei Sinnesbereiche zusammenfallen 
und belasten die kindliche Seele mit oftmals reizüberflutenden kaum integrierbaren 
Inhalten (siehe Beitrag von Penert und Pemberger in diesem Band).

3 Lebensprozesse und ihre Verwandlung
Die Vitalfunktionen des menschlichen Organismus stehen in einem engen Zusam­
menhang mit den seelischen Möglichkeiten. Die prozesshafte, funktionelle Ebene 
des Vitalen wird in der Waldorfpädagogik als vermittelnde Brücke zwischen dem 
Leib mit seinen Formen und Möglichkeiten einerseits und der Seele mit ihren Er­
lebnissen und Fähigkeiten andererseits betrachtet. Dabei wird hier in einem ersten 
Schritt das Konzept der sieben Lebensprozesse dargestellt und im Anschluss die 
diesem Konzept zugeschriebene Bedeutung für die Waldorf-Kindheitspädagogik 
erläutert.

3.1 Die sieben Lebensprozesse
Die Waldorfpädagogik ragt mit der phänomenologisch hergeleiteten Annahme, 
dass die Lebensprozesse des Menschen sich zunächst im Leib verankern müssen, 
um sich hernach teilweise aus der leibaufbauenden und leibunterhaltenden Funk­
tion zu befreien, weit über gängige Reflexionen zur gesunden Erziehung hinaus. 
Der salutogenetische Ansatz, der in neueren kindheitspädagogischen Publikationen 
einen breiten Raum einnimmt, und vor allem die von Antonovsky (1997) heraus­
gestellten drei Bedingungen für ein hohes Kohärenzerleben, nämlich Bedeutsam­
keit, Verstehbarkeit sowie Handhabbarkeit der Abläufe und Tätigkeiten, als Grund­
pfeiler der waldorfpädagogischen Praxis ausweist (Lang 2015), wird durch diesen 
Themenstrang erweitert.
Eine der möglichen Perspektiven auf das vielschichtige menschliche Vitalgefüge 
- in Steiners Worten „Ätherleib“ (Steiner 1992a, 21) - ist die Betrachtung der 
dieses Vitalgefüge durchziehenden Prozesse. Steiner beschreibt sie nur an zwei 
Stellen seines umfangreichen Werkes, versieht sie dort aber mit einer besonderen 
Bedeutungszuschreibung (Steiner 1992b, 2009). Diese Lebensprozesse, die unab­
lässig im gesamten Organismus „übereinander hinlaufen“ (Steiner 2009, 60), den 
Körper lebendig halten, ihn regenerieren und wachsen lassen, lauten nach Steiner: 
Atmung, Wärmung, Ernährung, Absonderung, Erhaltung, Wachstum und Reproduk­
tion (bzw. Hervorbringung). Dabei ist besonders zu beachten, dass aus einer phäno­
menologischen Perspektive mit dem Begriff Atmung nicht lediglich Lungenatmung 
gemeint ist und mit dem Begriff Wärmung nicht lediglich die Herstellung einer



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  65

adäquaten Hauttemperatur. Vielmehr ist Atmung als Prozess des gesamten Orga­
nismus gemeint, wie er sich in den verschiedensten körperlichen Funktionen, z. B. 
in der Zellatmung, in der Peristaltik, im Schlaf-Wach-Rhythmus, in der Kurve der 
Leistungsbereitschaft über den Tag, zeigt. Es ist damit das vitale Prinzip Rhythmus 
angesprochen. Mit dem Begriff Wärmung kann die Möglichkeit des Organismus 
verstanden werden, sich in ein angleichendes Verhältnis zur Außenwelt zu setzen. 
Dazu gehört, neben einer in etwa immer gleichen Körperkerntemperatur und der 
Möglichkeit zur Abkühlung, auch die Herstellung von für die Gesundheit unerläss­
licher unterschiedlicher Temperaturen in den verschiedenen Organen sowie die 
Möglichkeit zum Schwitzen oder Zittern. Es ist damit das vitale Prinzip des Ver­
hältnisses gekennzeichnet. In ähnlicher Weise kann festgehalten werden, dass der 
Lebensprozess Ernährung nicht nur Nahrungsaufnahme sondern auch den Zell­
stoffwechsel sowie die Aufnahme von Sinnesreizen und damit das vitale Prinzip 
Aufnehmen/Aufspalten meint. Der Lebensprozess Absonderung bedeutet nicht nur 
Ausscheidung oder Sekretion, sondern insgesamt das vitale Prinzip Ordnen/Sortie- 
ren, wie es sich in jeder einzelnen Zelle oder auch bei der Sinnesreizverarbeitung 
zeigt. Der Lebensprozess Erhaltung meint demnach die Regeneration, die Wieder­
herstellung einer bestimmten Form, die Heilung einer Verletzung sowie das Ein­
fügen einer Wahrnehmung in den Erfahrungshorizont und damit das vitale Prinzip 
der (Re-)Integration. Der Lebensprozess Wachstum beschreibt das Längenwachstum 
von Kindern genauso wie das Wachstum von Haaren oder Nägeln, darüber hinaus 
aber auch die Funktionsentfaltung und zunehmende Leistungsfähigkeit der einzel­
nen Organe sowie das Wachstum von neuronalen Strukturen, und meint demnach 
das vitale Prinzip der Erweiterung. Der Lebensprozess Reproduktion beschreibt die 
Erzeugung neuer Zellen, auch neuer Keimzellen und damit der Fortpflanzungs­
fähigkeit, die Herstellung bestimmter Stoffe, Flüssigkeiten, Hormone usw., und 
meint das vitale Prinzip der Hervorbringung. Dabei kann zudem festgehalten wer­
den, dass der Mensch mit den ersten drei Lebensprozessen Atmung, Wärmung und 
Ernährung auf die Außenwelt reagiert bzw. Anteile der Welt in sich aufnimmt, dass 
er mit dem Lebensprozess Absonderung sich selbst begegnet, indem er selber sortie­
ren muss, was behalten wird und was nicht integriert werden soll, und dass mit den 
Lebensprozessen Erhaltung, Wachstum und Reproduktion der Welt ein veränderter 
menschlicher Leib und veränderte Handlungsmöglichkeiten entgegengebracht 
werden (Gelitz & Strehlow 2018, 77f).

3.2 Das Freiwerden von Lebenskraft
Die Frage, welche seelischen Fähigkeiten, Lernprozesse oder persönlichen Poten­
ziale der Weltaneignung in welchem Zusammenhang mit den einzelnen Lebens­
prozessen stehen, wird von unterschiedlichen Autoren zwar ähnlich, aber begrifflich 
nicht immer ganz identisch beantwortet (Gelitz & Strehlow 2018; van Houten &



66  Philipp Gelitz

Pannitschka 2018; Rawson 2018). Es handelt sich jedoch bei allen bisherigen Ver­
ständnisbemühungen um phänomenologische Betrachtungsweisen, die die beob­
achtbaren Zusammenhänge und Erlebnisse im Sinne eines heuristischen Rahmens 
begrifflich fassbar zu machen versuchen, da empirische Daten aus medizinischer, 
psychologischer oder pädagogischer Forschung zu diesem Thema nicht vorliegen. 
Es wird an dieser Stelle eine der möglichen Zuordnungen zwischen Lebensprozes­
sen und seelischen Möglichkeiten dargestellt (Gelitz & Strehlow 2018): Aus dem 
Lebensprozess Atmung, d. h. aus dem vitalen Prinzip Rhythmus, befreit sich mit 
der Zeit die Möglichkeit zu gerichteter Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Aus 
dem Lebensprozess Wärmung, d. h. aus dem vitalen Prinzip des Verhältnisses, be­
freit sich langsam die Möglichkeit zu Interesse und Begeisterung. Und aus dem 
Lebensprozess Ernährung, d. h. aus dem vitalen Prinzip Aufnehmen/Aufspalten, 
entwickelt sich die Möglichkeit zu Aufnahmebereitschaft und innerer Verbindung. 
Auch die anderen Lebensprozesse stehen in einem solchen Verhältnis zu gewissen 
seelischen Fähigkeiten und Lerndispositionen, wobei immer gemeint ist, dass eine 
seelische Fähigkeit dann geboren wird, wenn sich der Lebensprozess im Organis­
mus verankert hat und weitgehend störungsfrei abläuft. Leitgedanke bei dieser Zu­
ordnung ist die Überlegung, dass genau diejenige Kraft sukzessive an das seelische 
Gefüge entlassen wird, die bereits auf der leiblichen Seite beim jeweiligen Lebens­
prozess als Qualität erlebbar ist:

Atmung — Wahrnehmung, Aufmerksamkeit, Konzentration

Wärmung — Interesse, Begeisterung, Anpassungsfähigkeit

Ernährung — Aufnahmebereitschaft, innere Verbindung

Absonderung - Ordnen, Sortieren, Analysieren

Erhaltung — Erinnern, (Re-) Integrieren

Wachstum — Üben, Erweitern, Vervollkommnen

Reproduktion — Ideenbildung, Neues Schöpfen, Erfinden

Vor dem Hintergrund der phänomenologisch unmittelbar nachvollziehbaren An­
nahme, dass Lebensprozesse in einem engen Zusammenhang mit dem mentalen 
Leistungsvermögen stehen — z. B. bei Krankheit, wenn alle Lebenskraft der Regene­
ration zufließt und keine Kraft für anderes zur Verfügung steht — bedeutet das: Je 
rhythmischer die Lebensführung, je zuverlässiger die Atmung, je regelmäßiger die 
Peristaltik usw., desto besser können sich gegen Ende der Kindergartenzeit Wahr­
nehmungskompetenz und Aufmerksamkeit befreien: Das Kind lernt auch seelisch 
zwischen innen und außen zu pendeln — bzw. zu atmen. Je besser die Durchblutung 
und damit das gesunde Verhältnis zur Außenwelt gelingt, desto stärker erscheint im 
seelischen Gefüge die Entsprechung: Das Kind kann sich für etwas interessieren, 
begeistern und wird anpassungsfähig, wenn es sich von innen selber gut durchwär-



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  67

men kann. Und je störungsfreier die Ernährung vonstattengeht, je besser gekaut 
und vom Magen zerkleinert werden kann, und je besser verschiedene Sinnesreize 
aufgenommen werden können, ohne zu einer Überforderung zu werden, desto si­
cherer gelingt auch die Aufnahme und innere Verbindung mit Inhalten, ohne dass 
alle Erlebnisse gleich zu viel werden.
Diese Zusammenhänge können in der angedeuteten Art für alle sieben Lebens­
prozesse ausführlich ausformuliert werden (ebd.) und führen zu folgender pädago­
gischer Forderung an die kindheitspädagogischen Praxisfelder: Jeder Lebensprozess 
muss sich zunächst im Leib verankern, muss lernen, autonom zu wirken und sich 
zu individualisieren. Der Säugling kommt ohne Möglichkeit zur Eigenwärmung, 
mit kleiner Lunge und schnellem Puls auf die Welt und kann nichts verdauen außer 
Muttermilch. Von diesem Ausgangspunkt aus verändert sich das leibliche und vita­
le Gefüge allmählich, und es kommt im Verlauf der Kindheit zu einem Freiwerden 
von seelischen Möglichkeiten und Lerndispositionen, die in einem engen Zusam­
menhang mit den sieben Lebensprozessen stehen. Sind bestimmte Fähigkeiten frei 
geworden, so müssen sie angesprochen werden, sind sie noch nicht geboren, so 
ist zunächst die leibliche Seite, also die Verankerung und Autonomisierung der 
Lebensprozesse über die Nachahmung, zu stärken. Eine noch nicht frei gewordene 
Fähigkeit sollte also auch noch nicht gezielt gefördert werden, da dies zulasten der 
Gesundheit gehen wird. Förderung von gerichteter Wahrnehmung und Aufmerk­
samkeit sähe somit so aus, dass der Alltag so weit als möglich rhythmisch und at­
mend gestaltet wird. Und der Abbau von Interesselosigkeit wäre über eine wärmere 
Gestaltung des Tages bis hin zu Fragen der Kleidung und mehr körperlicher Ertüch­
tigung zu erreichen. Da die grundsätzliche Lerndisposition in der frühen Kindheit 
die Nachahmung von Vorbildern ist, sollte die gesamte Umgebung im Säuglings-, 
Krippen- und Kindergartenalter rhythmisch, erwärmend und stoffwechselanregend 
gehalten sein. Es sind Vorbilder für Ernährung (z. B. Kochen), Vorbilder für Ab­
sonderung (z. B. Aufräumen), Vorbilder für Erhaltung (z. B. Reparieren) usw. zu 
finden, die über die Nachahmung das vitale Gefüge stärken, und über diesen Um­
weg Aufnahmebereitschaft, seelische Ordnung, Erinnerungsfähigkeit usw. fördern. 
Wo im Grundschulalter Defizite im Bereich dieser seelischen Möglichkeiten festzu­
stellen sind, sollten Unterrichtsgestaltung und Hortpädagogik die Lebensprozesse 
im äußeren Raum repräsentieren, da die Nachahmung mit Schuleintritt bei weitem 
nicht so weit überlagert ist, dass sie nicht pädagogisch wirksam wäre. Eine kinder­
gartenähnliche pädagogische Gestaltung mit Brötchen backen, Wäsche waschen, 
Holz sägen und Kreisspielen wird hier in den ersten Schuljahren die beste Nach­
reifung erreichen können. Ein moralischer Appell an Konzentration, Interesse und 
Aufnahmebereitschaft wird wohl eher erfolglos bleiben — und zur Demotivierung 
beitragen.
Die Lernbereitschaft des Schulkindes fußt dieser Auffassung folgend auf den sich 
verwandelnden Lebensprozessen, die dann „nur einen Rest noch zurücklassen für



68  Philipp Gelitz

die organische Tätigkeit und sich metamorphosieren, umwandeln zu einem [...] 
metamorphosierten Seelenleben des Kindes“ (Steiner 1979, 96). Das waldorfpäda­
gogische Schlagwort von der „Geburt des Ätherleibes“ um das siebte Jahr herum 
wird so in siebenfach differenzierter Weise besser verständlich, da genauer wahr­
genommen werden kann, welche Fähigkeiten bereits geboren, d. h. frei geworden, 
sind und welche noch nicht. Das Thema der sieben Lebensprozesse und der sich 
daraus befreienden Fähigkeiten kann somit zu einem differenzierteren diagnosti­
schen Blick in Bezug auf Fragen der Schulbereitschaft verhelfen und erklärt zudem 
die außerordentlich starke Zurückhaltung gegenüber kognitiver Förderung in der 
vorschulischen Waldorfpädagogik.

4 Fazit
Der Weg vom in der Welt aufgehenden, überall mitschwingenden Kleinkind, das 
die eigene körperliche Grenze nicht kennt, kaum innere Abgrenzungsfähigkeit be­
sitzt und wenig geschickt ist, zum breit wahrnehmenden und körperlich wendigen 
Schulkind führt über die Erfahrungsfelder der verschiedenen Sinnesbezirke - und 
innerhalb derer vor allem über die basalen Eigenwahrnehmungen. Die Sinne kön­
nen somit bildhaft aufgefasst werden als diejenigen Ösen, in die sich die Individua­
lität des Kindes einhakt, um sich von außen nach innen in den Leib hineinziehen 
zu lassen: vom zerstreuten Selbst zum verkörperten Selbst.
Der Weg von einer körperlich-vitalen Verfasstheit, überhaupt erst einmal Durch­
blutung, Stoffwechsel und Wachstum störungsfrei stattfinden zu lassen, hin zu 
einer aufmerksamen, interessierten, aufnahmebereiten und übungswilligen seeli­
schen Konstitution im Grundschulalter führt über das Mitleben in einer rhyth­
mischen, erwärmenden, ernährenden sowie gut sortierten und gepflegten pädago­
gischen Umgebung, die über die Nachahmung auf die Lebensprozesse gesundend 
zurückwirkt. Das so gestärkte Vitalgefüge entlässt demnach in der Folge bestimmte 
Fähigkeiten an die Seele von innen nach außen.
Diese beiden Entwicklungsrichtungen sind in gewisser Weise anschlussfähig an 
gegenwärtige Diskurslinien: Die pädagogische Bedeutung der Sinne und der un­
reflektierten Primärerfahrungen werden ebenfalls in der Hirnforschung und der 
Embodiment-Konzeption hervorgehoben. Und der Fokus auf eine an nachhaltiger 
Gesundheit ausgerichtete Pädagogik fügt sich problemlos in Auseinandersetzungen 
zum Thema Salutogenese ein. Jedoch mit der Vorstellung einer vorgeburtlich exis­
tenten Person, die sich über die Sinne in den vererbten Körper und die materielle 
Welt hineinlebt, sowie mit der Vorstellung einer Lebenskraft, die als geistige Entität 
namens „Ätherleib“ zum einen den Körper formt und unterhält und zum anderen 
dem Menschen als freigewordene seelische Kraft zur Verfügung steht, erweitert die 
Waldorfpädagogik solche pädagogisch-anthropologischen Überlegungen um eine 
spirituelle Dimension, die ihr gänzlich eigen ist. Dies führt zu einer herausgeho-



Sinnesentwicklung und Lebensprozesse in der Kindheit  69

benen Stellung der Waldorfpädagogik innerhalb erziehungswissenschaftlicher und 
kindheitspädagogischer Auseinandersetzungen und zu ihrem unverwechselbaren 
ideellen Anspruch und praktischen Ausdruck.

Weiterführende Literatur
Auer, Wolfgang-M. (2007): Sinnes-Welten. Die Sinne entwickeln, Wahrnehmung schulen, mit Freude 

lernen. 4. Auflage. München: Kösel.
Gelitz, Philipp & Strehlow, Almuth (2018): Die sieben Lebensprozesse. Grundlagen und pädagogische 

Bedeutung in Elternhaus, Kindergarten und Schule. 2. Auflage. Stuttgart: Freies Geistesleben.

Literatur
Antonovsky, Aaron (1997): Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Tübingen: dgvt.
Auer, Wolfgang-M. (2019): Entwicklung und Pädagogik der Sinne. In: Wiehl, Angelika & Auer, Wolf- 

gang-M. (Hrsg.): Kindheit in der Waldorfpädagogik. Weinheim: Beltz Juventa, 31-50.
Brandes, Ralf & Lang, Florian & Schmidt, Robert F. (Hrsg.) (2019): Physiologie des Menschen: mit 

Pathophysiologie. 32. Auflage. Berlin: Springer.
Gelitz, Philipp (2020): Ein sinn-voller Start in die Welt. In: Erziehungskunst frühe Kindheit, Frühling 

2020, 4-10.
Houten, Coenraad van & Pannitschka, Sophie (2018): Erwachsenenbildung als Willenserweckung. 4. 

Auflage. Stuttgart: Freies Geistesleben.
Lang, Peter (2015): Erziehung im Vorschulalter: Salutogenese und Kompetenzbildung. In: Compani, 

Marie-Luise & Lang, Peter (Hrsg.): Waldorfkindergarten heute. Eine Einführung. 2. Auflage. Stutt­
gart: Freies Geistesleben, 34-62.

Lutzker, Peter (2017): Der Sprachsinn. Sprachwahrnehmung als Sinnesvorgang. 2. Auflage. Stuttgart: 
Freies Geistesleben.

McKeen, Claudia (2015): Die Metamorphose von Wachstumskräften in Denkkräfte. In: Compani, Ma- 
rie-Luise & Lang, Peter (Hrsg.): Waldorfkindergarten heute. Eine Einführung. 2. Auflage. Stuttgart: 
Freies Geistesleben, 65-80.

Rawson, Martyn (2018): A complementary theory of learning in Waldorf pedagogical practice. In: 
RoSE - Research on Steiner Education 9 (2), 1-23. Online unter: https://www.rosejourn.com/index. 
php/rose/article/view/473/429. (Abruf: 28.03.2020).

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Soesmann, Albert (2019): Die zwölf Sinne. Tore der Seele. 9. Auflage. Stuttgart: Freies Geistesleben.
Steiner, Rudolf (1979): Anthroposophische Menschenkunde und Pädagogik. 1923-1924. GA 304a. 

Dornach: Rudolf Steiner Verlag.
Steiner, Rudolf (1992a): Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pädagogik. 1919. GA 293. 9. 

Auflage. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.
Steiner, Rudolf (1992b): Das Rätsel des Menschen. Die geistigen Hintergründe der menschlichen Ge­

schichte. 1916. GA 170. 3. Auflage. Dornach: Rudolf Steiner Verlag.
Steiner, Rudolf (2009): Anthroposophie. Ein Fragment. 1910. GA 45. 5. Auflage. Dornach: Rudolf 

Steiner Verlag.
Steiner, Rudolf (2014): Zur Sinneslehre. Themen aus dem Gesamtwerk 3. Ausgew. und hrsg. von C. 

Lindenberg. 6. Auflage. Stuttgart: Freies Geistesleben.

https://www.rosejourn.com/index

