
Wanning, Berbeli; Wanning, Clara
Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur. Empathiestrategien einer
tierischen Transferfigur im Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang
Hoiß,  Christian  [Hrsg.];  Schluchter,  Jan-René  [Hrsg.]:  Tiere  -  Medien  -  Bildung.  Mediendidaktische
Annäherungen  an  die  Cultural  Animal  Studies.  München  :  kopaed  2024,  S.  87-99.  -  (Tiere  -  Medien  -
Bildung; 2)

Quellenangabe/ Reference:
Wanning, Berbeli; Wanning, Clara: Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur.
Empathiestrategien einer tierischen Transferfigur im Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang - In: Hoiß,
Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien - Bildung. Mediendidaktische
Annäherungen an die Cultural Animal Studies. München : kopaed 2024, S. 87-99 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-347304 - DOI: 10.25656/01:34730

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-347304
https://doi.org/10.25656/01:34730

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



87
Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur
Empathiestrategien einer tierischen Transferfigur im 
Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang

Berbeli Wanning & Clara Wanning

Empathie ist eine entscheidende Kompetenz, die Menschen zur erfolgreichen Kommunika-
tion und Interaktion befähigt. Empathie hilft, die eigene Perspektive zu wechseln und die In-
nensicht des Gegenübers nachzuvollziehen, um Verhalten und Handlungsweisen verstehen 
zu können. In der Realität bleiben die Erkenntnisse über den Gefühlszustand einer/s anderen 
auf deren/dessen Kooperation angewiesen: Was und wieviel wird darüber mitgeteilt? Eine 
Perspektivenübernahme wird möglich aufgrund der zu erlernenden Fähigkeit, sich in andere 
Perspektiven hineinzudenken, um so fremde Denk- und Handlungsweisen nachvollziehen 
zu können. Die Perspektive eines anderen Wesens wird auf diese Weise reflexiv erfahrbar 
und kann in dem eigenen Denken, Fühlen und Handeln berücksichtigt werden (vgl. Rietz 
2017, 89). Empathie geht über die Perspektivenübernahme hinaus, da sie den mentalen 
Zustand einer anderen Person direkt erfahrbar macht. Literatur und Film bieten hier noch 
mehr Möglichkeiten des Erlernens von Empathie durch wechselnde Erzählweisen und 
Darstellungsformen, die Innensichten unterschiedlicher Protagonist:innen hervorzuheben. 
Insofern verhilft narrative Empathie (vgl. Breithaupt 2009; Breyer 2015) zu mehr Verständnis 
und zur besseren Ergründung von Emotionen, was wiederum zur Perspektiverweiterung 
des Lese- bzw. Filmpublikums beiträgt. 

In der fiktionalen Welt kann die Innensicht nicht-menschlicher Lebewesen sprachlich und 
bildnerisch dargestellt werden, was in der Lebenswelt nicht möglich ist. Für Kinder und Ju-
gendliche bedeutet dies, dass sie in der Auseinandersetzung mit einschlägigen Texten und 
(Animations-)Filmen mittels narrativer Empathie die Begrenzungen des anthropozentrischen 
Denkens überwinden und die Perspektiven nicht-menschlicher Lebewesen kennenlernen 
und nachvollziehen können. Der folgende Beitrag untersucht die Wirkungsweise der narra-
tiven Empathie exemplarisch anhand des Films Spirit, der wilde Mustang und thematisiert in 
diesem Zusammenhang die Bedeutung und Funktion tierischer Identifikationsfiguren für 
die kognitive und emotionale Entwicklung von Kindern am Beispiel des Pferdes. 

Warum Pferde?

Dem Pferd werden schon von jeher viele positive Attribute zugeschrieben: Es ist schnell 
wie der Wind, größer und stärker als der Mensch, edel und freiheitsliebend und dabei doch 
gutmütig, sanft und loyal. Nicht selten wird das Pferd als dem Menschen ebenbürtig oder 
gar überlegen dargestellt (vgl. Peters 2015, 120). Aufgrund dieser Eigenschaften ist es ein 



Berbeli Wanning & Clara Wanning

88
beliebtes Identifikationstier (vgl. ebd., 121): „The horse is a larger mammal with whom the 
children can identify, one with whom he can rest with utter security. […] [They] want horse 
stories because they need what the horse symbolizes.“ (Poll 1961, 473) Pferde gehören dar-
über hinaus zu den Tieren, deren Existenz eng und auf vielerlei verschiedene Arten mit dem 
Kulturraum der Menschen verbunden ist – zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen 
Kulturen. Das Pferd eignet sich daher besonders als kultureller Beobachter oder Vermitt-
ler – es ist überall dabei. Tiere im Allgemeinen bieten eine scheinbar außermenschliche 
Perspektive, die daher vermeintlich ehrlich auf menschliches Fehlverhalten blicken lässt: 

„Using a horse as a narrator thus not only ensures greater empathy from the reader, but 

at the same time serves to expose human folly. Thus the horse is a powerfully ambivalent 

agent who engages us emotionally and may raise an awareness of our responsibility 

towards animals in our care.“ (Peters 2015, 121) 

Besonders sprechende Tiere können die Aufmerksamkeit von Kindern auf sich ziehen. Für 
Kinder ist jedoch nicht nur die Botschaft des Gesprochenen relevant, sondern auch die 
jeweils sprechende Spezies. In Bezug auf Pferde folgt daraus, dass die diesen Tieren bereits 
äußerlich zugeschriebenen Attribute sowie die Sehnsüchte, für die sie als Projektionsraum 
dienen, durch die Sprache ergänzt werden: Pferde werden, wenn sie sprechen, zu einem 
veritablen Gegenüber der verbalen und non-verbalen Kommunikation, auf die sie sich 
ebenso verstehen. Sie offenbaren damit zugleich ihre Gedanken, geben ihr Innenleben preis. 
Sprechende Tiere wirken deshalb besonders anziehend auf Kinder, weil sie ihre Fantasiewelt 
und Vorstellungsbildung berühren. Kinder empfinden die Übertragung der menschlichen 
Sprach- und Denkfähigkeit auf ein nicht-menschliches Wesen in einem narrativen Umfeld 
als legitim. Die Mitteilung des sprechenden Tieres halten sie für besonders authentisch. Die 
allen Kindern angeborene vorstrukturierte Empathie kann sie sogar bis an die Grenze der 
Identifikation mit dem sprechenden Tier führen (vgl. Dichtl 2008, 13).

Gegenwärtig lohnt es sich, vor dem Hintergrund von Geschlechterrollendiskursen speziell 
die Wahl des Pferdes als Identifikationstier vorab zu reflektieren. Einerseits werden gerade 
Pferde ab einer gewissen Altersgruppe (und oft auch darüber hinaus) als ‚mädchenhaft‘ 
angesehen – Jungen könnten daher dazu neigen, das Pferd als Empathiefigur eher abzu-
lehnen. Gleichzeitig ist die feminine Attribuierung des Pferdes settingabhängig: Als Begleiter 
des Cowboys oder Schlachtross des Ritters ist es bei vielen Jungen noch gerne gesehen. 
Andererseits sind die Eigenschaften des Pferdes – groß, stark, ausdauernd – oft maskulin 
konnotiert. Das Pferd bietet so auch eine positiv-männliche Identifikationsmöglichkeit für 
Jungen: 

„A gender conscious perspective surely also allows us to focus on the masculinity of the 

horse as a main protagonist and the positive connotation of their power and intelligence, 

while human masculinity is often constructed rather negatively in these texts […]. The 

male horse becomes the better man.“ (Peters 2015, 122)



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

89
Abgesehen von ihrer interessanten Stellung innerhalb von Geschlechterdiskursen fungiert 
das Pferd auch häufig als Bote der Natur und nimmt die Stelle eines Weltenwandlers ein, ist 
es doch eindeutig ein Naturwesen, das allerdings eng in die menschliche Kultur integriert 
wurde. Nach Tompkins symbolisieren Pferde ein Bedürfnis nach einer Verbindung zur Natur 
und zur Wildnis. Sie erfüllen eine Sehnsucht nach einer anderen Existenzweise, die antimodern, 
antiurban und antitechnologisch ist, ohne Autos, Telefon und Strom (vgl. Tompkins 1992, 93). 
Unter allen Lebensumständen, die der Pferdefigur zur Verfügung stehen, erfüllt wohl keines 
dieses Symbol so sehr wie die Figur des Wildpferdes, welches besonders in der Variante des 
Mustangs bekannt geworden ist. Die Mustangs – ihrerseits Nachfahren von entlaufenen do-
mestizierten Pferden, die die Europäer:innen auf den amerikanischen Kontinent brachten – sind 
zum Symbol der Freiheitsliebe und Wildheit geworden. Gleichzeitig wurde ihr Lebensraum 
durch die Urbanisierung und Industrialisierung auf weitestgehend unbewohnten oder nur 
dürftig von amerikanischen Ureinwohner:innen besiedelten Gebieten massiv bedroht und ist 
heute zu einem Bruchteil des Ehemaligen zusammengeschrumpft. Als Mythenfigur kämpft 
der Mustang – mittlerweile weitgehend aussichtslos – gegen eine „Hyper-Kulturalisierung“ 
des Naturraums, der gar nur mit seiner Hilfe erst vom Menschen erschlossen werden konnte.

Fallbeispiel Spirit

Bei Spirit, Stallion of the Cimarron (OT) handelt es sich um einen an Kinder gerichteten Animati-
onsfilm von Dreamworks aus dem Jahr 2002 mit einer Spielzeit von 80 Minuten. Regie führten 
Kelly Asbury und Lorna Cook. Die Handlung spielt in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
und folgt dem jungen und abenteuerlustigen Mustanghengst Spirit, der mit seiner Herde 
in der Wildnis aufwächst. Eines Tages entdeckt er eine Gruppe Soldaten, die in einem Wald 
kampieren. Aus Neugier nähert sich Spirit ihnen, weckt die Truppe jedoch auf und wird von 
ihr gefangen und zum Fort mitgenommen, wo er mit brachialen Methoden gefügig gemacht 
werden und fortan als Kavalleriepferd dienen soll. Spirit wehrt sich und entkommt gemeinsam 
mit dem jungen Lakota Little Creek, der ebenfalls vom Regiment gefangen genommen wurde. 
Little Creek lebt mit seinem Stamm ein naturverbundenes und friedliches Leben, möchte 
Spirit aber ebenfalls als Reittier nutzen. Obwohl beide eine zarte Freundschaft entwickeln 
und Spirit sich in Little Creeks Stute Rain verliebt, zieht es den Hengst zurück in die Freiheit. 
Doch die Soldaten des Forts, allen voran der kaltherzige Colonel, sind Spirit und Little Creek 
stets auf den Fersen. Nach einer letzten, actionreich inszenierten Verfolgungsjagd entkommen 
die beiden dem Colonel endgültig, Spirit und Little Creek kehren zu dessen Stamm zurück. 
Dort führt Little Creek Spirit wieder mit seiner geliebten Stute Rain zusammen und entlässt 
beide Pferde in die Freiheit, da er eingesehen hat, dass Spirit ein Wildpferd bleibt und zu seiner 
Herde gehört. Spirit und Rain kehren auf die grüne Prärie zurück zur Herde in ein Happy End.

Spirits emotionale Höhe- und Wendepunkte werden durch Liedeinlagen mit ausschließlich 
Spirit als lyrischem Ich hervorgehoben. Im Original leiht Bryan Adams Spirit seine Gesangs-
stimme, in der deutschen Synchronisation Hartmut Engler von der Band Pur. Die Geographie 



Berbeli Wanning & Clara Wanning

90
des Films ist zuweilen etwas unübersichtlich, lässt sich jedoch etwa im Zentrum der USA 
verorten. Der Film wurde u. a. 2003 für den Oscar nominiert und gewann den Western 
Heritage Award des National Cowboy & Western Heritage Museums. 

Pferdefigur als Erzählinstanz

Der Mustanghengst Spirit ist Protagonist und zugleich Ich-Erzähler des Films und teilt seine 
Gedanken und Gefühle über einen inneren Monolog in Form eines Voice-Overs mit. Spirit 
ist handlungsmächtig und als Figur proaktiv, er steht im Zentrum der Handlung, die stets 
seinem Aufenthaltsort folgt und von ihm beeinflusst und auch getragen wird. Er ist somit 
die Hauptfigur der Geschichte. 

Taking the unaccustomed perspective of a horse, it becomes possible to spell out the 

message of these texts which is to reject our continuous exploitation of nonhuman 

partners in life. […] However, […] stories can never be anything but anthropomorphic, 

the stories do anthropomorphise horses, which do represent human qualities worth 

striving for but hard to archieve. The crux of representation cannot after all be argued 

away […].“ (Peters 2015, 117) 

Obwohl Protagonist, spricht Spirit innerhalb der Diegese nicht; seine konkreten Gedanken 
sind nur dem Publikum zugänglich. Mit den anderen Figuren – Menschen wie Tieren – 
kommuniziert Spirit ausschließlich über Mimik, Gestik und Tierlaute. Daher muss Spirits Art 
der Kommunikation mit anderen Figuren von den Zuschauenden aufmerksam interpretiert 
werden: „Direct speech is turned into perceiving and interpreting – internally representing 
– human and other animal action.“ (ebd., 115) Spirit stellt sich durch seinen inneren Mono-
log für das Publikum anthropomorphisierter dar, als er es innerhalb der Diegese ist. Spirits 
Gedanken sind nur dem Publikum bekannt, nicht jedoch den anderen Figuren. Auch sie 
müssen Spirits Verhalten hochgradig interpretieren. Die Gedanken der anderen Pferdefi-
guren können nur gemutmaßt werden, werden sie doch nur durch Mimik und Gestik oder 
Spirits Interpretation kommuniziert. 

Das Konzept der narrativen Empathie nach Thiemo Breyer kann erklären, weshalb diese an 
sich komplexe Anlage von innerem und äußerem Geschehen für Kinder so verständlich 
bleibt, dass ihnen die Interpretationen gelingen und sie der Handlung weiter folgen können 
sowie die Figuren in ihrem Verhalten verstehen. Breyer geht davon aus, dass „Erzählungen 
einen wichtigen Beitrag zu dem komplexen Prozess des empathischen Verstehens leisten 
und zugleich als Verarbeitung und Explikation von Erfahrung fungieren“ (Breyer 2015, 249). 
Breyers Begriff von Narration ist hier sehr breit gefasst. Er schließt nicht nur Erzählungen in 
Wort, Bild und Film ein, sondern auch im Sinne einer „vorprädikativen Strukturiertheit von 
Erfahrung“ (ebd., 251). Narrative Empathie ist demzufolge ein emotional-kognitiver Prozess, in 
dem die vier Bewusstseinsmodalitäten Erinnern, Imaginieren, Fühlen und Denken verbunden 
sind. Gerade die imaginative Empathie entwickelt sich für die Figuren und mit den Figuren. 



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

91

Nimmt man nun Breyers Theorie narrativer Empathie zusammen mit Dichtls Ausführungen 
zur Authentizität des sprechenden Tiers im narrativen Umfeld in den Blick, so passt dies 
genau zu Spirits verschiedenen Kommunikationsformen, die innere (Gedanken)Sprache, 
tierische Laute und, wenn auch selten, gesprochene Sprache (Beispiel s. u.) kombinieren. 
Für die Kinder ergeben sich daraus wiederum plurale Perspektiven, die in der Summe ihr 
Verständnis für nicht-menschliche Lebensformen unterstützen. Beim Film kommt zusätzlich 
zu den bewegten Bildern die Musik dazu, die das Gesamtsetting abrundet.

Gleichzeitig wird an vielen Stellen auf den inneren Monolog verzichtet und Gefühle über 
Mimik, Gestik und musikalische Untermalung kommuniziert. Das Filmpublikum muss so 
selbst die Leerstellen füllen, die durch den Mangel an konkreten Informationen entstehen. 
Die Emotionen der Pferde in Spirit werden jedoch überdeutlich dargestellt: Sie machen 
mehr Geräusche, als Pferde tatsächlich von sich geben, ihre Mimik und Körpersprache ist 
cartoonhaft überzeichnet, wirkt jedoch innerhalb der Animationsästhetik nicht übertrieben. 
Zusätzlich wurden Spirit Augenbrauen gegeben, um die Gesichtsmimik deutlicher animieren 
zu können – nicht unüblich für animierte Tierfiguren.

Eine Bewertung der Bedeutung, die Spirits besondere Fähigkeit der inneren Gedanken-
sprache für die Entwicklung der Empathie hat, lässt sich aus der Weiterentwicklung des 
Begriffs der narrativen Empathie nach Thiemo Breyer, den drei Dimensionen der Empathie 
herausarbeiten, die zueinander in einer sich verstärkenden Wechselwirkung stehen. Breyer 
unterscheidet zwischen der leiblich-körperlichen, der affektiv-emotionalen und der kog-
nitiven Dimension (vgl. Breyer 2020, 16). Erstere wird benötigt, um Mimik, Gestik, Haltung, 
Gang sowie Ausstrahlung des Gegenübers wahrnehmen und deuten zu können. Deshalb 
braucht die Figur Spirit Augenbrauen, die Pferde nicht haben, aber ohne die die Kinder die 
Mimik der Figur kaum deuten können. Deshalb sind Blickwechsel nötig, worauf im Folgen-
den noch genauer eingegangen wird. Aufgrund der leiblich-körperlichen Dimension der 
Empathie verstehen Kinder die Bedeutung, wenn Spirit und Rain nach ihrer Freilassung 
davongaloppieren und Little Creek zurückbleibt:

Abb. 1: Little Creek entlässt Spirit und Rain in die Freiheit.



Berbeli Wanning & Clara Wanning

92
Zuschauende Kinder deuten den Gang und die Ausstrahlung der Pferde als Anzeichen 
ihrer Freude über die Freiheit, die stärker wiegt als die Trennung von Little Creek, so dass 
die Kinder das Happy End begreifen, obwohl es diesen Wermutstropfen enthält, dass Little 
Creek nun allein zurückbleiben muss. Dabei hilft ihnen die affektiv-emotionale Dimension 
der Empathie, denn sie beinhaltet die partizipierte Bezugnahme, die sich hier als Mitfreude 
zeigt. „Die kognitive Dimension der Empathie umfasst a) inferentielle, d. h. auf Schlussfol-
gerungen basierende Prozesse der mentalen Verarbeitung sozialer bzw. fremdpsychischer 
Information ebenso wie b) imaginative Prozesse des Sich-Hineinversetzens in den anderen.“ 
(ebd., 17) Bei a) handelt es sich um Prozesse, die aufgrund eigener Erfahrungen und ge-
neralisierten Wissen das Befinden und Verhalten des Gegenübers ergründen – hier also 
die Einsicht, dass Spirit und Rain, um wirklich frei und glücklich zu werden, mit ihrer Herde 
leben müssen und nicht mehr bei den Lakota bleiben können. Um sich in diese gesamte 
Situation empathisch hineinversetzen zu können, hilft den Kindern die Imagination, durch 
die sie die verschiedenen Perspektiven und Interessen (hier: Spirit und Rain vs. Little Creek) 
verstehen und nachvollziehen können. Die nach diesem Modell konzeptualisierte Form 
narrativer Empathie liefert einen plausiblen Erklärungsansatz, weshalb Kinder durch den 
Film Spirit, der wilde Mustang empathisiert werden können. 

Pferdeaugen im Film

Die Mimik echter Pferde kann gerade für Lai:innen schwer ersichtlich sein und stellt 
Filmproduzent:innen immer wieder vor gewisse Herausforderungen, unter anderem auch, 
weil Pferde ihre Mimik nur schlecht schauspielern können. Des Öfteren bedient man sich 
dann eines Close-Ups auf die Augen des Pferdes, die von vielen Menschen als relativ aus-
drucksstark wahrgenommen werden. Ein bekanntes Beispiel für dieses In-Szene-Setzen ist 
Caroline Thompsons Adaption von Black Beauty aus dem Jahr 1994. Der gängigen Technik, 
zur Übermittlung von Gefühlen die Augen in den Mittelpunkt zu stellen, bedient sich auch 
Spirit, der wilde Mustang. 

Blickwechsel zwischen den Pferden

Alle Figuren, ob Tier oder Mensch, kommunizieren sehr viel über Blickwechsel, häufig über 
Schuss-Gegenschuss-Einstellungen dargestellt. Die erste Szene, in der Figuren miteinander 
kommunizieren, zeigt einen gerade geborenen Spirit und seine Mutter, ihr Blickwechsel 
ist geprägt von Wärme und Zuneigung. So gut wie alle Blickwechsel der Pferdefiguren un-
tereinander sind freundlicher Natur, manchmal ängstlich, ärgerlich oder verwirrt, niemals 
jedoch übermäßig feindselig. Die Mimik und Gestik ist häufig anthropomorphisiert und/
oder überzeichnet, gerade wenn konkrete Gedankengänge impliziert werden sollen.



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

93
Blickwechsel: Der Colonel 

Im Blickwechsel zwischen Mensch und Pferd kommt die ganze Bandbreite an Emotionen zum 
Vorschein. Hierbei ist hervorzuheben, dass sich die dargestellten Emotionen anhand der beiden 
Menschen, die tatsächlich handlungsrelevant sind, zweiteilen: Die erste Begegnung Spirits mit 
dem Colonel ist in ihrer Einstellung ein Blickwechsel. Beide schauen knapp an der Kamera vorbei, 
das Publikum sieht hier also immer noch „von außen“ zu. Der Colonel schaut geringschätzig, Spirit 
wütend. Des Colonels sämtliche Blicke sind geprägt von Wut und Überheblichkeit. Lediglich am 
Ende des Films gibt er Spirit mit einem kühlen Nicken zu verstehen, dass er sich geschlagen gibt.

Blickwechsel: Little Creek

Auch Little Creek wird über einen Blickwechsel eingeführt – zwischen ihm und dem Colonel, 
aber auch zwischen ihm und Spirit. Little Creek tauscht ausschließlich positive oder neutrale 
Mimik mit Spirit aus – Freude, Überraschung, Wärme, Verwunderung, Respekt. Auch Trauer 
und Melancholie, aber niemals Wut oder Bedrohlichkeit. In Spirit wird die Begegnung mit 
dem Tier aus der Perspektive Dritter gezeigt: Das Publikum sieht dabei zu, wie Spirit und die 
Menschen sich begegnen. Gleichzeitig kann auch das Publikum Spirit gegenübertreten, 
wenn Spirit in die Kamera schaut.

Zuschauer:innen nehmen auch die Position Spirits ein und sehen den Menschen als „den 
Anderen“. Der einzige direkte Schuss-Gegenschuss-Blicktausch, in dem beide in die Kamera 
schauen, ist der zwischen Spirit und seinem Gegenspieler, dem Colonel. 

Hier wird deutlich, welch tiefer Graben zwischen den beiden verläuft – die Betrachtenden kön-
nen sich direkt „dazwischen“ stellen und beide als sich diametral entgegenstehende Charaktere 
wahrnehmen. Die Begegnung mit dem Tier (animal encounter) kann sich so auch umkehren: 
als „Person“ Spirit begegnen die Zuschauer:innen dem Menschen in Gestalt des Colonels. Das 
Tiersein wird durch einen von Spirits seltenen gesprochenen Sätzen unterstrichen, die nur an 
ausgewählter Stelle fallen: „Ich weiß noch, wie ich das erste Mal eine Klapperschlange eingerollt 
auf meinem Weg liegen sah. Der hier sah zwar nicht so aus – und doch dachte ich, ‚Schlange‘!“ 
(Asbury / Cook 2002, 00:20:08) Zwischen die Blickwechsel von Spirit und Little Creek können die 
Zuschauer:innen hingegen nicht treten; ihre Blicke gehen gerade so an der Kamera selber vorbei, 
wenn sie sich anschauen. Zum Ende hin wird auch zwischen diesen beiden Charakteren jeweils 
eine Ego-Perspektive geschaltet. Diese folgen jedoch nicht direkt aufeinander, sondern finden 
lediglich in derselben Szene und im selben Situationszusammenhang statt. Die beiden Figuren 
können als sich so nahestehend gelesen werden, dass sie nicht in ein Konfrontationsverhältnis 
geraten können. Gleiches gilt für die Blicke zwischen Spirit und der Stute Rain.

Die vielfältige Bedeutung der Blickwechsel, die immer auch einen Perspektivwechsel 
beinhalten, für die Entwicklung von Empathie bei Kindern lässt sich wiederum mit Fritz 
Breithaupts Theorie der narrativen Empathie genauer erklären, denn er prägte den Begriff 
der Dreierszene. Damit beschreibt er einen Grundtypus narrativer Empathie folgendermaßen: 



Berbeli Wanning & Clara Wanning

94

Abb. 2 (a-c): Spirit begegnet dem Colonel.



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

95
„Der Beobachter beobachtet den Konflikt oder zumindest eine Meinungsverschiedenheit 

von zwei anderen und spekuliert über die möglichen Ursachen, Motivationen, Intentionen 

und Folgen. Wenn er dabei (mental oder explizit) Stellung bezieht und also die Partei eines 

der Kontrahenten ergreift, kann es nachgeordnet zu den genannten Empathie-Effekten 

kommen.“ (Breithaupt 2009, 12 f.) 

In einer Dreierszene ist das Kind Zeuge einer Meinungsverschiedenheit, bei der zwei ver-
schiedene Sichtweisen aufeinandertreffen, und zu der es Spekulationen über Ursachen, 
Motive, Intentionen und Folgen aufstellt (vgl. ebd. 2009, 13). Zugleich ist das zuschauende 
Kind nicht in der Lage, sich direkt in den Konflikt einzumischen. Es bleibt an den Film (bzw. 
die betreffende Filmszene) gebunden, welche einzige Informationsquelle der Situation 
ist. Die Parteiergreifung für eine der Perspektiven kann den Empathie-Effekt auslösen (vgl. 
ebd.). Breithaupt schreibt der Narration zu, Parteinahme zu verlangen, wodurch dann eine 
eventuell vorhandene Empathie für jeweils eine der Figuren blockiert wird (vgl. ebd., 172). 
Empathieblockaden sind demzufolge ein wichtiges Element der narrativen Empathie. Nar-
rationen, die durch einen Film vermittelt werden, lassen das Publikum den Konflikt bildhaft 
miterleben und evozieren eine Parteiergreifung, was wiederum den Verstehensprozess 
erleichtert und darüber die Entwicklung von Empathie fördert. 

Kehren wir nun zur Veranschaulichung zu unserem Beispiel zurück: Eine Beobachter:innen-
position nimmt das zuschauende Kind ein, wenn es die oben dargestellte Szene zwischen 
Spirit und dem Colonel sieht. Es muss sich entscheiden, welcher Figur es Empathie entge-
genbringt. Obwohl es selbst ein Mensch wie der Colonel ist, wird es sich aufgrund der Em-
pathieblockade gegenüber dem unfreundlichen, gar bedrohlichen Verhalten des Colonels 
für Spirit entscheiden. Es spielt keine Rolle mehr, dass der Colonel ebenfalls ein Mensch 
und Spirit als Nicht-Mensch eigentlich ‚der Andere‘ ist. Empathie verändert die Situation. 
Das Kind identifiziert sich jetzt aufgrund seiner Entscheidung in der Dreierszene mit der 
nicht-menschlichen Figur. Der menschliche Gegenspieler des sprechenden Tiers ist jetzt 
‚der Andere‘, dem das Kind keine Empathie mehr entgegenbringt, obwohl es der gleichen 
Spezies angehört. Die Empathie, die das Kind für Spirit in dieser Situation empfindet, meint 
nicht zwingend, dass es sich mit diesem Tier völlig identifiziert. Es bedeutet jedoch, dass 
Handlungen und Gedanken nachvollzogen werden können (vgl. Rietz 2017, 166). Umgekehrt 
schwingt mit der bloßen Identifikation nicht immer auch Empathie mit (vgl. Breithaupt 
2017, 204), sondern nur die Wahrscheinlichkeit des empathischen Empfindens nimmt zu.

Der Tierblick

Es ist nicht möglich, Spirit gänzlich im Sinne einer Tier-Mensch-Begegnung gegenüberzu-
stehen, da er zu anthropomorphisiert ist, um ausschließlich Tier zu sein: „yet that is exactly 
what film dreams of: our looking at animals – and animals looking at us. In popular film, 
the close-up of the animal face becomes anthropomorphic. We see ourselves reflected in 
animals, but they do not return the interest.“ (Koch 2019, 150) Der formulierte Sachverhalt 



Berbeli Wanning & Clara Wanning

96
„return the interest“ (ebd.) bezieht sich auf tatsächliche Tiere; auch diese Begegnungen 
werden in Spirit filmisch dargestellt, wenn die Einstellung nicht-equine Fauna zeigt. Im 
Unterschied zu dieser hat jedoch jeder Blickwechsel mit Spirit einen Sinn. Daher ist Spirit als 
Figur kein überzeugend realistisches Pferd. Auch Spirit erlebt ‚Animal Encounter‘, da Spirit als 
Protagonist kein gänzlich natürliches Tier ist. Wie Copeland feststellt, präsentieren viele Nar-
rative das Pferd als Nebenfigur, das nur dann im Mittelpunkt steht, wenn es den Menschen 
trägt, der das Tier besitzt und dieses ebenso kontrolliert wie die Geschichte insgesamt (vgl. 
Copeland 2013, 180). Doch im Gegensatz hierzu ist Spirit trotz seines Pferd-Seins eine Figur 
mit personaler Agency. Er ist nicht bloß das Reittier Little Creeks oder sein treuer Freund, 
sondern eine Figur, deren Hilfe Little Creek sucht und der er auf Augenhöhe begegnet: 

„In jedem Fall kristallisiert sich die Tendenz heraus, von einer einzelnen Mensch-Tier-

Begegnung unmittelbar auf ein ‚größeres Ganzes‘ zu schließen und sich damit von dem 

jeweiligen tierlichen Individuum oder dessen eigener Wahrnehmung der Begegnung 

wegzubewegen.“ (Tokas 2023, 21) 

In diesem Sinne – und so geschieht es auch in Spirit – wirken „Tiere nur als Spiegel einer 
größeren ästhetischen, kosmologischen und/oder ökologischen These“ (ebd.). Tier und 
Mensch treten sich hier im Sachverhalt der ‚Begegnung‘ gegenüber. Im Blickaustausch 
werden die Distanz zwischen beiden und die Dichotomien, für die sie stehen und in die sie 
eingebunden sind, bewusst – und damit überbrückt, wenn auch nicht vollkommen über-
wunden: „[Das verbindende Element des Encounters] ist dabei ebenso wichtig wie scheinbar 
unüberbrückbare Dichotomien: Mensch/Tier, Stadt/Land, Kultur/Natur, domestiziert/wild 
[…].“ (Tokas 2023, 10 f.) Trotz dieser unterschiedlichen Gerichtetheit verstehen in beiden 
Fällen diejenigen Menschen, die den Blick erwidern, das Tier als Möglichkeitsbedingung zu 
einem Nachdenken über die menschliche Selbstverortung in einer natürlichen Umwelt. In 
beiden Filmen ist die Idee des Anthropozentrismus das zentrale Argument. Wie allgemein im 
Ecocriticism wird auch hier die Natur-Kultur-Dichotomie, die zu einer Abwertung der Natur 
führt, für das Missverhältnis zwischen menschlicher und nichtmenschlicher Welt verant-
wortlich gemacht (vgl. Meeker 1974). Der humanimale Blickwechsel wird zum Katalysator 
einer – zumindest so angenommenen – erweiterten Bewusstseinsbildung (Tokas 2023, 31).

Spirit als grenzüberschreitende Figur

Spirit ist bereits qua seines Pferdseins ein Vermittler zwischen verschiedenen Welten. Kaum 
ein anderes Tier steht so zwischen Natur und Kultur wie das Pferd – es ist ein Naturwe-
sen, aber gleichzeitig von höchster Bedeutung für die Erschließung und Erhaltung eines 
menschlichen Kulturraumes, der oft gar den Naturraum verdrängt. Es steht als Tier dem 
Menschen gegenüber, aber als Partner des Menschen ist es den anderen Tieren gegen-
übergestellt. Es war jahrhundertelang Treiber des Fortschritts, nur um sich dann mit der 
Industrialisierung von ihm überholen zu lassen. Das Pferd steht – oft wortwörtlich – zwi-
schen dem Menschen und der Welt. Diese besondere Rolle des Pferdes wird auch in Spirit, 



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

97
der wilde Mustang reflektiert: Spirit als Naturtier lebt in der Wildnis, ehe er vom Menschen 
gefangengenommen wird und sich so als unterdrückte Natur in der von Menschen kont-
rollierten Kultur wiederfindet – Spirit überschreitet eine Grenze, die aber bestehen bleibt. 
Er entkommt und lernt in seiner Zeit bei Little Creeks Stamm die andere Möglichkeit des 
Grenzganges kennen – das Verweilen auf der Grenze, in der die Menschen mit der Natur in 
Einklang leben. Während Spirit eine Zeit lang ein Naturwesen integriert in den Kulturraum 
ist, lebt Little Creek als Kulturwesen integriert in die Natur. Der böse Colonel verkörpert 
hier den Kulturraum: Er ist rücksichtslos und dominant; als Militärperson ist er Verfechter 
und Ordnungshüter einer alles Individuelle zerstörenden Einheit und Gleichheit, er erträgt 
keine Unterschiede und will zerstören, was er nicht unterwerfen kann. Der Colonel ist auch 
beteiligt am Bau der Eisenbahn durch die US-amerikanische, bis dato mehr oder weniger 
unberührte Natur – er ist ein Steigbügelhalter des kulturtechnischen Fortschritts, der nicht 
innehält, um seinen zukünftigen Weg zu reflektieren. Spirit und Little Creek dagegen leben 
in Einklang mit der Natur; Spirit ist ein Naturwesen, und Little Creek hat eine Lebensweise 
gefunden, mit der er sich in die Natur einfügt. Die Beziehung zwischen ihnen ist geprägt von 
Freundschaft und Respekt, Raum für Individualität und Unabhängigkeit (vgl. King 2008, 5). 
Little Creek lässt seine Stute Rain frei herumlaufen – im Vertrauen darauf, dass sie stets zu 
ihm zurückkehrt. Little Creek und insbesondere Spirit sind nicht zu kontrollieren, sondern 
können nur in Kooperation miteinander wirken. Allerdings verweilt Spirit nicht auf dieser 
Grenze; am Ende entscheidet er sich für die Natur. Little Creek als Vertreter einer Kultur, die 
sich größtmöglich an die Natur angepasst hat, lässt Spirit und auch Rain frei und erkennt so 
an, dass es einen Naturraum gibt, den die Kultur niemals erreichen kann, wenn sie ihn nicht 
gänzlich zerstören will – eine Erkenntnis, die der Colonel, der Mann der unterwerfenden 
Kultur, niemals hat. Die eigentliche Trennung verläuft also nicht zwischen Spirit und Little 
Creek als Natur- und dem Colonel als Kulturwesen, sondern zwischen Spirit als Tier der Natur 
und Little Creek und dem Colonel als Menschen in einem Kulturraum, denn Spirit kommt 
aus der Natur und kehrt auch am Ende in die Natur zurück. Der Kulturraum scheidet sich 
jedoch zwischen Little Creek und dem Colonel; ersterer symbolisiert eine „gute“ Form der 
Kultur, die symbioseähnliche Beziehungen mit dem Naturraum eingeht und der Natur mit 
Respekt begegnet; letzterer repräsentiert die menschliche Kultur als aggressiv, rücksichtslos, 
anmaßend und die Natur unterjochend.

Mit Blick auf den kindlichen Erwerb und die gezielte Förderung von Empathie ergeben 
sich aus der Analyse der Figuren, der Handlung und der Gestaltung des Films Spirit, der 
wilde Mustang einige weitere didaktische Implikationen. Zunächst ist zu betonen, dass 
Narrationen mit menschlichen und tierischen Figuren, ob im Text- oder Filmformat, Kindern 
ermöglichen, verschiedene Formen von Empathie speziesübergreifend kennenzulernen. 
Fiktionale Settings generieren eine andere Form der Empathie als einschlägige Sachtexte, 
weil die verschiedenen Bedeutungsebenen des literarischen Inhalts entfaltet und interpre-
tiert werden müssen. Gerade die besonderen Mensch-Tier-Interaktionen, in die sprechende 
Tierfiguren eingebunden sind, lassen sich in sachlicher Form nicht darstellen: Diese benö-



Berbeli Wanning & Clara Wanning

98
tigen die literarische Erzählform, durch die Kinder jene verschiedenen Empathieformen 
nicht nur kennenlernen, sondern im Unterricht auch erproben und einüben können (vgl. 
Steininger / Basseler 2011, 111). Spirit verfügt, das wurde oben ausführlich gezeigt, neben 
seiner Fähigkeit zur menschlichen Sprache auch noch über eine Mimik mit entsprechender 
menschenähnlicher Physiognomie, wodurch er seinen jeweiligen Gefühlszustand unmit-
telbar ausdrückt. Diese Kommunikationsformen, die die Realität übersteigen, erleichtern 
Kindern die empathische Übernahme der tierischen Perspektive, was wiederum deren 
Identitätsbildung beeinflusst, in dem diese über die anthropozentrische Sicht hinaus erwei-
tert und damit stärker ausdifferenziert wird. Zusätzlich wird eine affektive Bindung an das 
Setting des Films insgesamt und an die Figur Spirit hergestellt, so dass die Kinder ebenso 
emotional angesprochen werden. Ohne eine solche Ansprache durch das sprechende Tier 
selbst sinkt der Empathielevel für die Figur, weswegen die Lektüre fiktionaler Texte (bzw. der 
Filmkonsum) im Allgemeinen mehr Empathie bei Kindern generiert als die entsprechen-
den Sachtexte, wie Junker und Jaquemin empirisch nachweisen (vgl. Junker / Jacquemin 
2017, 80). Somit unterstützen fiktionale Texte/Filme den Erwerb der Empathiekompetenz 
auf sehr zielführende Weise. 

Fazit

Empathie beschreibt die Fähigkeit, andere zu verstehen und deren Emotionen zu teilen, 
ohne sich von diesen überwältigen zu lassen. Menschen als grundsätzlich der Empathie 
fähige Wesen müssen diese zugleich erlernen, was aus didaktischer Sicht bedeutet, dass 
schon Kindern die Möglichkeit zum Erlernen von Empathie geboten werden muss. Erst diese 
Fähigkeit lässt den Menschen zu einem positiven und konstruktiven sozialen Wesen wer-
den, das sich vernetzen, austauschen und mit anderen harmonieren kann. Diese „Anderen“ 
müssen aber selbst keine Menschen sein, damit ein Kind ihnen Empathie entgegenbringt. 
Die zentrale Eigenschaft der Empathie ist das Wissen um das „Anders-Sein“ des Gegenübers, 
das aber nicht zur Ausgrenzung, sondern zum Verstehen führt. Mittels narrativer Empathie 
lassen sich die vielschichtigen Aspekte der Empathie besonders gut erlernen und begrei-
fen. Der Beitrag hat gezeigt, wie der Film Spirit, der wilde Mustang mit seinen sprechenden 
bzw. kommunizierenden Tierfiguren in einem spannend erzählten Animationssetting zur 
kindlichen Empathieentwicklung beiträgt.

•	 Die sprechenden und mit Mimik ausgestatteten Pferde stellen eine besondere Bezie-
hung zum Kind her und wirken authentisch (nach Dichtl).

•	 Die Figur Spirit spricht alle vier Bewusstseinsmodalitäten der Empathie, Erinnern, Ima-
ginieren, Fühlen und Denken, an (nach Breyer).

•	 Der Film bietet Dreierszenen und damit Empathieblockaden an, durch die Empathie 
gelernt bzw. gefördert werden kann (nach Breithaupt).



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

99
Bibliographie 
Primärliteratur

Soria, M; Katzenberg, J. (Produktion) & Asbury, K; Cook, L. (Regie). 2002. Spirit, Stallion of the Cimarron 
[Animationsfilm]. USA: Dreamworks.

Sekundärliteratur  

Breithaupt, Fritz (2009): Kulturen der Empathie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Breithaupt, Fritz (2017): Die dunklen Seiten der Empathie (2. Aufl.). Berlin: Suhrkamp.

Breyer, Thiemo (2015): Narrative Empathie. In: Ders. (Hrsg.): Verkörperte Intersubjektivität und Empathie: 
philosophisch-anthropologische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Klostermann, 247–276.

Breyer, Thiemo (2020): Parameter und Reichweite der Empathie. In: Jacob, Katharina; Konerding, 
Klaus-Peter; Liebert, Wolf-Andreas (Hrsg.): Sprache und Empathie: Beiträge zur Grundlegung eines 
linguistischen Forschungsprogramms. Berlin: De Gruyter, 13–34.

Dichtl, Fritz (2008): Sprechende Tiere in Literatur und visuellen Medien. Eine volkskundliche Untersu-
chung zur Beziehung Mensch – Tier. Augsburg: Universität Augsburg.

Junker, Christine; Jacquemin, Stephen (2017): How Does Literature Affect Empathy in Students? In: 
College Teaching, 65.2, 79–87.

King, C. Richard (2008): Natives, Nostalgia, and Nature in Children’s Popular Film Narratives. In: Com-
parative Literature and Culture, 10.2, Thematic Issue, Racialized Narratives for Children, 1–7.

Koch, Gertrud (2019): Humans Becoming Animals. On Sensorimotor Affection. In: Dimendberg, Ed-
ward (Hrsg.): The Moving Eye. Film, Television, Architecture, Visual Art and the Modern. New York: 
Oxford University Press, 141–152.

Peters, Susanne (2015): Writing/Riding on non-anthropocentric Horses. In: Fielitz, Sonja (Hrsg.): „...that 
I wished myself a horse“. The Horse as Representative of Cultural Change in Systems of Thought. 
Heidelberg: Universitätsverlag Winter, 113–124.

Poll, Bernard (1961): Why Children Like Horse Stories. In: Elementary English, Vol. 38, No. 7 (Nov. 1961), 
473–474.

Rietz, Florian (2017): Perspektivenübernahmekompetenz. Ein literaturdidaktisches Modell. Baltmanns-
weiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Tokas, Dafni (2023): Rehaugen und ökologisches Bewusstsein. Eine vergleichende Fallstudio filmischer 
Tierblicke. In: TIERethik, 15. Jahrgang 2023/1, Heft 26, 8–35. 

Tompkins, Jane (1992): West of Everything: The Inner Life of Westerns. New York: Oxford University Press.

Wanning, Berbeli; Mattfeldt, Anna (2020): Empathie beim Verstehen fiktionaler Texte. In: Jacob, Ka-
tharina; Konerding, Klaus-Peter; Liebert, Wolf-Andreas (Hrsg.): Sprache und Empathie: Beiträge zur 
Grundlegung eines linguistischen Forschungsprogramms. Berlin: De Gruyter, 543–580.


