pebpocs DIPF @

Open Access Erziehungswissenschaften

Wanning, Berbeli; Wanning, Clara
Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur. Empathiestrategien einer

tierischen Transferfigur im Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang

HoiB, Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien - Bildung. Mediendidaktische
Anndherungen an die Cultural Animal Studies. Minchen : kopaed 2024, S. 87-99. - (Tiere - Medien -
Bildung; 2)

Quellenangabe/ Reference:

Wanning, Berbeli; Wanning, Clara: Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur.
Empathiestrategien einer tierischen Transferfigur im Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang - In: Hoif3,
Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien - Bildung. Mediendidaktische
Annaherungen an die Cultural Animal Studies. Mlnchen : kopaed 2024, S. 87-99 - URN:
urn:nbn:de:0111-pedocs-347304 - DOI: 10.25656/01:34730

https.//nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-347304
https.//doi.org/10.25656/01:34730

Nutzungsbedingungen Terms of use

Dieses Dokument steht unter folgender Creative Commons-Lizenz: This document is published under following Creative Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de - Sie dirfen das Werk http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
bzw. den Inhalt vervielféltigen, verbreiten und 6ffentlich zugénglich machen and render this document accessible, make adaptations of this work or its
sowie Abwandlungen und Bearbeitungen des Werkes bzw. Inhaltes contents accessible to the public as long as you attribute the work in the
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm manner specified by the author or licensor.

festgelegten Weise nennen.

Mit der Verwendung dieses Dokuments erkennen Sie die By using this particular document, you accept the above-stated conditions of
Nutzungsbedingungen an. use.

Kontakt / Contact:

peDoCs
DIPF | Leibniz-Institut fur Bildungsforschung und Bildungsinformation Mitglied der
Informationszentrum (1Z) Bildung R .

E-Mail: pedocs@dipf.de ;
Internet: WWW~ped°CS-de Leibniz-Gemeinschaft



I Dic Scele des Westens zwischen Natur und Kultur

Empathiestrategien einer tierischen Transferfigur im
Kinderfilm Spirit, der wilde Mustang

Berbeli Wanning & Clara Wanning

Empathie ist eine entscheidende Kompetenz, die Menschen zur erfolgreichen Kommunika-
tion und Interaktion befahigt. Empathie hilft, die eigene Perspektive zu wechseln und die In-
nensicht des Gegenlbers nachzuvollziehen, um Verhalten und Handlungsweisen verstehen
zu kénnen. In der Realitét bleiben die Erkenntnisse Gber den Geflihlszustand einer/s anderen
auf deren/dessen Kooperation angewiesen: Was und wieviel wird dariber mitgeteilt? Eine
Perspektiventbernahme wird moglich aufgrund der zu erlernenden Fahigkeit, sich in andere
Perspektiven hineinzudenken, um so fremde Denk- und Handlungsweisen nachvollziehen
zu koénnen. Die Perspektive eines anderen Wesens wird auf diese Weise reflexiv erfahrbar
und kann in dem eigenen Denken, Fihlen und Handeln berlcksichtigt werden (vgl. Rietz
2017, 89). Empathie geht Uber die Perspektiventbernahme hinaus, da sie den mentalen
Zustand einer anderen Person direkt erfahrbar macht. Literatur und Film bieten hier noch
mehr Mdglichkeiten des Erlernens von Empathie durch wechselnde Erzahlweisen und
Darstellungsformen, die Innensichten unterschiedlicher Protagonistinnen hervorzuheben.
Insofern verhilft narrative Empathie (vgl. Breithaupt 2009; Breyer 2015) zu mehr Verstandnis
und zur besseren Ergrindung von Emotionen, was wiederum zur Perspektiverweiterung
des Lese- bzw. Filmpublikums beitragt.

In der fiktionalen Welt kann die Innensicht nicht-menschlicher Lebewesen sprachlich und
bildnerisch dargestellt werden, was in der Lebenswelt nicht moglich ist. Fur Kinder und Ju-
gendliche bedeutet dies, dass sie in der Auseinandersetzung mit einschldgigen Texten und
(Animations-)Filmen mittels narrativer Empathie die Begrenzungen des anthropozentrischen
Denkens Gberwinden und die Perspektiven nicht-menschlicher Lebewesen kennenlernen
und nachvollziehen kdnnen. Der folgende Beitrag untersucht die Wirkungsweise der narra-
tiven Empathie exemplarisch anhand des Films Spirit, der wilde Mustang und thematisiert in
diesem Zusammenhang die Bedeutung und Funktion tierischer Identifikationsfiguren fur
die kognitive und emotionale Entwicklung von Kindern am Beispiel des Pferdes.

Warum Pferde?

Dem Pferd werden schon von jeher viele positive Attribute zugeschrieben: Es ist schnell
wie derWind, gréBer und starker als der Mensch, edel und freiheitsliebend und dabei doch
gutmutig, sanft und loyal. Nicht selten wird das Pferd als dem Menschen ebenbiirtig oder
gar Uberlegen dargestellt (vgl. Peters 2015, 120). Aufgrund dieser Eigenschaften ist es ein



Berbeli Wanning & Clara Wanning

beliebtes Identifikationstier (vgl. ebd., 121):,The horse is a larger mammal with whom the
children can identify, one with whom he can rest with utter security. [...] [They] want horse
stories because they need what the horse symbolizes.” (Poll 1961, 473) Pferde gehoren dar-
Uberhinaus zu denTieren, deren Existenz eng und auf vielerlei verschiedene Arten mit dem
Kulturraum der Menschen verbunden ist — zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen
Kulturen. Das Pferd eignet sich daher besonders als kultureller Beobachter oder Vermitt-
ler — es ist Uberall dabei. Tiere im Allgemeinen bieten eine scheinbar auBermenschliche
Perspektive, die daher vermeintlich ehrlich auf menschliches Fehlverhalten blicken I3sst:

,Using a horse as a narrator thus not only ensures greater empathy from the reader, but
at the same time serves to expose human folly. Thus the horse is a powerfully ambivalent
agent who engages us emotionally and may raise an awareness of our responsibility

towards animals in our care! (Peters 2015, 121)

Besonders sprechende Tiere kdnnen die Aufmerksamkeit von Kindern auf sich ziehen. Fir
Kinder ist jedoch nicht nur die Botschaft des Gesprochenen relevant, sondern auch die
jeweils sprechende Spezies. In Bezug auf Pferde folgt daraus, dass die diesen Tieren bereits
auBerlich zugeschriebenen Attribute sowie die Sehnsichte, fur die sie als Projektionsraum
dienen, durch die Sprache erganzt werden: Pferde werden, wenn sie sprechen, zu einem
veritablen Gegenuber der verbalen und non-verbalen Kommunikation, auf die sie sich
ebenso verstehen. Sie offenbaren damit zugleich ihre Gedanken, geben ihr Innenleben preis.
Sprechende Tiere wirken deshalb besonders anziehend auf Kinder, weil sie ihre Fantasiewelt
und Vorstellungsbildung beriihren. Kinder empfinden die Ubertragung der menschlichen
Sprach- und Denkféhigkeit auf ein nicht-menschliches Wesen in einem narrativen Umfeld
als legitim. Die Mitteilung des sprechenden Tieres halten sie flir besonders authentisch. Die
allen Kindern angeborene vorstrukturierte Empathie kann sie sogar bis an die Grenze der
Identifikation mit dem sprechenden Tier fihren (vgl. Dichtl 2008, 13).

Gegenwartig lohnt es sich, vor dem Hintergrund von Geschlechterrollendiskursen speziell
die Wahl des Pferdes als Identifikationstier vorab zu reflektieren. Einerseits werden gerade
Pferde ab einer gewissen Altersgruppe (und oft auch dariber hinaus) als,madchenhaft’
angesehen — Jungen konnten daher dazu neigen, das Pferd als Empathiefigur eher abzu-
lehnen. Gleichzeitig ist die feminine Attribuierung des Pferdes settingabhéngig: Als Begleiter
des Cowboys oder Schlachtross des Ritters ist es bei vielen Jungen noch gerne gesehen.
Andererseits sind die Eigenschaften des Pferdes — grof3, stark, ausdauernd — oft maskulin
konnotiert. Das Pferd bietet so auch eine positiv-mannliche Identifikationsmaoglichkeit fr
Jungen:

,A gender conscious perspective surely also allows us to focus on the masculinity of the
horse as a main protagonist and the positive connotation of their power and intelligence,
while human masculinity is often constructed rather negatively in these texts [...]. The

male horse becomes the better man. (Peters 2015, 122)



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

Abgesehen von ihrer interessanten Stellung innerhalb von Geschlechterdiskursen fungiert
das Pferd auch haufig als Bote der Natur und nimmt die Stelle eines Weltenwandlers ein, ist
es doch eindeutig ein Naturwesen, das allerdings eng in die menschliche Kultur integriert
wurde. Nach Tompkins symbolisieren Pferde ein BedUrfnis nach einer Verbindung zur Natur
und zur Wildnis. Sie erflllen eine Sehnsucht nach einer anderen Existenzweise, die antimodern,
antiurban und antitechnologisch ist, ohne Autos, Telefon und Strom (vgl. Tompkins 1992, 93).
Unter allen Lebensumsténden, die der Pferdefigur zur Verfliigung stehen, erfullt wohl keines
dieses Symbol so sehr wie die Figur des Wildpferdes, welches besonders in der Variante des
Mustangs bekannt geworden ist. Die Mustangs — ihrerseits Nachfahren von entlaufenen do-
mestizierten Pferden, die die Europaer:innen auf den amerikanischen Kontinent brachten —sind
zum Symbol der Freiheitsliebe und Wildheit geworden. Gleichzeitig wurde ihr Lebensraum
durch die Urbanisierung und Industrialisierung auf weitestgehend unbewohnten oder nur
dirftig von amerikanischen Ureinwohner:innen besiedelten Gebieten massiv bedroht und ist
heute zu einem Bruchteil des Ehemaligen zusammengeschrumpft. Als Mythenfigur kampft
der Mustang — mittlerweile weitgehend aussichtslos — gegen eine ,Hyper-Kulturalisierung”
des Naturraums, der gar nur mit seiner Hilfe erst vom Menschen erschlossen werden konnte.

Fallbeispiel Spirit

Bei Spirit, Stallion of the Cimarron (OT) handelt es sich um einen an Kinder gerichteten Animati-
onsfilm von Dreamworks aus dem Jahr 2002 mit einer Spielzeit von 80 Minuten. Regie fihrten
Kelly Asbury und Lorna Cook. Die Handlung spielt in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
und folgt dem jungen und abenteuerlustigen Mustanghengst Spirit, der mit seiner Herde
in der Wildnis aufwéchst. Eines Tages entdeckt er eine Gruppe Soldaten, die in einem Wald
kampieren. Aus Neugier ndhert sich Spirit ihnen, weckt die Truppe jedoch auf und wird von
ihr gefangen und zum Fort mitgenommen, wo er mit brachialen Methoden gefligig gemacht
werden und fortan als Kavalleriepferd dienen soll. Spirit wehrt sich und entkommt gemeinsam
mit dem jungen Lakota Little Creek, der ebenfalls vom Regiment gefangen genommen wurde.
Little Creek lebt mit seinem Stamm ein naturverbundenes und friedliches Leben, mochte
Spirit aber ebenfalls als Reittier nutzen. Obwohl beide eine zarte Freundschaft entwickeln
und Spirit sich in Little Creeks Stute Rain verliebt, zieht es den Hengst zurtick in die Freiheit.
Doch die Soldaten des Forts, allen voran der kaltherzige Colonel, sind Spirit und Little Creek
stets auf den Fersen.Nach einer letzten, actionreich inszenierten Verfolgungsjagd entkommen
die beiden dem Colonel endgiltig, Spirit und Little Creek kehren zu dessen Stamm zurtick.
Dort fuhrt Little Creek Spirit wieder mit seiner geliebten Stute Rain zusammen und entldsst
beide Pferde in die Freiheit, da er eingesehen hat, dass Spirit ein Wildpferd bleibt und zu seiner
Herde gehort. Spirit und Rain kehren auf die griine Prarie zurlick zur Herde in ein Happy End.

Spirits emotionale Hohe- und Wendepunkte werden durch Liedeinlagen mit ausschliefSlich
Spirit als lyrischem Ich hervorgehoben. Im Original leiht Bryan Adams Spirit seine Gesangs-
stimme, in der deutschen Synchronisation Hartmut Engler von der Band Pur. Die Geographie




Berbeli Wanning & Clara Wanning

des Films ist zuweilen etwas untbersichtlich, ldsst sich jedoch etwa im Zentrum der USA
verorten. Der Film wurde u. a. 2003 fir den Oscar nominiert und gewann den Western
Heritage Award des National Cowboy & Western Heritage Museums.

Pferdefigur als Erzahlinstanz

Der Mustanghengst Spiritist Protagonist und zugleich Ich-Erzéhler des Films und teilt seine
Gedanken und Gefihle Uber einen inneren Monolog in Form eines Voice-Overs mit. Spirit
ist handlungsmachtig und als Figur proaktiv, er steht im Zentrum der Handlung, die stets
seinem Aufenthaltsort folgt und von ihm beeinflusst und auch getragen wird. Er ist somit
die Hauptfigur der Geschichte.

Taking the unaccustomed perspective of a horse, it becomes possible to spell out the
message of these texts which is to reject our continuous exploitation of nonhuman
partners in life. [...] However, [...] stories can never be anything but anthropomorphic,
the stories do anthropomorphise horses, which do represent human qualities worth
striving for but hard to archieve. The crux of representation cannot after all be argued
away [...]" (Peters 2015, 117)

Obwohl Protagonist, spricht Spirit innerhalb der Diegese nicht; seine konkreten Gedanken
sind nur dem Publikum zugénglich. Mit den anderen Figuren — Menschen wie Tieren —
kommuniziert Spirit ausschliel3lich Gber Mimik, Gestik und Tierlaute. Daher muss Spirits Art
der Kommunikation mit anderen Figuren von den Zuschauenden aufmerksam interpretiert
werden:,Direct speech is turned into perceiving and interpreting — internally representing
—human and other animal action.’ (ebd., 115) Spirit stellt sich durch seinen inneren Mono-
log fUr das Publikum anthropomorphisierter dar, als er es innerhalb der Diegese ist. Spirits
Gedanken sind nur dem Publikum bekannt, nicht jedoch den anderen Figuren. Auch sie
mussen Spirits Verhalten hochgradig interpretieren. Die Gedanken der anderen Pferdefi-
guren kénnen nur gemutmalt werden, werden sie doch nur durch Mimik und Gestik oder
Spirits Interpretation kommuniziert.

Das Konzept der narrativen Empathie nach Thiemo Breyer kann erklaren, weshalb diese an
sich komplexe Anlage von innerem und dulSerem Geschehen fur Kinder so verstandlich
bleibt, dass ihnen die Interpretationen gelingen und sie der Handlung weiter folgen kénnen
sowie die Figuren in ihrem Verhalten verstehen. Breyer geht davon aus, dass,Erzéhlungen
einen wichtigen Beitrag zu dem komplexen Prozess des empathischen Verstehens leisten
und zugleich als Verarbeitung und Explikation von Erfahrung fungieren” (Breyer 2015, 249).
Breyers Begriff von Narration ist hier sehr breit gefasst. Er schlie$t nicht nur Erzahlungen in
Wort, Bild und Film ein, sondern auch im Sinne einer,vorpradikativen Strukturiertheit von
Erfahrung” (ebd., 251). Narrative Empathie ist demzufolge ein emotional-kognitiver Prozess, in
dem die vier Bewusstseinsmodalitdten Erinnern, Imaginieren, Flihlen und Denken verbunden
sind. Gerade die imaginative Empathie entwickelt sich fur die Figuren und mit den Figuren.



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

Abb. 1: Little Creek entldsst Spirit und Rain in die Freiheit.

Nimmt man nun Breyers Theorie narrativer Empathie zusammen mit Dichtls Ausfihrungen
zur Authentizitdt des sprechenden Tiers im narrativen Umfeld in den Blick, so passt dies
genau zu Spirits verschiedenen Kommunikationsformen, die innere (Gedanken)Sprache,
tierische Laute und, wenn auch selten, gesprochene Sprache (Beispiel s. u.) kombinieren.
Fur die Kinder ergeben sich daraus wiederum plurale Perspektiven, die in der Summe ihr
Verstandnis fur nicht-menschliche Lebensformen unterstitzen. Beim Film kommt zusétzlich
zu den bewegten Bildern die Musik dazu, die das Gesamtsetting abrundet.

Gleichzeitig wird an vielen Stellen auf den inneren Monolog verzichtet und Gefuhle tGber
Mimik, Gestik und musikalische Untermalung kommuniziert. Das Filmpublikum muss so
selbst die Leerstellen fullen, die durch den Mangel an konkreten Informationen entstehen.
Die Emotionen der Pferde in Spirit werden jedoch Uberdeutlich dargestellt: Sie machen
mehr Gerdusche, als Pferde tatsachlich von sich geben, ihre Mimik und Korpersprache ist
cartoonhaft Uberzeichnet, wirkt jedoch innerhalb der Animationsasthetik nicht Gbertrieben.
Zusétzlich wurden Spirit Augenbrauen gegeben, um die Gesichtsmimik deutlicher animieren
zu kdnnen — nicht undblich fir animierte Tierfiguren.

Eine Bewertung der Bedeutung, die Spirits besondere Fahigkeit der inneren Gedanken-
sprache fUr die Entwicklung der Empathie hat, lasst sich aus der Weiterentwicklung des
Begriffs der narrativen Empathie nach Thiemo Breyer, den drei Dimensionen der Empathie
herausarbeiten, die zueinander in einer sich verstarkenden Wechselwirkung stehen. Breyer
unterscheidet zwischen der leiblich-korperlichen, der affektiv-emotionalen und der kog-
nitiven Dimension (vgl. Breyer 2020, 16). Erstere wird benotigt, um Mimik, Gestik, Haltung,
Gang sowie Ausstrahlung des Gegenubers wahrnehmen und deuten zu kdnnen. Deshalb
braucht die Figur Spirit Augenbrauen, die Pferde nicht haben, aber ohne die die Kinder die
Mimik der Figur kaum deuten konnen. Deshalb sind Blickwechsel nétig, worauf im Folgen-
den noch genauer eingegangen wird. Aufgrund der leiblich-kérperlichen Dimension der
Empathie verstehen Kinder die Bedeutung, wenn Spirit und Rain nach ihrer Freilassung
davongaloppieren und Little Creek zurlckbleibt:



Berbeli Wanning & Clara Wanning

Zuschauende Kinder deuten den Gang und die Ausstrahlung der Pferde als Anzeichen
ihrer Freude Uber die Freiheit, die starker wiegt als die Trennung von Little Creek, so dass
die Kinder das Happy End begreifen, obwohl es diesen Wermutstropfen enthalt, dass Little
Creek nun allein zurtickbleiben muss. Dabei hilft ihnen die affektiv-emotionale Dimension
der Empathie, denn sie beinhaltet die partizipierte Bezugnahme, die sich hier als Mitfreude
zeigt. ,Die kognitive Dimension der Empathie umfasst a) inferentielle, d. h. auf Schlussfol-
gerungen basierende Prozesse der mentalen Verarbeitung sozialer bzw. fremdpsychischer
Information ebenso wie b) imaginative Prozesse des Sich-Hineinversetzens in den anderen.”
(ebd., 17) Bei a) handelt es sich um Prozesse, die aufgrund eigener Erfahrungen und ge-
neralisierten Wissen das Befinden und Verhalten des Gegenibers ergriinden — hier also
die Einsicht, dass Spirit und Rain, um wirklich frei und glticklich zu werden, mit ihrer Herde
leben missen und nicht mehr bei den Lakota bleiben kénnen. Um sich in diese gesamte
Situation empathisch hineinversetzen zu kdnnen, hilft den Kindern die Imagination, durch
die sie die verschiedenen Perspektiven und Interessen (hier: Spirit und Rain vs. Little Creek)
verstehen und nachvollziehen kénnen. Die nach diesem Modell konzeptualisierte Form
narrativer Empathie liefert einen plausiblen Erklarungsansatz, weshalb Kinder durch den
Film Spirit, der wilde Mustang empathisiert werden kénnen.

Pferdeaugen im Film

Die Mimik echter Pferde kann gerade fUr Lai:innen schwer ersichtlich sein und stellt
Filmproduzentinnen immer wieder vor gewisse Herausforderungen, unter anderem auch,
weil Pferde ihre Mimik nur schlecht schauspielern kdnnen. Des Ofteren bedient man sich
dann eines Close-Ups auf die Augen des Pferdes, die von vielen Menschen als relativ aus-
drucksstark wahrgenommen werden. Ein bekanntes Beispiel fur dieses In-Szene-Setzen ist
Caroline Thompsons Adaption von Black Beauty aus dem Jahr 1994. Der géngigen Technik,
zur Ubermittlung von Gefiihlen die Augen in den Mittelpunkt zu stellen, bedient sich auch
Spirit, der wilde Mustang.

Blickwechsel zwischen den Pferden

Alle Figuren, ob Tier oder Mensch, kommunizieren sehr viel Uber Blickwechsel, hdufig Gber
Schuss-Gegenschuss-Einstellungen dargestellt. Die erste Szene, in der Figuren miteinander
kommunizieren, zeigt einen gerade geborenen Spirit und seine Mutter, ihr Blickwechsel
ist gepragt von Warme und Zuneigung. So gut wie alle Blickwechsel der Pferdefiguren un-
tereinander sind freundlicher Natur, manchmal dngstlich, drgerlich oder verwirrt, niemals
jedoch UbermaRig feindselig. Die Mimik und Gestik ist hdufig anthropomorphisiert und/
oder Uberzeichnet, gerade wenn konkrete Gedankengdnge impliziert werden sollen.



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

Blickwechsel: Der Colonel

Im Blickwechsel zwischen Mensch und Pferd kommt die ganze Bandbreite an Emotionen zum
Vorschein. Hierbeiist hervorzuheben, dass sich die dargestellten Emotionen anhand der beiden
Menschen, die tatséchlich handlungsrelevant sind, zweiteilen: Die erste Begegnung Spirits mit
dem Colonelistinihrer Einstellung ein Blickwechsel. Beide schauen knapp an der Kamera vorbei,
das Publikum sieht hier alsoimmer noch,von au3en”zu. Der Colonel schaut geringschatzig, Spirit
wiitend. Des Colonels samtliche Blicke sind gepragt von Wut und Uberheblichkeit. Lediglich am
Ende des Films gibt er Spirit mit einem kiihlen Nicken zu verstehen, dass er sich geschlagen gibt.

Blickwechsel: Little Creek

Auch Little Creek wird Uber einen Blickwechsel eingefuhrt — zwischen ihm und dem Colonel,
aberauch zwischen ihm und Spirit. Little Creek tauscht ausschliel3lich positive oder neutrale
Mimik mit Spirit aus — Freude, Uberraschung, Warme, Verwunderung, Respekt. Auch Trauer
und Melancholie, aber niemals Wut oder Bedrohlichkeit. In Spirit wird die Begegnung mit
demTier aus der Perspektive Dritter gezeigt: Das Publikum sieht dabei zu, wie Spirit und die
Menschen sich begegnen. Gleichzeitig kann auch das Publikum Spirit gegentbertreten,
wenn Spirit in die Kamera schaut.

Zuschauer:innen nehmen auch die Position Spirits ein und sehen den Menschen als,den
Anderen”. Der einzige direkte Schuss-Gegenschuss-Blicktausch, in dem beide in die Kamera
schauen, ist der zwischen Spirit und seinem Gegenspieler, dem Colonel.

Hier wird deutlich, welch tiefer Graben zwischen den beiden verlauft — die Betrachtenden kon-
nen sich direkt,dazwischen” stellen und beide als sich diametral entgegenstehende Charaktere
wahrnehmen. Die Begegnung mit dem Tier (@animal encounter) kann sich so auch umkehren:
als,Person” Spirit begegnen die Zuschauerinnen dem Menschen in Gestalt des Colonels. Das
Tiersein wird durch einen von Spirits seltenen gesprochenen Sétzen unterstrichen, die nur an
ausgewahlter Stelle fallen:,Ich weil3 noch, wie ich das erste Mal eine Klapperschlange eingerollt
auf meinem Weg liegen sah. Der hier sah zwar nicht so aus — und doch dachte ich,,Schlange”
(Asbury / Cook 2002, 00:20:08) Zwischen die Blickwechsel von Spirit und Little Creek kdnnen die
Zuschauerinnen hingegen nicht treten; ihre Blicke gehen gerade so an der Kamera selber vorbei,
wenn sie sich anschauen. Zum Ende hin wird auch zwischen diesen beiden Charakteren jeweils
eine Ego-Perspektive geschaltet. Diese folgen jedoch nicht direkt aufeinander, sondern finden
lediglich in derselben Szene und im selben Situationszusammenhang statt. Die beiden Figuren
koénnen als sich so nahestehend gelesen werden, dass sie nicht in ein Konfrontationsverhaltnis
geraten kénnen. Gleiches gilt fur die Blicke zwischen Spirit und der Stute Rain.

Die vielfdltige Bedeutung der Blickwechsel, die immer auch einen Perspektivwechsel
beinhalten, fur die Entwicklung von Empathie bei Kindern ldsst sich wiederum mit Fritz
Breithaupts Theorie der narrativen Empathie genauer erklaren, denn er pragte den Begriff
der Dreierszene. Damit beschreibt er einen Grundtypus narrativer Empathie folgendermalien:



Berbeli Wanning & Clara Wanning

Abb. 2 (a-c): Spirit begegnet dem Colonel.



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

,Der Beobachter beobachtet den Konflikt oder zumindest eine Meinungsverschiedenheit
von zwei anderen und spekuliert Uber die moglichen Ursachen, Motivationen, Intentionen
und Folgen.Wenn er dabei (mental oder explizit) Stellung bezieht und also die Partei eines
der Kontrahenten ergreift, kann es nachgeordnet zu den genannten Empathie-Effekten
kommen.” (Breithaupt 2009, 12 f.)

In einer Dreierszene ist das Kind Zeuge einer Meinungsverschiedenheit, bei der zwei ver-
schiedene Sichtweisen aufeinandertreffen, und zu der es Spekulationen Uber Ursachen,
Motive, Intentionen und Folgen aufstellt (vgl. ebd. 2009, 13). Zugleich ist das zuschauende
Kind nichtin der Lage, sich direkt in den Konflikt einzumischen. Es bleibt an den Film (bzw.
die betreffende Filmszene) gebunden, welche einzige Informationsquelle der Situation
ist. Die Parteiergreifung fUr eine der Perspektiven kann den Empathie-Effekt ausldsen (vgl.
ebd.). Breithaupt schreibt der Narration zu, Parteinahme zu verlangen, wodurch dann eine
eventuell vorhandene Empathie fr jeweils eine der Figuren blockiert wird (vgl. ebd., 172).
Empathieblockaden sind demzufolge ein wichtiges Element der narrativen Empathie. Nar-
rationen, die durch einen Film vermittelt werden, lassen das Publikum den Konflikt bildhaft
miterleben und evozieren eine Parteiergreifung, was wiederum den Verstehensprozess
erleichtert und dartber die Entwicklung von Empathie fordert.

Kehren wir nun zur Veranschaulichung zu unserem Beispiel zuriick: Eine Beobachter:innen-
position nimmt das zuschauende Kind ein, wenn es die oben dargestellte Szene zwischen
Spirit und dem Colonel sieht. Es muss sich entscheiden, welcher Figur es Empathie entge-
genbringt. Obwohl es selbst ein Mensch wie der Colonel ist, wird es sich aufgrund der Em-
pathieblockade gegentiber dem unfreundlichen, gar bedrohlichen Verhalten des Colonels
fUr Spirit entscheiden. Es spielt keine Rolle mehr, dass der Colonel ebenfalls ein Mensch
und Spirit als Nicht-Mensch eigentlich ,der Andere” ist. Empathie verandert die Situation.
Das Kind identifiziert sich jetzt aufgrund seiner Entscheidung in der Dreierszene mit der
nicht-menschlichen Figur. Der menschliche Gegenspieler des sprechenden Tiers ist jetzt
,der Andere, dem das Kind keine Empathie mehr entgegenbringt, obwohl es der gleichen
Spezies angehort. Die Empathie, die das Kind fur Spirit in dieser Situation empfindet, meint
nicht zwingend, dass es sich mit diesem Tier vollig identifiziert. Es bedeutet jedoch, dass
Handlungen und Gedanken nachvollzogen werden kénnen (vgl. Rietz 2017, 166). Umgekehrt
schwingt mit der blo8en Identifikation nicht immer auch Empathie mit (vgl. Breithaupt
2017, 204), sondern nur die Wahrscheinlichkeit des empathischen Empfindens nimmt zu.

Der Tierblick

Es ist nicht moglich, Spirit ganzlich im Sinne einer Tier-Mensch-Begegnung gegentberzu-
stehen, da er zu anthropomorphisiert ist, um ausschliel3lich Tier zu sein:,yet that is exactly
what film dreams of: our looking at animals — and animals looking at us. In popular film,
the close-up of the animal face becomes anthropomorphic. We see ourselves reflected in
animals, but they do not return the interest.” (Koch 2019, 150) Der formulierte Sachverhalt



Berbeli Wanning & Clara Wanning

Jreturn the interest” (ebd.) bezieht sich auf tatsdchliche Tiere; auch diese Begegnungen
werden in Spirit filmisch dargestellt, wenn die Einstellung nicht-equine Fauna zeigt. Im
Unterschied zu dieser hat jedoch jeder Blickwechsel mit Spirit einen Sinn. Daher ist Spirit als
Figur kein Uberzeugend realistisches Pferd. Auch Spirit erlebt,Animal Encounter; da Spirit als
Protagonist kein génzlich nattrliches Tier ist. Wie Copeland feststellt, prasentieren viele Nar-
rative das Pferd als Nebenfigur, das nur dann im Mittelpunkt steht, wenn es den Menschen
tragt, der das Tier besitzt und dieses ebenso kontrolliert wie die Geschichte insgesamt (vgl.
Copeland 2013, 180). Doch im Gegensatz hierzu ist Spirit trotz seines Pferd-Seins eine Figur
mit personaler Agency. Er ist nicht blof8 das Reittier Little Creeks oder sein treuer Freund,
sondern eine Figur, deren Hilfe Little Creek sucht und der er auf Augenhohe begegnet:

,In jedem Fall kristallisiert sich die Tendenz heraus, von einer einzelnen Mensch-Tier-
Begegnung unmittelbar auf ein,groferes Ganzes' zu schlielSen und sich damit von dem
jeweiligen tierlichen Individuum oder dessen eigener Wahrnehmung der Begegnung
wegzubewegen! (Tokas 2023, 21)

In diesem Sinne — und so geschieht es auch in Spirit — wirken ,Tiere nur als Spiegel einer
groBeren dsthetischen, kosmologischen und/oder 6kologischen These” (ebd.). Tier und
Mensch treten sich hier im Sachverhalt der ,Begegnung’ gegentber. Im Blickaustausch
werden die Distanz zwischen beiden und die Dichotomien, fUr die sie stehen und in die sie
eingebunden sind, bewusst — und damit Gberbrickt, wenn auch nicht vollkommen Uber-
wunden:,[Das verbindende Element des Encounters] ist dabei ebenso wichtig wie scheinbar
unuberbriickbare Dichotomien: Mensch/Tier, Stadt/Land, Kultur/Natur, domestiziert/wild
[...]" (Tokas 2023, 10 f) Trotz dieser unterschiedlichen Gerichtetheit verstehen in beiden
Fallen diejenigen Menschen, die den Blick erwidern, das Tier als Moglichkeitsbedingung zu
einem Nachdenken Uber die menschliche Selbstverortung in einer nattrlichen Umwelt. In
beiden Filmen ist die Idee des Anthropozentrismus das zentrale Argument. Wie allgemein im
Ecocriticism wird auch hier die Natur-Kultur-Dichotomie, die zu einer Abwertung der Natur
fuhrt, fur das Missverhaltnis zwischen menschlicher und nichtmenschlicher Welt verant-
wortlich gemacht (vgl. Meeker 1974). Der humanimale Blickwechsel wird zum Katalysator
einer —zumindest so angenommenen — erweiterten Bewusstseinsbildung (Tokas 2023, 31).

Spirit als grenziiberschreitende Figur

Spiritist bereits qua seines Pferdseins ein Vermittler zwischen verschiedenen Welten. Kaum
ein anderes Tier steht so zwischen Natur und Kultur wie das Pferd — es ist ein Naturwe-
sen, aber gleichzeitig von hochster Bedeutung fur die ErschlieSung und Erhaltung eines
menschlichen Kulturraumes, der oft gar den Naturraum verdrangt. Es steht als Tier dem
Menschen gegeniber, aber als Partner des Menschen ist es den anderen Tieren gegen-
Ubergestellt. Es war jahrhundertelang Treiber des Fortschritts, nur um sich dann mit der
Industrialisierung von ihm tberholen zu lassen. Das Pferd steht — oft wortwortlich — zwi-
schen dem Menschen und der Welt. Diese besondere Rolle des Pferdes wird auch in Spirit,



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

der wilde Mustang reflektiert: Spirit als Naturtier lebt in der Wildnis, ehe er vom Menschen
gefangengenommen wird und sich so als unterdrickte Natur in der von Menschen kont-
rollierten Kultur wiederfindet — Spirit Gberschreitet eine Grenze, die aber bestehen bleibt.
Er entkommt und lernt in seiner Zeit bei Little Creeks Stamm die andere Moglichkeit des
Grenzganges kennen — das Verweilen auf der Grenze, in der die Menschen mit der Natur in
Einklang leben. Wahrend Spirit eine Zeit lang ein Naturwesen integriert in den Kulturraum
ist, lebt Little Creek als Kulturwesen integriert in die Natur. Der bose Colonel verkorpert
hier den Kulturraum: Er ist rtcksichtslos und dominant; als Militarperson ist er Verfechter
und Ordnungshiter einer alles Individuelle zerstérenden Einheit und Gleichheit, er ertragt
keine Unterschiede und will zerstoren, was er nicht unterwerfen kann. Der Colonelist auch
beteiligt am Bau der Eisenbahn durch die US-amerikanische, bis dato mehr oder weniger
unberdhrte Natur — er ist ein Steigbtgelhalter des kulturtechnischen Fortschritts, der nicht
innehalt, um seinen zukinftigen Weg zu reflektieren. Spirit und Little Creek dagegen leben
in Einklang mit der Natur; Spirit ist ein Naturwesen, und Little Creek hat eine Lebensweise
gefunden, mit der er sich in die Natur einfligt. Die Beziehung zwischen ihnen ist gepragt von
Freundschaft und Respekt, Raum fur Individualitat und Unabhangigkeit (vgl. King 2008, 5).
Little Creek lasst seine Stute Rain frei herumlaufen — im Vertrauen darauf, dass sie stets zu
ihm zuriickkehrt. Little Creek und insbesondere Spirit sind nicht zu kontrollieren, sondern
kénnen nur in Kooperation miteinander wirken. Allerdings verweilt Spirit nicht auf dieser
Grenze; am Ende entscheidet er sich fiir die Natur. Little Creek als Vertreter einer Kultur, die
sich groBtmaoglich an die Natur angepasst hat, lasst Spirit und auch Rain frei und erkennt so
an, dass es einen Naturraum gibt, den die Kultur niemals erreichen kann, wenn sie ihn nicht
ganzlich zerstoren will — eine Erkenntnis, die der Colonel, der Mann der unterwerfenden
Kultur, niemals hat. Die eigentliche Trennung verlduft also nicht zwischen Spirit und Little
Creek als Natur- und dem Colonel als Kulturwesen, sondern zwischen Spirit als Tier der Natur
und Little Creek und dem Colonel als Menschen in einem Kulturraum, denn Spirit kommt
aus der Natur und kehrt auch am Ende in die Natur zurlick. Der Kulturraum scheidet sich
jedoch zwischen Little Creek und dem Colonel; ersterer symbolisiert eine ,gute” Form der
Kultur, die symbiosedhnliche Beziehungen mit dem Naturraum eingeht und der Natur mit
Respekt begegnet; letzterer reprasentiert die menschliche Kultur als aggressiv, ricksichtslos,
anmalend und die Natur unterjochend.

Mit Blick auf den kindlichen Erwerb und die gezielte Férderung von Empathie ergeben
sich aus der Analyse der Figuren, der Handlung und der Gestaltung des Films Spirit, der
wilde Mustang einige weitere didaktische Implikationen. Zundchst ist zu betonen, dass
Narrationen mit menschlichen und tierischen Figuren, ob im Text- oder Filmformat, Kindern
ermdglichen, verschiedene Formen von Empathie speziestbergreifend kennenzulernen.
Fiktionale Settings generieren eine andere Form der Empathie als einschlagige Sachtexte,
weil die verschiedenen Bedeutungsebenen des literarischen Inhalts entfaltet und interpre-
tiert werden mussen. Gerade die besonderen Mensch-Tier-Interaktionen, in die sprechende
Tierfiguren eingebunden sind, lassen sich in sachlicher Form nicht darstellen: Diese ben-




Berbeli Wanning & Clara Wanning

tigen die literarische Erzéhlform, durch die Kinder jene verschiedenen Empathieformen
nicht nur kennenlernen, sondern im Unterricht auch erproben und eindben kénnen (vgl.
Steininger / Basseler 2011, 111). Spirit verfugt, das wurde oben ausfihrlich gezeigt, neben
seiner Fahigkeit zur menschlichen Sprache auch noch tber eine Mimik mit entsprechender
menschendhnlicher Physiognomie, wodurch er seinen jeweiligen Gefuhlszustand unmit-
telbar ausdrickt. Diese Kommunikationsformen, die die Realitat Ubersteigen, erleichtern
Kindern die empathische Ubernahme der tierischen Perspektive, was wiederum deren
Identitdtsbildung beeinflusst, in dem diese Uber die anthropozentrische Sicht hinaus erwei-
tert und damit starker ausdifferenziert wird. Zusatzlich wird eine affektive Bindung an das
Setting des Films insgesamt und an die Figur Spirit hergestellt, so dass die Kinder ebenso
emotional angesprochen werden. Ohne eine solche Ansprache durch das sprechende Tier
selbst sinkt der Empathielevel fur die Figur, weswegen die Lektire fiktionaler Texte (bzw. der
Filmkonsum) im Allgemeinen mehr Empathie bei Kindern generiert als die entsprechen-
den Sachtexte, wie Junker und Jaguemin empirisch nachweisen (vgl. Junker / Jacquemin
2017, 80). Somit unterstltzen fiktionale Texte/Filme den Erwerb der Empathiekompetenz
auf sehr zielfihrende Weise.

Fazit

Empathie beschreibt die Féhigkeit, andere zu verstehen und deren Emotionen zu teilen,
ohne sich von diesen tUberwadltigen zu lassen. Menschen als grundsatzlich der Empathie
féhige Wesen mussen diese zugleich erlernen, was aus didaktischer Sicht bedeutet, dass
schon Kindern die Mdglichkeit zum Erlernen von Empathie geboten werden muss. Erst diese
Fahigkeit ldsst den Menschen zu einem positiven und konstruktiven sozialen Wesen wer-
den, das sich vernetzen, austauschen und mit anderen harmonieren kann. Diese,Anderen”
missen aber selbst keine Menschen sein, damit ein Kind ihnen Empathie entgegenbringt.
Die zentrale Eigenschaft der Empathie ist das Wissen um das,Anders-Sein” des Gegenubers,
das aber nicht zur Ausgrenzung, sondern zum Verstehen fiihrt. Mittels narrativer Empathie
lassen sich die vielschichtigen Aspekte der Empathie besonders gut erlernen und begrei-
fen. Der Beitrag hat gezeigt, wie der Film Spirit, der wilde Mustang mit seinen sprechenden
bzw. kommunizierenden Tierfiguren in einem spannend erzdhlten Animationssetting zur
kindlichen Empathieentwicklung beitragt.

Die sprechenden und mit Mimik ausgestatteten Pferde stellen eine besondere Bezie-
hung zum Kind her und wirken authentisch (nach Dichtl).

Die Figur Spirit spricht alle vier Bewusstseinsmodalitdten der Empathie, Erinnern, Ima-
ginieren, Flihlen und Denken, an (nach Breyer).

Der Film bietet Dreierszenen und damit Empathieblockaden an, durch die Empathie
gelernt bzw. geférdert werden kann (nach Breithaupt).



Die Seele des Westens zwischen Natur und Kultur

Bibliographie
Primarliteratur

Soria, M; Katzenberg, J. (Produktion) & Asbury, K; Cook, L. (Regie). 2002. Spirit, Stallion of the Cimarron
[Animationsfilm]. USA: Dreamworks.

Sekundarliteratur

Breithaupt, Fritz (2009): Kulturen der Empathie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Breithaupt, Fritz (2017): Die dunklen Seiten der Empathie (2. Aufl.). Berlin: Suhrkamp.

Breyer, Thiemo (2015): Narrative Empathie. In: Ders. (Hrsg.): Verkorperte Intersubjektivitdt und Empathie:
philosophisch-anthropologische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Klostermann, 247-276.

Breyer, Thiemo (2020): Parameter und Reichweite der Empathie. In: Jacob, Katharina; Konerding,
Klaus-Peter; Liebert, Wolf-Andreas (Hrsg.): Sprache und Empathie: Beitrdge zur Grundlegung eines
linguistischen Forschungsprogrammes. Berlin: De Gruyter, 13-34.

Dichtl, Fritz (2008): Sprechende Tiere in Literatur und visuellen Medien. Eine volkskundliche Untersu-
chung zur Beziehung Mensch - Tier. Augsburg: Universitdt Augsburg.

Junker, Christine; Jacquemin, Stephen (2017): How Does Literature Affect Empathy in Students? In:
College Teaching, 65.2, 79-87.

King, C. Richard (2008): Natives, Nostalgia, and Nature in Children’s Popular Film Narratives. In: Com-
parative Literature and Culture, 10.2, Thematic Issue, Racialized Narratives for Children, 1-7.

Koch, Gertrud (2019): Humans Becoming Animals. On Sensorimotor Affection. In: Dimendberg, Ed-
ward (Hrsg.): The Moving Eye. Film, Television, Architecture, Visual Art and the Modern. New York:
Oxford University Press, 141-152.

Peters, Susanne (2015): Writing/Riding on non-anthropocentric Horses. In: Fielitz, Sonja (Hrsg.):,...that
I' wished myself a horse”. The Horse as Representative of Cultural Change in Systems of Thought.
Heidelberg: Universitatsverlag Winter, 113-124.

Poll, Bernard (1961): Why Children Like Horse Stories. In: Elementary English, Vol. 38, No. 7 (Nov. 1961),
473-474.

Rietz, Florian (2017): Perspektivenibernahmekompetenz. Ein literaturdidaktisches Modell. Baltmanns-
weiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Tokas, Dafni (2023): Rehaugen und 6kologisches Bewusstsein. Eine vergleichende Fallstudio filmischer
Tierblicke. In: TIERethik, 15. Jahrgang 2023/1, Heft 26, 8-35.

Tompkins, Jane (1992): West of Everything: The Inner Life of Westerns. New York: Oxford University Press.

Wanning, Berbeli; Mattfeldt, Anna (2020): Empathie beim Verstehen fiktionaler Texte. In: Jacob, Ka-
tharina; Konerding, Klaus-Peter; Liebert, Wolf-Andreas (Hrsg.): Sprache und Empathie: Beitrdge zur
Grundlegung eines linguistischen Forschungsprogrammes. Berlin: De Gruyter, 543-580.




