
Schluchter, Jan-René
Animal Horror Cinema. Filmbildnerische Zugänge zu Tierhorrorfilmen aus
Perspektive der Animal Studies
Hoiß,  Christian  [Hrsg.];  Schluchter,  Jan-René  [Hrsg.]:  Tiere  -  Medien  -  Bildung.  Mediendidaktische
Annäherungen an die  Cultural  Animal  Studies.  München :  kopaed 2024,  S.  101-121.  -  (Tiere  -  Medien -
Bildung; 2)

Quellenangabe/ Reference:
Schluchter, Jan-René: Animal Horror Cinema. Filmbildnerische Zugänge zu Tierhorrorfilmen aus
Perspektive der Animal Studies - In: Hoiß, Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien
- Bildung. Mediendidaktische Annäherungen an die Cultural Animal Studies. München : kopaed 2024, S.
101-121 - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-347315 - DOI: 10.25656/01:34731

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-347315
https://doi.org/10.25656/01:34731

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



101
Animal Horror Cinema
Filmbildnerische Zugänge zu Tierhorrorfilmen aus 
Perspektive der Animal Studies

Jan-René Schluchter

Einleitung 

Animal Horror Movies „undoubtedly represent the tail end of an almost inconceivably long 

and unbroken tradition, stretching deep into prehistory.” (Lennard 2019, 11)

„Menschen, respektive menschliche Gesellschaften und Tiere sind auf der ganzen Welt seit jeher 
eng miteinander verknüpft“ (Kompatscher et al. 2021, 61). Die Beziehung(en) zwischen Mensch 
und Tier sind vielfältig und -schichtig, nicht zuletzt aber auch konflikthaft, durch Angst, Aggres-
sion und Gewalt auf beiden Seiten geprägt – verbunden zum Beispiel mit der Ambivalenz von 
Jagenden, Tötenden, Essenden und Gejagten, Getöteten, Gegessenen (vgl. Lennard 2019, 5). 
An eben dieser Konflikthaftigkeit von Tier-Mensch-Beziehungen setzt der Tierhorror(film) in 
seinen Narrationen an. Im Besonderen ist es die Annäherung an die und Überschreitung der 
Grenze von menschlicher und nicht-menschlicher Welt, welche zum Ausgangs- und Kulmi-
nationspunkt der (meist) aggressiven und gewalttätigen Auseinandersetzung zwischen Tier 
und Mensch wird. So ist es (meist) der Mensch, welcher diese konstruierte räumliche Grenze 
von menschlicher und nicht-menschlicher Welt überschreitet (vgl. Gregersdotter / Hållén 
2016, 207), indem zum Beispiel eine (zunehmende) Expansion menschlicher Lebensräume 
und deren Aneignung durch den Menschen die Nähe von Tieren und Menschen steigert, zum 
Beispiel in Form der Expansion in Ozeane, hier v. a. der Topos Hai im Tierhorror(film), u. a. Jaws 
(Steven Spielberg, USA, 1975), Deep Blue Sea (Renny Harlin, USA, 1999), The Shallows (Jaume 
Collet-Serra, USA, 2016). Diese Narrationen an den Grenzziehungen von Mensch und Tier bzw. 
Mensch und Natur im Tierhorror(film) können als Kristallisations- aber auch Reflexionsmomente 
historisch und kulturell gewachsener Konzeptionen von Natur-Mensch-Beziehungen bzw. 
Tier-Mensch-Beziehungen interpretiert werden (vgl. Wulff 2013, 123). Diese im Tierhorror(film) 
inszenierten Grenzüberschreitungen und -verletzungen entlang der gesellschaftlich kons-
truierten Dichotomie Tier-Mensch bzw. Natur-Mensch sind ein Brennglas, welches auf die 
Brüchigkeit dieser menschgemachten Ordnung von Welt gerichtet ist und diese sichtbar 
macht (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 5 f.). Vor diesem Hintergrund stellen Tierhorrorfilme mit 
Blick auf Perspektiven der Animal Studies einen Möglichkeitsraum für die kritische Ausein-
andersetzung mit gesellschaftlich konstruierten Tier-Mensch-Verhältnissen dar; hierbei liegt 
der Fokus der Animal Studies im Besonderen auf der Analyse, Reflexion und ggf. Bearbeitung 
kultureller Praktiken im Horizont von gesellschaftlichen Tier-Mensch-Verhältnissen, welche 
Ausprägungen des Anthropozentrismus, des Speziesimus und damit einhergehender Formen 
der Unterdrückung, Ausbeutung bis hin zum Töten von Tieren bedingen (vgl. Schluchter 2023, 



Jan-René Schluchter

102
25). Die Animal Studies (oder Human-Animal Studies) befassen sich mit den „Interaktionen, 
Beziehungen und Verhältnissen zwischen Menschen und Tieren“ (Kompatscher et al. 2021, 
16) im Horizont von Kultur und Gesellschaft. Zentraler Ausgangspunkt der Animal Studies 
ist die Überzeugung, dass Tiere als Lebewesen mit eigenen Interessen, Standpunkten und 
Empfindungen gesehen und anerkannt werden (vgl. Shapiro 2002). Vor diesem Hintergrund 
wurde die Frage nach der Gestaltung der Interaktionen, Beziehungen und Verhältnisse von 
Tieren und Menschen im Besonderen in gesellschaftlich-kultureller Perspektive bedeutsam 
(vgl. Spannring et al. 2015, 17). Hierbei nehmen Impulse aus der Tier- und Umweltethik einen 
besonderen Stellenwert ein, da dort die argumentativen Grundlagen u. a. für eine moralische 
Berücksichtigung von nicht-menschlichen Tieren und anderen Daseinsformen entwickelt 
wurden (vgl. Ach / Borchers 2018). In Rückgriff auf Perspektiven der Animal Studies sind es 
im Rahmen des vorliegenden Beitrags im Besonderen Szenarien der Filmbildung, welche die 
kritisch-reflexive Auseinandersetzung mit Tierhorror(filmen) pädagogisch-didaktisch rahmen 
und hierdurch mit Impulsen für und Begleitung von Analyse- und Reflexionsprozesse(n) der 
vielfältigen Zusammenhänge zwischen Tierhorror(film) und Diskursen um die gesellschaftliche 
Konstruktion und Reproduktion von Tier-Mensch-Verhältnissen versehen können.1 Indem sich 
gesellschaftliche Tier-Mensch-Verhältnisse in einer Vielzahl an gesellschaftlich-kulturellen Prakti-
ken im Horizont von Filmen kristallisieren (vgl. Molloy 2011, 1; Baker 2001, 180), begründet sich 
dieser Fokus der Filmbildung – nicht zuletzt sind es nämlich filmische Repräsentationen von 
Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhältnissen, welche omnipräsent in den Alltags- und Lebenswelten 
von Menschen sind (vgl. Molloy 2011, 1; Mills 2017, 96). Hierbei ist jedoch bewusst zu machen, 
dass diese Darstellungen von Tieren im Film nie die Realität tierlichen Lebens widerspiegeln, 
sondern das Tier innerhalb von diskursiven, vom Menschen bestimmten Grenzen (re)konst-
ruieren, welche festlegen, was visuell und auditiv zum Tier gezeigt und gesagt werden kann 
(vgl. Molloy 2011, 9; Malamud 2013, 5). Vor diesem Hintergrund bergen Repräsentationen von 
Tieren im Film eine Prägekraft hinsichtlich der Wahrnehmung von Tieren bzw. Tier-Mensch-
Verhältnissen in menschlichen Gesellschaften (vgl. Molloy 2011, 9). Daraus ergibt sich, dass 
in den filmischen Repräsentationen von Tieren und ihren Beziehungen zu Menschen vielfäl-
tige gesellschaftliche Perspektiven auf vorherrschende Tier-Mensch-Verhältnisse bestätigt, 
verhärtet oder hervorgebracht werden (vgl. Baker 2001, 4). Zugleich können aber immer 
wieder auch Räume für Gegenentwürfe eröffnet werden – so auch im Tierhorror(film). Es gilt 
also, die Bedeutungen und Funktion(sweisen) von (Tierhorror)Film sowie deren Einbettung 
in soziale und kulturelle Praktiken zum Gegenstand der Analyse, Reflexion und Bearbeitung 
im Schnittfeld von Animal Studies und Filmbildung zu machen (vgl. Molloy 2011, 9 f.).

Der vorliegende Beitrag entfaltet den Tierhorrorfilm als möglichen Impuls für die Auseinan-
dersetzung mit gesellschaftlich-kulturellen Tier-Mensch-Verhältnissen und macht ihn insbe-
sondere in seiner Bedeutung für eine bildende Reflexion dieser Verhältnisse für Szenarien 

1	 Hierbei sind Tierhorrorfilme, wie im Rahmen des Beitrags gezeigt wird, ebenso zum Gegenstand 
einer Betrachtung entlang von Perspektiven der Animal Studies zu machen, da auch Tierhorror-
filme in ihrer Konzeption dem Rahmen anthropozentristischen Denkens entspringen. 



Animal Horror Cinema

103
der Filmbildung anschlussfähig. Er zeigt das transformative Potential des Tierhorrorfilms für 
menschliche Selbst- und Weltverhältnisse auf, um den Animal Studies entsprechend Pers-
pektiven jenseits einer Anthropozentrik von Welt und ihrem speziesistischen Niederschlag 
in menschlichen Gesellschaften zu entwickeln. 

Animal2 Horror Film

„On a very basic level, animal horror cinema tells the story of how a particular animal 

or an animal species commits a transgression against humanity and then recounts the 

punishment the animal must suffer as a consequence.” (Gregersdotter et al. 2016, 3)

Tierhorror(film)3 kann als „Subgenre“ (Fuchs 2017, 142) oder als „Motivkreis“ (Wulff 2013, 121) 
des Horrorfilms angesehen werden, die Filme teilen grundlegende Merkmale des Genres 
Horrorfilm und ihr Kern liegt in der Narration einer „Transgression gegen die Menschheit“ 
(Gregersdotter et al. 2015, 3; übers. JRS)4. Zentral im Tierhorror(film) ist der Konflikt Tier – 
Mensch (vgl. Fuchs 2017, 142). Ein Konflikt, welcher sich an der von menschlichen Gesell-
schaften konstruierten Dichotomie von Tier und Mensch bzw. der Tier-Mensch-Grenze 
kristallisiert (vgl. ebd.; Gregersdotter / Hållén 2016, 206 f.). 

2	 Im Kontext des Animal Horror Cinema ist die Frage umstritten, welche Tiere letztendlich die 
Tiere des Tierhorror(films) sind. Gregersdotter et al. betonen, dass im Tierhorror Tiere immer 
noch Ähnlichkeit mit einer bestehenden Tierspezies haben (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 4). 
Entsprechend werden filmische (Tier)Figuren wie Hybride aus Tier und Mensch wie z. B. in The 
Fly (David Cronenberg, CAN/USA, 1986), Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006), Mutationen wie 
Zombeavers (Jordan Rubin, USA, 2014) oder Tarantula (Jack Arnold, USA, 1955) oder Aliens wie 
Grabbers (Jon Wright, GB/IRL, 2012), Critters (Stephen Heren, USA, 1986) nicht zum Tierhorror(film) 
gezählt, obwohl sie auf erhebliche Schwierigkeiten bei der Kategorisierung hinweisen (vgl. ebd., 
4). Andere Verständnisse der Tiere im Tierhorror(film) beziehen eben diese von Gregersdotter et 
al. (2016) ausgeschlossenen Kategorien mit ein (vgl. Wulff 2014; Seeßlen / Jung 2006). Darüber 
hinaus stellt der Dinosaurier, in diesem Zusammenhang, in vielfältiger Hinsicht einen Sonderfall 
dar, da er sowohl ein Tier der Realität (als Lebewesen der erdzeitgeschichtlichen Vergangenheit) 
als auch der Fiktion ist (als Rekonstruktion von Fossilien, da nicht als reales Lebewesen greifbar; 
vgl. hierzu Mitchell 1998). Der vorliegende Beitrag geht von einem eher weiten Verständnis von 
Tieren im Tierhorror(film) aus, da im Tierhorror(film) einerseits, wie von Gregersdotter et al. (2016) 
angemerkt, die Grenzen zwischen realistischen und fiktionalen Tieren verschwimmen, und ande-
rerseits Narrationen über Lebewesen, welche im Kontext einer Anthropozentrik von Welt, der Welt 
des Tierlichen/des Natürlichen (z. B. über Ähnlichkeiten zu tierlichen Lebewesen, über die Habitate 
der Lebewesen etc.) zuzuordnen sind, im Sinne der (Cultural) Animal Studies von Bedeutung für 
die (Re)Produktion von gesellschaftlich vorherrschenden Tier-Mensch-Verhältnissen, aber auch 
deren Infragestellen sind. 

3	 Im vorliegenden Beitrag bezieht sich die Auswahl und Analyse von Tierhorrorfilmen ausschließlich 
auf fiktionale Filme (vgl. Gregersdotter et al. 216, 5).

4	 An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass sich Tierhorror als Genre oder Motivkreis in verschie-
denen (Sub)Genres wiederfindet (vgl. Wulff 2014, 126 f.), zum Beispiel (Tier)Horror + Komödie (u. a. 
Sharknado (Anthony C. Ferrante, USA, 2013)), (Tier)Horror + Science Fiction (u. a. Infestation (Kyle 
Rankin, USA, 2009)), (Tier)Horror + Fantasy (u. a. Antlers (Scott Cooper, USA, 2021)), (Tier)Horror + 
Abenteuer (u. a. Anaconda, Luis Llosa, USA, 1997)).



Jan-René Schluchter

104
Animal horror cinema is „a space made possible by the spatial and conceptual separation 

of the human and the non-human animal, which in turn prepares the ground for narra-

tives about moments when humans and animals come face to face, or even cross the 

conceptual borders that separate them.” (Gregersdotter et al. 2016, 3)

Ein menschliches Denken in Dichotomien zeigt sich im Tierhorror(film) auch in der Unter-
scheidung von Zivilisation und Natur (vgl. Gregersdotter / Hållén 2016, 206 f.). Die Trans-
gression findet im Tierhorror(film) im Wesentlichen auf zwei verschiedenen Ebenen statt, 
zum einen auf Ebene des Raums (vgl. Fuchs 2017, 142) sowie zum anderen auf Ebene der 
Spezies (vgl. Seeßlen / Jung 2006, 586).

Transgression ist in diesem Zusammenhang als „symbolische Übertretung von Grenzen“ (Fuchs 
2017, 141 f.) zu begreifen, welche oft auf Ebene der Narration ihre Entsprechung findet (vgl. 
Gregersdotter / Hållén 2016, 207). So wird im Tierhorror(film) eine Grenze von menschlicher 
Zivilisation und tierlicher Natur zum Beispiel durch das Eindringen des Menschen in die Natur, 
die tierliche Welt, illustriert, eine Überschreitung, die verschiedene Symboliken mit sich bringt. 

Erweiternd unterscheidet Wulff (2014) auf Ebene der Transgression des Raums zwischen 
einer zeitlichen (z. B. erdzeitgeschichtliche Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft) und 
einer räumlichen Dimension (z. B. bekannte Erde, unbekannte Erde, Weltraum; vgl. ebd., 128).

Im Tierhorror(film) kristallisiert sich die gesellschaftliche Trennung von menschlichen und 
nicht-menschlichen Welten, und die damit in Verbindung stehenden Grenzüberschrei-
tungen und -verletzungen, nicht zuletzt in filmischen „invasion narratives“ (Gregersdotter 
/ Hållén 2016, 207) heraus:

„The horror element in films [...], where the protagonists find themselves exposed to the 

dangers of the wild, likewise depends on the dichotomization of the human and animal 

world. Like the re-emergence of animals in human life worlds, the urban human´s penet-

ration into nature not only makes him or her prey for predatory animals, but becomes the 

target of violence precisely because he or she violates the border between worlds.” (Ebd., 208) 

Hieraus folgt, dass das Verhältnis von Tier und Mensch im Tierhorror(film) grundsätzlich konflikthaft 
angelegt ist (vgl. ebd.; Gregersdotter et al. 2015, 3 f.; Fuchs 2017, 142) – im Wesentlichen ist dieser 
Konflikt zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Welten sogar „ein Kampf um Leben und 
Tod“ (Wulff 2014, 128 f.). Diese filmischen Narrationen an den Grenzziehungen von Mensch und 
Tier/Mensch und Natur können als Kristallisations-, aber auch Reflexionsmomente historisch und 
kulturell gewachsener Konzeptionen von Natur-Mensch-Beziehungen/Tier-Mensch-Beziehungen 
interpretiert werden (vgl. Wulff 2013, 123). Grundsätzlich sind diese gesellschaftlich-kulturellen 
Beziehungen zwischen Menschen und Tieren äußerst vielfältig und -schichtig: 

„Tiere sind also konstitutiv für menschliche Gesellschaften: Meist unfreiwillig bilden sie 

unverzichtbare Ressourcen für deren Existenz und Entwicklung. Dabei wird die Tatsache 

deutlich, dass die Beziehung zwischen Mensch und Tier hierarchisch ist und die Grenze 

zwischen ihnen als statisch und undurchlässig aufgefasst wird.“ (Kompatscher et al. 2021, 61) 



Animal Horror Cinema

105
In diesem Zusammenhang zeigt sich die kulturell und gesellschaftlich konstruierte Mensch-
Tier-Grenze (vgl. ebd., 31), ein historisch tradiertes Denken in Dichotomien (vgl. Baker 2001, 
78 f.), welches ein Anders-Sein nicht-menschlicher Lebewesen betont (vgl. Noske 1989, 
vii). Begründet wird diese gesellschaftliche Konstruktion von Tier-Mensch-Verhältnissen 
sowie damit einhergehende gesellschaftlich-kulturelle Praktiken in der Art und Weise der 
gesellschaftlichen Konstruktion menschlicher Weltdeutung im Anthropozentrismus, welcher 
vom Menschen als Zentrum jeglicher Sicht auf Welt ausgeht. Die Animal Studies betonen, 
dass die Denk- und Argumentationsmuster des Anthropozentrismus keiner natürlich ge-
gebenen Ordnung von Welt folgen, sondern kulturell und gesellschaftlich konstruiert sind 
(vgl. deMello 2012, 44; Kompatscher et al. 2021, 56). Hieraus resultiert unter anderem eine 
Klassifikation von Tieren entlang ihrer Funktionen und ihres Nutzens für den Menschen, zum 
Beispiel Haustiere, Nutztiere etc., welche ihrerseits mit verschiedenen Umgangsformen des 
Menschen mit Tieren korrespondieren (vgl. ebd.). Man kann in diesem Zusammenhang von 
einer kulturell und gesellschaftlich konstruierten „anthropozentristischen Klassifikation von 
Tieren“ (Kompatscher et al. 2021, 56) bzw. von Tiere-Menschen-Verhältnissen sprechen (vgl. 
deMello 2012, 44; Kompatscher et al. 2021, 56). Diese bedingt mitunter Formen des Spezie-
sismus, Formen der Unterdrückung und Diskriminierung aufgrund der (zugeschriebenen) 
Zugehörigkeit zu einer Spezies – bis hin zum Töten einer Spezies (vgl. ebd., 35). Im Horizont 
des Anthropozentrismus werden Tiere zur Natur oder zum Natürlichen gezählt. Damit ste-
hen sie automatisch in einer Opposition zum Menschen – eine kulturelle, philosophisch 
begründete Tradition kategorischer Natur, die nicht nur pauschalisierend verschiedenste 
Spezies unter einem Begriff eint, sondern all diese Spezies einer einzigen Spezies, der 
Spezies Mensch, gegenüberstellt (vgl. Mills 2017, 49). Entlang dieser Figuren wie Mensch-
Tier-Grenze, Kultur-Natur-Dichotomie, Anthropozentrismus und Speziesismus zeichnen sich 
in Formen der gesellschaftlichen Konstruktion von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhältnissen 
Macht- und Herrschaftsverhältnisse zwischen Tieren und Menschen ab (vgl. Spannring 
2015). Nicht zuletzt finden sich Verbindungen dieser Macht- und Herrschaftsverhältnisse, 
welche in verschiedenen gesellschaftlich-kulturellen Praktiken kristallisieren, zum Beispiel 
in Form von Karnismus (vgl. Mannes 2015) und tierindustriellem Komplex (vgl. Chimaira 
Arbeitskreis 2011, 15).

Tiere (und Menschen) im Tierhorror(film)

Im Tierhorror(film) inszenierte Grenzüberschreitungen und -verletzungen entlang der gesell-
schaftlich konstruierten Dichotomie Tier-Mensch/Natur-Mensch sind ein Brennglas, welches 
auf die Brüchigkeit dieser Ordnung von Welt gerichtet ist und diese sichtbar macht (vgl. 
Gregersdotter et al. 2016, 5 f.). Entsprechend inszenieren die Erzählungen des Tierhorrorfilms 
nicht nur den Zusammenbruch zweier (scheinbar) getrennter Welten, sondern auch der 
durch den Anthropozentrismus gestützten Idee einer Trennung von Tier und Mensch (vgl. 
Gregersdotter / Hållén 2016, 208).



Jan-René Schluchter

106
In diesem Zerfall der gesellschaftlich konstruierten, im Fall des Films symbolischen, und der nar-
rativen Grenze zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt, liegen die Momente der 
(menschlichen) Angst, der Bedrohung, der Ohnmacht, des Ekels, der Irritation etc. im Tierhorror(film) 
(vgl. Crawley 2021, 117)5. Im Besonderen die durch den Zerfall der Grenzen hervorgerufene 
Annäherung, Begegnung und Konfrontation des Menschen mit einer „nonhuman otherness“ 
(Keetley 2016, 188), welche sowohl inner- und außerhalb des Menschen liegen kann, werden 
diese Emotionen und Affekte bestärkt (vgl. ebd.). „Nonhuman otherness“ bezieht sich hierbei auf 
„all jene [...] materiellen (und tierischen) Kräfte[...], die das ‚menschliche‘ Subjekt verdrängt“ (ebd.). 
Vor diesem Hintergrund setzt Tierhorror(film) an der Unsicherheit menschlicher Identität an, der 
Angst, etwas zu sein oder zu werden, was wir nicht sind, was wir nicht sein wollen oder für was wir 
uns nicht halten, selbst „das Andere“ zu sein, uns selbst jenseits der Grenzen der „normalen“ Welt 
wiederzufinden, etwas, was unsere Vorstellung von Menschsein in Frage stellt (vgl. ebd., 203). Es 
ist im Besonderen die Externalisierung der (eigenen/inneren) nichtmenschlichen Andersartigkeit 
durch den Menschen selbst, die klare Trennung „des Anderen“ bzw. „des Fremden“ vom „Eigenen“, 
d. h. vom Menschlichen, welches die Tiere als Monster im Horrorfilm entstehen lässt. Nicht zuletzt 
sind es Tiere, welche den Menschen an seine eigene, verdrängte, Tierlichkeit erinnern und somit 
umso mehr mit Ablehnung, gegenüber dem Tier selbst, behaftet sind (vgl. ebd., 188)

Gesellschaftlich vorherrschende Konstruktionen von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhältnissen 
(sowie deren Situierung in der Dichotomie Mensch-Natur) spielen in der Wahrnehmung 
der filmischen Grenzüberschreitungen und -verletzungen eine wesentliche Rolle (vgl. ebd.) 
– vor diesem Hintergrund ergeben sich folgende Konstellationen:

Raum

•	 Die Grenze von (menschlicher) Zivilisation und (nicht-menschlicher) Natur wird vom 
Menschen überschritten; zum Beispiel Backcountry (Adam MacDonald, CAN, 2014), Black 
Water (Andrew Traucki/ David Nerlich, AUS, 2007), The Breed (Nicholas Mastandrea, ZA, 
2006), Prey (Antoine Blossier, F, 2010)

•	 Die Grenze von (menschlicher) Zivilisation und (nicht-menschlicher) Natur wird vom 
Tier überschritten; zum Beispiel Crawl (Alexandre Aja, USA, 2019), Bait (Kimble Rendall, 
AUS, 2012), Strays (John McPherson, USA, 1991), Tarantula (Jack Arnold, USA, 1955)

•	 Die Grenze(n) der Orte von Mensch und der Orte von Tier innerhalb (menschlicher) Zivilisation 
werden vom Tier überschritten, unter anderem das Zuhause des Menschen, die (menschliche) 
Stadt; zum Beispiel The Birds (Alfred Hitchcock, USA, 1963), Arachnophobia (Frank Marshall, USA, 
1990), Mimic (Guillermo del Toro, USA, 1997), Tremors (Ron Underwood, USA, 1990)

•	 Die Orte des Menschen und des Tieres sind aufgrund der zunehmenden Expansion 
menschlicher Handlungs- und Lebensräume gemeinsame Orte; zum Beispiel Cocaine 

5	 Entsprechend gestützt durch dramaturgische und formalästhetische Gestaltungsmittel des Genre 
Horrorfilm (vgl. Seeßlen / Jung 2006).



Animal Horror Cinema

107
Bear (Elizabeth Banks, USA, 2023), Jaws (Steven Spielberg, USA, 1975), The Shallows 
(Jaume Collet-Serra, USA, 2016), Lake Placid (Steve Miner, USA/CAN, 1999)

•	 Die Grenze(n) der Kategorisierung von Tieren (durch den Menschen) innerhalb (mensch-
licher) Zivilisation werden vom Tier überschritten; im Besonderen: zum Beispiel Haustier 
(Cujo (Lewis Teague, USA, 1983), Man‘s Best Friend (John Lafia, USA, 1992)), zum Beispiel 
Nutztier (Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006), Isolation (Billy O´Brien, GB/ IRL, 2005)).6 

Spezies7

•	 Hybridisierung Anthropomorphisierung: Die Grenze von Tier und Mensch wird vom 
Tier Richtung Mensch überschritten oder das Tier nähert sich dem Menschen an; zum 
Beispiel Lamb (Valdimar Jóhannsson, IS, 2021), Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006), 
Monkey Shines (George A. Romero, USA, 1988)

•	 Hybridisierung Animalisierung: Die Grenze von Tier und Mensch wird vom Mensch 
Richtung Tier überschritten oder der Mensch nähert sich dem Tier an; zum Beispiel 
Lamb (Valdimar Jóhannsson, IS, 2021), Tusk (Kevin Smith, USA, 2014), Zombeavers (Jordan 
Rubin, USA, 2014), The Fly (David Cronenberg, CAN/ USA, 1986)

Die Tiere des Tierhorror(films) sind (meist) an realistischen Tieren wie Hunde, Vögel, Schlan-
gen, Bären etc. orientiert und lassen sich folgendermaßen typisieren (obwohl die Kategorien 
auch in Mischformen vorliegen können): 

•	 Monster (siehe unten)

•	 Gestaltwandler und Mischwesen z. B. Werwölfe (An American Werewolf in London (John 
Landis, USA, 1981), Dog Soldier (Neil Marshall, UK, 2017)) oder andere Mischwesen 
(Creature from the Black Lagoon (Jack Arnold, USA, 1954), Sharktopus (Declan O´Brien, 
USA, 2010), Monsterwolf (Todor Chapkanov, USA, 2010))

•	 Kollektive Erscheinungsformen wie Plagen und Schwärme, z. B. The Birds (Alfred Hitch-
cock, USA, 1963), Willard (Daniel Mann, USA, 1971), They Nest (Ellory Elkayem, USA, 2000), 
Piranha (Alexandre Aja, USA, 2010) (vgl. Wulff 2014, 132-137)

6	 Crawley weist darauf hin, dass die Spannung in Tierhorrorfilmen typischerweise aus den kollabie-
renden Grenzen zwischen Mensch und Tier resultieren, wobei noch einmal mehr auf dem Spiel 
steht, wenn das Tier beispielsweise ein Hund ist (vgl. Crawley 2021, 117). Aus Sicht der Animal 
Studies ist dies eine interessante Feststellung, da sie die anthropozentristischen Kategorisierungen 
von Tieren und deren Irritationen im Tierhorror(film) als Kristallisationspunkte von Horror begreift. 
So ist zum Beispiel der Angriff eines Bären, als Wildtier, dem der Mensch in der natürlichen Um-
welt des Bären begegnet, erwartbarer als der Angriff eines bzw. des eigenen Hundes, der Teil der 
menschlichen Zivilisation, gar des menschlichen Zuhauses ist.

7	 Die Unterscheidung Anthropomorphisierung und Animalisierung findet mit Blick auf die in den 
jeweiligen filmischen Narrationen beschriebenen, im Besonderen auf den physischen Ausgangs-
zustand des Lebewesens hin statt. In einigen Filmen gibt es keinen physischen „Ausgangszustand“ 
des Lebewesens, z. B. Lamb (2021).



Jan-René Schluchter

108
Im Kern kreist Tierhorror(film) um eine Anthropozentrik von Welt, eine selbstzugeschriebene 
Sonderstellung des Menschen in der Welt (vgl. Fuchs 2016, 142; Gregersdotter et al. 2016, 12 f.; 
Nessel et al. 2012, 7), mit welcher Macht- und Herrschaftsverhältnisse entlang menschlicher und 
nicht-menschlicher Welten (der Dichotomie von Tier-Mensch/Natur-Mensch, einer Mensch-
Tier-Grenze) einhergehen. In Verbindung mit Anthropozentrik werden oft die Zerstörung, 
Ausbeutung und Abwertung alles Nicht-Menschlichen (zugunsten des Menschen), wie Natur, 
und Tiere als Bestandteil von Natur, gebracht – bei gleichzeitiger Reflexion der Verwobenheit 
und Abhängigkeit des Menschen von Natur (vgl. Fuchs 2016, 141)8. 

Mit Blick auf die als Sujet des Tierhorror(film) zentrale Anthropozentrik von Welt9 weisen 
Gregersdotter et al. (2016) auf die Bedeutung des Tieres im Tierhorror(film) für menschliche 
Gesellschaften bzw. menschliche Kultur hin:

„Therefore, when we talk about relations between humans and animals, we also usually 

talk about the relations between humans and other humans. The animal, then, rather 

than existing at a safe distance of phenomenological, epistemological, and biological 

difference, is at the same time an actual being in the world we all share, a sign of complete 

and unbridgeable difference and a space on to which problems and discourses about 

human social concerns are projected.” (Gregersdotter et al. 2016, 12 f.)

8	 Die meisten Filme des Animal Horror können unter dem Label „Eco-Horror“ zusammengefasst 
werden: zum EcoHorror-Film gehören alle Filme, in denen das jeweilige Ökosystem, mit all seinen 
Tieren, Pflanzen, Bergen, Wäldern, Meeren und Jahreszeiten etc., zur Bedrohung des Menschen/ 
der menschlichen Zivilisation wird. Entsprechend auch der Tierhorrorfilm. Die Bedeutung einer 
Abgrenzung bzw. einer gesonderten Betrachtung des Tierhorrorfilms liegt in der Möglichkeit 
der Fokussierung auf die Tier-Mensch-Verhältnisse, auch unabhängig von ihrer Situiertheit im 
jeweiligen Ökosystem (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 4). Die Kategorie Eco-Horror findet sich als 
Referenz jedoch immer wieder im Kontext von Diskursen um Tierhorror(film), in der Form, dass im 
Besonderen die Grenzüberschreitungen und -verletzungen des Menschen im Fokus stehen – zum 
Beispiel durch Umweltverschmutzung/-zerstörung, Tierversuche etc. Die Rolle des Menschen ist 
hierbei von hoher Amibivalenz geprägt, die im Tierhorror vielfach kritisiert wird: Einerseits ist der 
Mensch durch sein Handeln Verursacher:in der Grenzüberschreitung/-verletzung, auf der anderen 
Seite wiederum Verteidiger:in/Retter:in der Menschen gegenüber den Tieren. Beispiele dafür 
sind die gewalttätige Landnahme des Menschen wie in Frogs (George McCowan, USA, 1972), der 
rücksichtslose Umgang des Menschen mit der Natur wie in Long Weekend (Colin Eggleston, AUS, 
1978), die Umweltverschmutzung durch den Menschen wie in Barracuda (Harry Kerwin / Wayne 
Crawford, USA, 1978), menschliche Eingriffe in die Natur durch (wissenschaftliche) Experimente 
wie in Unnatural (Hank Braxtan, USA, 2015) oder Shakma (Tom Logan / Hugh Parks, USA, 1990). 
Eco-Horror verortet Tiere im Kontext von Natur, betrachtet entsprechend die Dichotomie Mensch 
– Natur (vgl. Murray / Heumann 2016, xiii–xiv) und wird mitunter als das signifikanteste Genre für 
den Ecocriticism bezeichnet (vgl. Fuchs 2016, 201).

9	 In diesem Zusammenhang verweisen Mullan und Marvin (1999) darauf, dass Tiere sich im Kontext 
von (menschlicher) Kultur nicht selbst repräsentieren (können), sondern Menschen die mediale 
Repräsentation von Tieren definieren, steuern und konstruieren. Jede Repräsentation von Tieren 
durch menschliche mediale Gestaltung reflektiert lediglich die jeweiligen Anliegen und Motive 
der gestaltenden Menschen (vgl. Mullan / Marvin 1999, 3; Kompatscher et al. 2021, 97). In An-
betracht dessen sind filmische Repräsentationen von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhältnissen als 
grundsätzlich anthropozentristisch zu erachten, da sie menschliches Selbst und (menschliche 
und nicht-menschliche) Welt aus Sicht des Menschen (re)konstrurieren (vgl. Nessel et al. 2012, 7). 



Animal Horror Cinema

109
Ähnlich beschreiben es Nessel et al. (2012):

„Und häufig geht es gar nicht wirklich um das Tier. Verhandelt wird vielmehr das Mensch-

sein, das Verhältnis des Menschen zu anderen Spezies, Fragen der Moral, des Begehrens, 

oder des Gefühls. An der Darstellung des Tiers werden menschliche Kultur und Gesellschaft 

reflektiert – sowie Formen von Politik und Gemeinschaft verhandelt.“ (Nessel et al. 2012, 7)

Hiermit eng verbunden sind die gesellschaftlich-kulturellen Bedeutungen von Tieren – 
symbolische Aufladungen von Tieren –, welche im Folgenden exemplarisch ausgeführt 
werden (vgl. Schluchter 2023, 28): 

•	 Tiere als „das Andere“, „das Fremde“: Tiere als Spiegel, als Projektionsfläche des Men-
schen bzw. von (menschlichen) Gesellschaften, im Besonderen verbunden mit Fragen 
menschlicher Identitätsbildung (vgl. Mills 2017, 5 f.; Baker 2001, xxxv f.)

•	 Tiere als Inkorporation der (unzähmbaren) Natur, als Inbegriff der Spannung von Natur 
und Zivilisation

•	 Tiere als Inbegriff von Natur

•	 Tiere als Inbegriff der Ausbeutung von Natur

•	 Tiere als Symbol der Ängste moderner Gesellschaften

Mit Blick auf den Kern des Tierhorror(films), der „transgression against humanity“ (Gregers-
dotter et al. 2016, 3), den Grenzüberschreitungen und -verletzungen entlang der Dichotomie 
von Tier und Mensch sowie damit einhergehender gesellschaftlich-kultureller Verhältnisse 
und Praktiken, zeichnen sich vielfältige Bezüge zur für den Horrorfilm konstitutiven Figur 
des Monsters ab (vgl. Grant 2018; Knöppler 2017; Bellin 2005). 

Tierliche Monster im Tierhorror(film)

Im Versuch der Konturierung der Figur des Monsters lassen sich die folgenden Charakte-
ristika anführen: Monster sind an der Grenze von Norm und Verschiedenheit angesiedelt, 
sie verkörpern Abweichungen von der Norm. Monster sind das „dialectical other“, sie sind 
„difference made flesh“ von Gesellschaft(en) (Knöppler 2017, 36); im Kern geht es um das 
Verhältnis des Monsters zur Normalität in der Narration, die durch das Monster bedroht 
wird (vgl. Wood 1986, 78). Hierbei wird das Monster zur Bedrohung für gesellschaftlich 
dominante Werte (vgl. Grant 2018, 17 f.; Bellin 2005, 3). 

„The monster […] embodies the deadly return of all that a culture both represses and op-

presses – that which threatens the individual both from within and without. […] The horror 

film seeks to recognize what we repressed psychologically and oppressed socially, thus 

confronting us whit a combination of internal and external otherness.” (Keetley 2016, 189).



Jan-René Schluchter

110
Das Monster hat in Anbetracht dessen die Funktion des Mahnenden oder auch des Auf-
zeigenden. In einer zentralen Lesart ist es ein Moment der Reflexion von Gesellschaft(en), 
respektive des Einzelnen in der Gesellschaft (vgl. Grant 2018, 31 f.; Knöppler 2017, 35 ff.). 

„It [the monster, JRS] negotiates the experience (and fear) of difference, marks the bound-

aries of normality and reinforces notions of humanity or more specific group affiliations. 

The monstrous is a category that holds everything threatening that is to be expelled 

from the image of normality, yet at the same time it attests to the short-comings of 

categorization per se. The monster is thus the site of a constant struggle over deviance, 

transgression and knowledge, and its cinematic embodiments deliver ample evidence 

of this struggle.” (Knöppler 2017, 37)

Wood spricht in diesem Zusammenhang von einem Kampf um Anerkennung („struggle 
for recognition“; 2004, 113) von allem, was menschliche Gesellschaften verdrängen und 
unterdrücken (möchten) (vgl. ebd.). Vor diesem Hintergrund können Tiere im Tierhorror(film) 
insbesondere dann als Monster gelesen werden, wenn sich die tierliche Agency der des 
Menschen annähert (vgl. Gregersdotter/ Hållén 2016, 206 f.). Diese Annäherung erfolgt in der 
Form, dass realweltlichen Tieren in den Narrationen des Tierhorrorfilms außergewöhnliche 
Kräfte, Fähigkeiten und Fertigkeiten oft auch in Nähe zu denen des Menschen zuteil sind 
bzw. werden (vgl. Fuchs 2016, 193; Gregersdotter et al. 2016, 10). 

Mit Blick auf die Zurschaustellung der Brüchigkeit der oft bereits verwischten und mühsam 
aufrechterhaltenen Grenzziehungen zwischen Mensch und Tier/Mensch und Natur im 
Tierhorror(film) weisen Gregersdotter und Hållén (2016) im Besonderen auf die stilistischen 
Mittel der Anthropomorphisierung und Animalisierung hin, welche in vielfacher Weise mit 
den gesellschaftlich-kulturellen Tier-Mensch-Verhältnissen in Verbindung stehen (vgl. auch 
Fuchs 2016, 141):

„[…] the portrayal of the collapse of the Western division of nature and culture in ani-

mal horror film is necessarily paralleled by a similar collapse of the distinction between 

animal and human. That is, in order to structure the narrative around the opposition 

between animal and human, otherness is constructed through sameness, since animals 

are ascribed human qualities – and, occasionally, humans are ascribed animal qualities.” 

(Gregersdotter / Hållén 2016, 206 f.)

Vor diesem Hintergrund kann die Transformation eines Menschen in ein Tier (Animalisierung), 
respektive eines Tieres in einen Menschen (Anthropomorphisierung) in den Narrationen 
des Tierhorrorfilms als Moment der Irritation anthropozentristisch geprägter Selbst- und 
Weltverhältnisse der menschlichen Rezipient:innen angesehen werden (vgl. Gregersdotter 
et al. 2016, 3)

Im Kontext des Tierhorror(films) wird in vielerlei Hinsicht auf die Wurzeln des Menschen 
und dessen gewachsene Verhältnisse zu Tieren hingewiesen (vgl. Lennard 2019) – zuge-
spitzt findet sich dieses Verhältnis im Tierhorror(film) oft in Perspektive der menschlichen 



Animal Horror Cinema

111
Verwundbarkeit, bis hin zum Tod durch das Tier (vgl. ebd.); so kreist der Tierhorror(film), im 
Besonderen, um die, meist verdrängte, Erkenntnis, dass der Mensch selbst vom Tier gegessen 
werden kann (vgl. Lennard 2019, 1 f.). Der Tod durch das Tier und die Angst, von einem Tier 
gegessen zu werden, zeigt sich vor allem im westlichen Tierhorror (vgl. Pugh 2022, 101). 
Mit Blick auf die Dichotomie Mensch – Tier und daraus resultierenden gesellschaftlichen 
Tier-Mensch-Verhältnisse folgt: 

„when animals begin to eat people, this signals a profoundly disturbing reversal of an 

order on which the notion of the West is premised. […] [animals, JRS] eating humans not 

only disrupts the so-called ‘natural’ order of consumer and consumed, but also perceived 

superiors and subordinates, self and Other.” (Lennard 2019, 1 f.)

Die (weitgehende) Umkehr gesellschaftlich konstruierter Macht- und Herrschaftsverhält-
nisse entlang der Grenze Tier – Mensch stellt eine Erschütterung menschlicher Weltsicht 
dar und ist gleichbedeutend mit einem Verlust an Kontrolle und Sicherheit des Menschen 
– die Grundpfeiler seiner Existenz, seiner Konstruktion von Selbst und Welt wird erschüttert: 

„After all, horror is about fear, and fear derives from something that is out of one’s control. 

A very natural thing for us to fear is something that has power over us – such as a being 

that holds a higher place in the food chain. It used to be the case that the human race 

had to fear other predators, but those days are long since gone (at least in contemporary 

urban societies) and we have placed ourselves, self-assuredly, on top of the food chain. 

No one feeds on us anymore, so ultimately a great deal of fear comes from the idea that 

something unexpected can jump in and eat us.” (Eggertson / Forceville 2009, 5)

Entlang von Konzepten wie Anthropomorphisierung und Animalisierung rücken Fragen des 
Verhältnisses von tierlicher und menschlicher Handlungsmacht, tierlicher und menschlicher 
Agency, in den Fokus – das Tier des Tierhorror(films) muss die gesellschaftlich konstruierten, 
und meist durch den Menschen limitierten, Grenzen von Handlungsmacht und -ohnmacht 
durchbrechen und dies geschieht (meist) durch eine Steigerung der Handlungsmacht 
des Tieres. Hierbei kommen im Besonderen Formen der Anthropomorphisierung im 
Tierhorror(film) besondere Bedeutung zu, da die narrative Konstitution des Tieres im Film 
meist als antagonistische Kraft gegenüber dem Menschen über eine Agency verfügen muss, 
welche dem Menschen meist per se zugesprochen wird (vgl. ebd.). Im Tierhorror(film) ist 
diese tierliche aber auch die menschliche Agency in hohem Maße mit ethischen Fragen 
verknüpft, unter anderem wenn Tiere über die Kapazität für eine ethische oder unethische 
Agency verfügen (vgl. Gregersdotter / Hallén 2016, 208 f.). 

Zum Beispiel findet sich im Tierhorror(film) oft die Idee der tierlichen Rache am Menschen 
als Motiv (vgl. Pugh 2022, 104), wie zum Beispiel in Orca (Michael Anderson, USA, 1977), 
Frogs (George McCowan, 1972) oder Bear (John Rebel, USA, 2010). Das Motiv der tierlichen 
Rache geht von der Idee aus, dass Tiere über Handlungsmacht verfügen, die sich im Tier-
horrorfilm jenseits einer anthropozentrischen Vorstellung von Tieren als passive Objekte 
menschlicher Agency entfaltet. Im Film werden diese Vorstellungen menschlicher Vormacht 



Jan-René Schluchter

112
gestört, verstört und zerstört. In diesem Sinne ist das Motiv der tierlichen Rache als Antwort 
auf gesellschaftlich-kulturelle Manifestationen des Anthropozentrismus wie das Töten und 
die Ausbeutung von Tieren sowie die Zerstörung tierlicher Lebensräume anzusehen (vgl. 
Gregersdotter et al. 2016, 10). 

Gleichzeitig eröffnet sich eine Ambivalenz ethischen Handelns von Menschen gegenüber 
Tieren: Auf der einen Seite bewegt sich das Tier im Tierhorrorfilm in der Regel jenseits des Ethi-
schen (vgl. ebd., 6), das heißt die filmischen Repräsentationen generieren ein Bild des Tieres als 
gnadenlose Bestie, welche weder Reue noch Mitleid zeigt oder zeigen kann. Auch der Mensch 
wird zur gnadenlosen Bestie, um durch eigene Grausamkeit der Grausamkeit des Tieres zu 
begegnen (vgl. ebd.). Die Grausamkeit des Menschen wird durch die des Tieres legitimiert, 
welches durch seine Grausamkeit jeglichen Anspruch darauf verliert Subjekt einer ethischen 
Verantwortung zu sein, in Anbetracht einer angenommenen ethischen Verantwortlichkeit 
des Menschen gegenüber Tieren. Auf der anderen Seite wird der Mensch in einer Vielzahl an 
Tierhorrorfilmen nicht aus seiner ethischen Verantwortung gegenüber Tieren entlassen und 
das Tier bleibt bzw. wird ein ethisch konsiderables Subjekt (vgl. ebd.). 

Bildende Fremdheit(serfahrungen) im Tierhorror(film) –  
Perspektiven für Filmbildung und -didaktik

Indem Tierhorror(film) die von menschlichen Gesellschaften gezogenen Grenzen, Grenzver-
letzungen und -überschreitungen zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt zum 
Gegenstand macht, eröffnen sich vielfältige Potentiale für Formen der Filmbildung; hierbei 
kann im Besonderen die Brüchigkeit dieser dichotomen Ordnung von Welt – als zentraler 
Ansatzpunkt für Reflexion- und Bildungsimpulse/-prozesse entlang von Filmen angesehen 
werden. Hervorzuheben ist jedoch zunächst, dass Bildung selbst anthropozentristische 
Grundannahmen eingeschrieben sind, welche oft verdeckt und unreflektiert mitgetragen 
werden (vgl. Pedersen 2021, 165). Eben jene Ausformungen anthropozentrischen Denkens, 
an denen der Tierhorror(film) mit seinen Narrationen ansetzt und die er ins Wanken bringt. 
So ruft der in der filmischen Narration dargelegte Zerfall der gesellschaftlich-konstruierten 
Grenze zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt eine (erzwungene) Annähe-
rung, Begegnung und Konfrontation des Menschen mit „dem Anderen“ / „dem Fremden“ 
(„the other“), mit einer „nonhuman otherness“ (als „das Andere“/ „das Fremde“ in- und 
außerhalb des Menschen) (vgl. Keetley 2016, 188) hervor – nicht zuletzt manifestiert in der 
Figur des Monsters. Der Tierhorror(film) setzt an der Unsicherheit menschlicher Identität 
an, der Angst, etwas zu sein oder zu werden, was man nicht ist, was man nicht sein will 
oder für was man sich nicht hält, selbst „das Andere“ zu sein, sich selbst jenseits der Grenzen 
der „normalen“ Welt wiederzufinden, etwas, das die eigene Vorstellung von Menschsein in 
Frage stellt (vgl. ebd., 203). Der Tierhorror(film) zwingt den Menschen zur Auseinanderset-
zung mit „dem Fremden“, dem Unbekannten, dem Verdrängten, dem Unterdrückten, dem 
Ungewollten – und stellt sicher Geglaubtes in Frage, lässt Bestimmtes zu Unbestimmtem 



Animal Horror Cinema

113
werden, lässt bestehende Selbst- und Weltbilder wanken – und eröffnet auf diese Weise 
Möglichkeitsräume für Bildungsprozesse – nicht zuletzt mit Blick auf die gesellschaftliche 
Konstruktion von Tier-Mensch-Verhältnissen (zu den Bildungspotentialen des Horrorfilms 
vgl. u. a. Maurer 2009, 2010).10 

Im Kontext von Filmbildung(stheorie) verweisen im deutschsprachigen Raum im Beson-
deren die Arbeiten von Walberg (2011) und Zahn (2012) auf die enge Verwobenheit „des 
Eigenen“ mit „dem Fremden“: 

„Das Fremde ist das, was sich einer Ordnung entzieht, es begleitet aber jede Ordnung und 

ist mit ihr untrennbar verbunden, wie ein Schatten oder eine Rückseite“ (Walberg 2011, 77) 

Und weiter: 

„Das Fremde fällt aus der Reihe, es drängt sich auf, es stößt uns zu, ereilt, überfällt oder 

verletzt uns, es erregt Aufmerksamkeit, Lust oder auch Unsicherheit, Schrecken und 

Befremden“ (ebd., 88). 

Im Tierhorror(film) wird die der Begegnung mit „dem Fremden“ eingeschriebene Intensität, 
Gewalttätigkeit und (existenzielle) Erschütterung des Eigenen in wörtlichem Sinne zu Bildern 
und Tönen, zu Zähnen und Krallen, zur Verletzung bis hin zum Zerfleischen von Grenzziehun-
gen entlang „des Eigenen“ und „des Fremden“. So thematisieren Tierhorrorfilme zum Beispiel 
menschliche Ängste. Tiere, als „das Fremde“, sind ein „Schatten“ des Menschen, welcher ihn 
aufgrund ihrer sich aufdrängenden Präsenz und verunsichernden Kraft zu einer Reaktion auf-
fordert (vgl. ebd., 77). Hieraus – im Besonderen mit Blick auf Bildungsprozesse – erwächst die 
zentrale Frage nach dem Umgang mit Erfahrungen „des Fremden“. Im Tierhorror(film) ist das 
Spektrum an möglichen Antworten auf diese Frage überschaubar und folgt in Grundzügen 
(meist) der folgenden narrativen Struktur (zum Horrorfilm vgl. Tudor 1989, 81):

(1)	 Begegnung von Mensch-Tier (entlang von Grenzüberschreitungen) 

(2)	 Veränderung bestehender Ordnung(en) von Natur und Zivilisation

(3a)	Angriff des Tieres auf den Menschen

(3b)	Angriff des Menschen auf das Tier

(4)	 Vertreibung, Verwundung, Tod des Tieres (durch den Menschen)

(5)	 Wiederherstellung bestehender Ordnung(en) von Natur und Zivilisation

10	 Jenseits einer Darlegung der vielfältigen Traditions- und Entwicklungslinien des Bildungsbegriffes 
kann Bildung als „Reflexion eines individuell verstandenen Selbst-, Fremd- und Weltverhältnisses“ 
verstanden werden, verbunden mit der „Frage nach den Bedingungen eines (in ihrem jeweiligen 
Sinne) gelungenen Bildungsprozesses, in dem sich diese Verhältnisse zu einer Einheit verschrän-
ken“ (Schäfer 2006, 86). Marotzki erweitert diese Annäherung an den Bildungsbegriff in Rekurs auf 
die klassische Bildungstheorie folgendermaßen: „Indem der Mensch sich mit seiner natürlichen, 
sozialen und kulturellen Umwelt auseinandersetzt und aufgrund seiner wirkenden Gestaltung 
Spuren hinterläßt, setzt er sich zu sich selbst und zur Welt in ein reflektiertes Verhältnis“ (Marotzki 
2006, 127). 



Jan-René Schluchter

114
Grundlegend zeigt sich, dass das Verhältnis von Tier und Mensch im Tierhorror(film) kon-
flikthaft (angelegt) ist (vgl. ebd.; Gregersdotter et al. 2015, 3 f.; Fuchs 2017, 142) – im Wesent-
lichen ist dieser Konflikt zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Welten sogar „ein 
Kampf um Leben und Tod“ (Wulff 2014, 128 f.). Entsprechend sind es im Tierhorror(film) im 
Besonderen die „radikalen“ Reaktionen auf „das Fremde“, welche in ihrer symbolischen Auf-
ladung in den Fokus rücken; hier ist (oft) Ausgrenzung, Bekämpfung und/oder Vernichtung 
(„des Fremden“) die Reaktion auf „das Fremde“ (vgl. Walberg 2011, 177). Ähnlich auch Zahn: 

„Als Eroberung des Fremden wird Fremdheit als Unverfügbares relativiert und in mehr 

oder weniger gewalttätigen Formen des Antwortens gefügig gemacht, dem Eigenen, 

also den bestehenden Erfahrungsordnungen des Individuums (oder auch eines Kollektivs) 

subsumiert.“ (Zahn 2012, 24)

Das Tier im Tierhorror(film) steht in seiner symbolischen Aufgeladenheit für die Idee des 
„Anders-Sein-Können jeglicher Ordnung“ (Walberg 2011, 118 mit Bezug auf Waldenfels 
1998, 16). Das Tier im Tierhorror(film) als symbolischer Kristallisationsort einer „nonhuman 
otherness“ muss entsprechend bekämpft, zurückgedrängt, getötet werden, um bestehende 
Ordnungen von menschlichem Selbst und Welt aufrechtzuerhalten und einhergehend die 
Stabilität menschlicher Identität zu wahren – aber nicht zuletzt geht es darum, den Men-
schen als Mittelpunkt von Welt zu bestätigen. Hierbei geht es um die Aufrechterhaltung 
eindeutiger Orientierungen hinsichtlich menschlicher Weltdeutung(en), welche Menschen 
in ihrer Verortung in der Welt als Kompass dienen (können) sowie jedoch einhergehend 
um die Aufrechterhaltung von Macht- und Herrschaftsverhältnissen (vgl. Pedersen 2021). 
Im Besonderen das Motiv des (Selbst-)Zur-Beute-Werdens des Menschen, die Verwundung 
und der Tod durch das Tier, nicht zuletzt das Gegessen-Werden des Menschen durch das 
Tier sind herausfordernde Momente für das menschliche Selbst- und Weltverständnis:

„Human species are thus emptied of their self-proclaimed specialness. The reduction of 

human beings to their material dimension, in addition, implies a questioning of mankind´s 

self-aggrandizing notion as the centre of the universe. […] As a result, animal ‘predation 

on humans […] has a unique ability to […] teach a lesson from the past we forgot at 

our peril about the unconquerability of the world we think we master’ (Shannon 2012, 

ix).” (Fuchs 2016, 39)

Gegenwärtige Gesellschaften sind jedoch eher durch einen Verlust an Verbindlichkeit 
sozialer Orientierungen gekennzeichnet, einem Leben mit höheren Unbestimmtheiten, 
entsprechend mit einer Pluralität an Orientierungsmustern für die Entwicklung von Selbst- 
und Weltreferenzen (vgl. Jörissen / Marotzki 2009, 15 f.). Für den Umgang mit diesen Kon-
tingenzerfahrungen nennen Jörissen und Marotzki zwei zentrale Möglichkeiten:

(1) Subsumption des Neuen unter dem Bekannten: „Das Andere wird dabei dem Eige-

nen gleichgemacht, es wird an die eigenen Wahrnehmungs- und Weltdeutungsmuster 

assimiliert; das Neue reduziert sich auf das Bekannte.“ (ebd., 18)



Animal Horror Cinema

115
(2) Das Neue als Ausgangspunkt für die Entwicklung von Weltsichten: „Das Neue, den 

Einzelfall, zur Grundlage [...] machen und die passenden Regeln und Kategorien ausge-

hend davon erst [...] suchen. In diesem Suchprozess wird mal das eine, mal das andere 

Verstehensmodell ausprobiert, bis man eines findet, mit dem man einigermaßen zu-

rechtkommt – die Relativität und Vorläufigkeit der eigenen Weltsicht ist in diesem Modell 

von Anfang an enthalten. Wir bezeichnen diese Art des Suchenden, immer unter dem 

Vorbehalt des „Als-Ob“ agierenden Selbst-und Weltverhältnisses als Tentativität. Wir finden 

oder erfinden dabei Regeln, die für uns etwas zunächst unverständliches Neues zu etwas 

Verstehbarem machen.“ (vgl. Jörissen / Marotzki 2009, 19) 

Formen der Auseinandersetzung mit Welt bzw. „dem Fremden“/„dem Anderen“ in der 
Welt sind in der Narration von Tierhorror(film) grundsätzlich angelegt. Sie sind zunächst 
nicht als Auslöser von Bildung(sprozessen) anzusehen, da der Mensch „das Fremde“/„das 
Andere“ in seine bestehenden Erklärungs- und Deutungsmuster von Selbst und Welt, sei-
ne Weltordnung(en) zu zwängen versucht. Impulse für eine Transformation bestehender 
Selbst- und Weltverhältnisse bleiben somit (weitgehend) aus (vgl. ebd). Dennoch eröffnen 
Narrationen des Tierhorror(films) Möglichkeiten der Reflexion dieser menschlichen Ord-
nungen von Welt, da sie das Potential innehaben, diese zu irritieren in Frage zu stellen und 
Alternativen aufzuzeigen (vgl. Walberg 2011, 177): „Fremdes, das sich den vertrauten Ord-
nungen entzieht, [ist] geeignet, uns wieder und wieder aus dem institutionellen Schlummer 
zu wecken.“ (Waldenfels 2001, 138; zit. nach Walberg 2011, 177) 

Vor diesem Hintergrund kann „das Fremde“ als „Ausgangspunkt für die Entwicklung neuer 
Weltsichten“ (Jörissen / Marotzki 2009, 19) begriffen und so zu einem Möglichkeitsraum für 
Reflexion und Veränderung bestehender Welt-und Selbstbezüge werden (vgl. Schäfer 2009, 
187). Es geht hierbei um ein „Offen-Sein für Neues, ohne dieses (nur) unter Bekanntes zu 
subsumieren“ (Walberg 2011, 130) – im Besonderen der Tierhorror(film) erzwingt in weiten 
Teilen ein „Offen-Sein für Neues“, indem seine Narrationen Menschen in unbekannte, aber 
oft greifbare, da vorstellbare Situationen versetzen (u. a. Cujo, Lewis Teague, USA, 1983) und 
in radikaler Weise mit gesellschaftlich vorherrschenden Vorstellungen von Mensch (und 
Tier) brechen (u. a. Lamb, Valdimar Jóhannsson, IS, 2021). 

Der Tierhorror(film) lässt in dieser Perspektive oft wenig Raum für eine Einordnung und 
Erschließung der Narration mit bestehenden Erklärungsmustern von Welt. Grundsätzlich 
kann er als Konstitutionsbedingung von subjektiven Welt-und Selbstverhältnissen (mit Blick 
auf die Figur des Monsters; vgl. Bellin 2005) sowohl normalisierenden und subsumierenden 
Reaktionen auf Fremd(heits)erfahrung(en) Vorschub leisten, indem sie konventionalisierende 
Deutungsmuster von Welt – also einer bestimmten Ordnung entsprechenden Deutung von 
Welt – abrufen und bestätigen. Sie können aber auch zum Ausgangspunkt und Auslöser 
von Fremderfahrungen werden, indem sie Normalisierungsprozesse von Rezipient:innen, 
also die Versuche konventionalisierender Deutungen – im Sinne der Subsumption des 
Fremden unter das Bekannte – durchkreuzen (vgl. Zahn 2012, 37). 



Jan-René Schluchter

116
Vor diesem Hintergrund stellt die „Verfremdung vertrauter Erfahrung(en)“ (Walberg 2011, 178; 
ähnlich auch Zahn 2012, 169) des Menschen, wie in den Narrationen des Tierhorror(films) 
angelegt, ein wesentliches Moment von Filmbildung dar. Es geht hierbei um ein „Scheitern 
eines Verstehens im Filmverstehen – in Form von Brüchen, Irritationen oder Rezeptions-
widerständen“ (Zahn 2012, 169), welches auslösender Moment für Bildungsprozesse sein 
kann (ebd.). In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass Bildung(sprozesse) 
von einer grundlegenden (normativen) Offenheit geprägt sind. Das bedeutet, dass die 
Rezeption von Tierhorror(film) zum Beispiel nicht per se zu anderen Perspektiven auf Tiere 
und gesellschaftlich vorherrschende Tier-Mensch-Verhältnisse führt.11

Tierhorror(filme) tragen, wie die bisherigen Ausführungen zeigen, Bildungspotentiale in sich 
und finden in Bildungskontexten durchaus Verwendung (vgl. Maurer 2010). Im Kontext von 
Filmbildung lassen sich Verbindungen von Animal Studies und Tierhorror(film) in folgender 
zentraler Leitfrage zuspitzen:

Wie können wir, als menschliche Lebewesen, im Kontext von Bildung für die Situation von 

nicht-menschlichen Lebewesen sensibilisieren und andere gesellschaftliche Tier-Mensch-

Beziehungen denken und ermöglichen? (vgl. Nocella II et al. 2019)

Übergreifend lassen sich hierbei folgende Prinzipien als leitende Orientierungen für Ver-
bindungen von Animal Studies und Filmbildung bestimmen (vgl. Schluchter 2023, 31)12:

•	 Integration von tierlichen Perspektiven in Bildungskonzepten und -kontexten

•	 Reflexion von Anthropozentrismus

•	 Kritische Reflexion von Macht- und Herrschaftsverhältnissen entlang der gesellschaftlich 
konstruierten Tier-Mensch-Grenze sowie Formen des Speziesismus

•	 Aufzeigen von Alternativen gegenüber bestehenden Tier-Mensch-Verhältnissen

Mit Bezug zu bildungstheoretischen Überlegungen von Marotzki (1990) kann davon ausge-
gangen werden, dass dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn neue Perspektiven 
auf einen bestehenden Welt- und Selbstentwurf ermöglicht werden, die als Reaktion auf 
jeweils aktuelle gesellschaftliche Herausforderungen angesehen werden können. Zu diesen 
Herausforderungen gehört auch die Auseinandersetzung mit tierrechtlichen und tierethischen 
Fragen etwa bezüglich der vorherrschenden Konstruktion gesellschaftlicher Tier-Mensch-
Verhältnisse. Die Entwicklung neuer Selbst- und Weltverhältnisse sind dann möglich, wenn 
außerhalb vorherrschender Normativitätskonstruktionen und -orientierungen im Kontext von 
Bildung Raum für deren kritische Reflexion gegeben wird (vgl. Schluchter 2023, 32). 

11	 Da die Tiere des Tierhorrorfilms in der Regel als grausame Bestien dargestellt werden, weisen 
Gregersdotter et al. (2016) darauf hin, dass diese Art der Repräsentation von Tieren bei den 
Rezipient:innen auch zur Entwicklung und Verhärtung von (bestehenden) Abwehrhaltungen 
oder Ängsten gegenüber Tieren führen kann (vgl. ebd., 6 f.)

12	 Vor diesem Hintergrund ist eine (erste) Aufgabe im Kontext von Filmbildung, diese oft impliziten 
normativen Denkvoraussetzungen und Implikationen in Filmbildungstheorien herauszuarbeiten 
und zu reflektieren. 



Animal Horror Cinema

117
Fazit

In den Grenzverletzungen und -überschreitungen sowie im Zerfall der vom Menschen 
konstruierten Grenzen zwischen Tier und Mensch/nicht-menschlichen und menschlichen 
Welten eröffnet der Tierhorrorfilm Möglichkeitsräume für eine Reflexion gesellschaftlich 
vorherrschender Tier-Mensch-Verhältnisse, indem er im Besonderen deren Brüchigkeit, 
also die Brüchigkeit anthropozentrischen Denkens und der hieraus resultierenden Konst-
ruktionen von Welt und menschlichen Selbst aufzeigt. Hierbei bieten Tierhorror(filme) eine 
Vielzahl an Ansatzpunkten für eine filmbildnerische Auseinandersetzung mit Perspektiven 
der Animal Studies, im Besonderen mit Fragen der Konstruktion und Reproduktion einer 
„Normalität“ von gesellschaftlichen Tier-Mensch-Verhältnissen und damit einhergehenden 
gesellschaftlich-kulturellen Praktiken – zu denen nicht zuletzt die Art und Weise der me-
dialen Repräsentation von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhältnissen gehört. Dieser Kern des 
Tierhorror(films) ist es letztendlich auch, der in alters- und entwicklungsangemessener Weise, 
also jenseits des Rückgriffs auf die meist mit FSK 16- oder FSK 18-Einordnungen versehe-
nen Tierhorrorfilme, zur Perspektive der Filmbildung in der pädagogischen Praxis werden 
kann. Didaktische Konkretisierungen von Filmbildung können hierbei wertvolle Impulse 
für Analyse und Reflexion der genannten Zusammenhänge entlang der Perspektiven der 
Animal Studies geben.

Bibliographie 
Primärliteratur

Anaconda, Luis Llosa, USA, 1997.

An American Werewolf in London, John Landis, USA, 1981.

Antlers, Scott Cooper, USA, 2021.

Arachnophobia, Frank Marshall, USA, 1990.

Backcountry, Adam MacDonald, CAN, 2014. 

Bait, Kimble Rendall, AUS, 2012. 

Barracuda, Harry Kerwin; Wayne Crawford, USA, 1978. 

Bear, John Rebel, USA, 2010.

Black Sheep, Jonathan King, NZL, 2006.

Black Water, Andrew Traucki; David Nerlich, AUS, 2007.

Cocaine Bear, Elizabeth Banks, USA, 2023. 

Crawl, Alexandre Aja, USA, 2019.

Creature from the Black Lagoon, Jack Arnold, USA, 1954. 

Critters, Stephen Heren, USA, 1986.

Cujo, Lewis Teague, USA, 1983. 

Deep Blue Sea, Renny Harlin, USA, 1999.



Jan-René Schluchter

118
Dog Soldier, Neil Marshall, UK, 2017. 

Frogs, George McCowan, 1972. 

Grabbers, Jon Wright, GB/IRL, 2012. 

Infestation, Kyle Rankin, USA, 2009.

Isolation, Billy O´Brien, GB/ IRL, 2005. 

Jaws, Steven Spielberg, USA, 1975. 

Lake Placid, Steve Miner, USA/CAN, 1999.

Lamb, Valdimar Jóhannsson, IS, 2021.

Long Weekend, Colin Eggleston, AUS, 1978. 

Man´s Best Friend, John Lafia, USA, 1992. 

Mimic, Guillermo del Toro, USA, 1997. 

Monkey Shines, George A. Romero, USA, 1988.

Monsterwolf, Todor Chapkanov, USA, 2010.

Orca, Michael Anderson, USA, 1977.

Piranha, Alexandre Aja, USA, 2010.

Prey, Antoine Blossier, F, 2010.

Shakma, Tom Logan; Hugh Parks, USA, 1990. 

Sharknado, Anthony C. Ferrante, USA, 2013. 

Sharktopus, Declan O´Brien, USA, 2010.

Strays, John McPherson, USA, 1991. 

Tarantula, Jack Arnold, USA, 1955.

The Birds, Alfred Hitchcock, USA, 1963. 

The Breed, Nicholas Mastandrea, ZA, 2006.

The Fly, David Cronenberg, CAN/USA, 1986. 

The Shallows, Jaume Collet-Serra, USA, 2016.

They Nest, Ellory Elkayem, USA, 2000. 

Tremors, Ron Underwood, USA, 1990.

Tusk, Kevin Smith, USA, 2014. 

Unnatural, Hank Braxtan, USA, 2015. 

Willard, Daniel Mann, USA, 1971. 

Zombeavers, Jordan Rubin, USA, 2014.

Sekundärliteratur

Ach, Johann S.; Borchers, Dagmar (Hrsg.) (2018): Handbuch Tierethik. Grundlagen – Kontexte – Pers-
pektiven. Stuttgart: J. B. Metzler.

Baker, Steve (2001): Picturing the Beast. Animals, Identity, and Representations. Urbana; Chicago: 
University of Chicago Press. 



Animal Horror Cinema

119
Bellin, Joshua D. (2005): Framing Monsters. Fantasy Film and Social Alienation. Carbondale: Southern 

Illinois University Press.

Chimaira Arbeitskreis (2011): Eine Einführung in Gesellschaftliche Mensch-Tier-Verhältnisse und 
Human-Animal Studies. In: Chimaira – Arbeitskreis Human-Animal Studies (Hrsg.): Human-Animal 
Studies. Über die gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-Verhältnissen. Bielefeld: transcript, 7–42.

Crawley, Melissa (2021): Beware of Dog. How media portrays the aggressive canine. Jefferson: McFar-
land & Company.

DeMello, Margo (2012): Animals and society. An introduction to human-animal studies. New York: 
Columbia Press.

Duggan, Brian Patrick (2023): Horror Dogs. Man´s best friend as movie monster. Jefferson: McFarland 
& Company. 

Eggertsson, Gunnar Theodór; Forceville, Charles (2009): Multimodal expressions of the HUMAN 
VICTIM IS ANIMAL metaphor in horror films. In: Forceville, Charles J.; Urios-Aparisi, Eduardo (Hrsg.): 
Multimodal Metaphor. Berlin; New York: DeGruyter Mouton, 429–450.

Fuchs, Michael (2017): Entirely outside the cultural? Das Monster als Brücke zwischen Natur und Kultur 
im US-amerikanischen Tierhorrorfilm. In: Fabris, Angela; Helbig, Jörg; Rußegger (Hrsg.): Horror – 
Kultfilme. Marburg: Schüren Verlag, 141–160.

Fuchs, Michael (2016): „They are a fact of life out here”: The Ecocritical Subtexts of Three Early-Twenty-
First-Century Aussie Animal Horror Movies. In: Gregersdotter, Katarina; Hållén, Nicklas; Höglund, 
Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism. London; New York: Palgrave 
Macmillan, 37–57.

Grant, Barry Keith (2018): Monster Cinema. New Brunswick; Newark; London: Rutgers University Press

Gregersdotter, Katarina; Hållén, Nicklas (2016): Anthropomorphism and the Representation of Animals 
as Adversaries. In: Gregersdotter, Katarina; Hållén, Nicklas; Höglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror 
Cinema. Genre, History and Criticism. London; New York: Palgrave Macmillan, 206–223.

Gregersdotter, Katarina; Hållén, Nicklas; Höglund, Johan (2016): Introduction. In: Gregersdotter, Kata-
rina; Hållén, Nicklas; Höglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism. 
London; New York: Palgrave Macmillan, 1–18.

Jörissen, Benjamin; Marotzki, Winfried (2009): Medienbildung – Eine Einführung. Bad Heilbrunn: 
Klinkhardt. 

Keetley, Dawn (2016): Frozen, The Grey, and the Possibilities of Posthuman Horror. In: Gregersdotter, 
Katarina; Hållén, Nicklas; Höglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism. 
London; New York: Palgrave Macmillan, 187–205.

Knöppler, Christian (2017): The Monster always returns. American Horror Films and their Remakes. 
Bielefeld: transcript.

Kompatscher, Gabriela; Spannring, Reingard; Schachinger, Karin (2021) Human-Animal-Studies. Eine 
Einführung für Studierende und Lehrende. Münster: Waxmann (UTB).

Lennard, Dominic (2019): Brute force. Animal Horror Movies. New York: SUNY.

Malamud, Randy (2013): An Introduction to Animals and Visual Culture. London: Palgrave MacMillan. 

Mannes, Jeff (2017): Die gesellschaftliche Konstruktion des Fleischkonsums. Und die Formierung des 
Karnismus-Habitus. In: Soziologiemagazin 1, 13–32. URL: https://www.budrich-journals.de/index.
php/Soz/article/view/28498 (Zugriff: 22.06.23).

https://www.budrich-journals.de/index.php/Soz/article/view/28498
https://www.budrich-journals.de/index.php/Soz/article/view/28498


Jan-René Schluchter

120
Marotzki, Winfried (2006): Qualitative Bildungsforschung. Methodologie und Methodik erziehungs-

wissenschaftlicher Biographieforschung. In: Pongratz, Ludwig; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang 
(Hrsg.): Bildungsphilosophie und Bildungsforschung. Bielefeld: Janus, 125–137.

Marotzki, Winfried (1990): Entwurf einer strukturalen Bildungstheorie. Biographietheoretische 
Auslegung von Bildungsprozessen in hochkomplexen Gesellschaften. Weinheim: Deutscher 
Studienverlag. 

Maurer, Björn (2010): Subjektorientierte Filmbildung in der Hauptschule. Theoretische Grundlegung 
und pädagogische Konzepte für die Unterrichtspraxis. München: kopaed.

Maurer, Björn (2009): Horrorfilm als didaktisches Potential? Genrespezifische Ansatzpunkte zur Vermitt-
lung filmischer Medienästhetik im Unterricht der Sekundarstufe I. In: Imort, Peter;  Müller, Renate; 
Niesyto, Horst (Hrsg.): Medienästhetik in Bildungskontexten. München: kopaed, 59–77.

Mills, Brett (2017): Animals on Television. The Cultural Making of the Non-Human. London: Palgrave 
Macmillan. 

Mitchell, W. J. T. (1998): The Last Dinosaur Book. The Life and Times of a Cultural Icon. Chicago; London: 
The University of Chicago Press.

Molloy, Claire (2011): Popular Media and Animals. London: Palgrave Macmillan.

Mullan, Bob; Marvin, Garry (1999): Zoo Culture. Urbana; Chicago: University of Illinios Press.

Murray, Robin L.; Heumann, Joseph K. (2016): Monstrous Nature. Environment and Horror on the Big 
Screen. Lincoln; London: University of Nebraska Press.

Nessel, Sabine; Pauleit, Winfried; Rüffert, Christin; Schmid, Karl-Heinz; Tews, Alfred (Hrsg.) (2012): Der 
Film und das Tier. Klassifizierungen, Cinephilien, Philosphien. Berlin: Bertz + Fischer.

Nocella II, Anthony; Drew, Carolyn; George, Amber E.; Ketenci, Sinem; Lupinacci, John; Purdy, Ian; 
Leeson-Schatz, Joe (Hrsg.) (2019): Education for Total Liberation. Critical Animal Pedagogy and 
Teaching against Speciesism. New York [u. a.]: Peter Lang. 

Noske, Barbara (1989): Humans and Other Animals. Beyond the Boundaries of Anthropology. London: 
Pluto Press.

Parkinson, Claire (2019): Animals, Anthropomorphism and Mediated Encounters. New York: Routledge.

Pedersen, Helena (2021): Education, Anthropocentrism, and Interspecies Sustainability. Confronting 
institutional anxieties in omnicidal times. In: Ethics and Education 16, 164–177.  

Pugh, Catherine (2022): Worse than their bite. Dogs and horror. In: Beeler, Karin; Beeler, Stan (Hrsg.): 
Animals in Narrative Film and Television. Strange and familiar creatures. Lanham: The Rowman & 
Littlefield Pub, 97–117.

Schäfer, Alfred (2009): Bildende Fremdheit. In: Wigger, Lothar (2009): Wie ist Bildung möglich? Bad 
Heilbrunn: Klinkhardt, 185–200

Schluchter, Jan-René (2023): Tiere – Medien – Bildung. Animal Studies und Medien(Pädagogik). In: 
Schluchter, Jan-René (Hrsg.): Tiere – Medien – Bildung. Perspektiven der Animal Studies für Medien 
und Medienpädagogik. München: kopaed, 23–41.

Seeßlen, Georg; Jung, Fernand (2006): Horror. Geschichte und Mythologie des Horrorfilms. Marburg: 
Schüren Verlag. 

Shapiro, Kenneth (2002): The State of Human-Animal Studies: Solid, at the Margin! In: Society & Ani-
mals, 10 (4), 331–337.

Spannring, Reingard (2015): Bildungswissenschaft. Auf dem Weg zu einer posthumanistischen Päda-
gogik? In: Spannring, Reingard; Schachinger, Karin; Kompatscher, Gabriela; Boucabeille, Alejandro 



Animal Horror Cinema

121
(Hrsg.): Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies für die wissenschaftlichen 
Disziplinen. Bielefeld: transcript, 29–52.

Spannring, Reingard; Schachinger, Karin; Kompatscher, Gabriela; Boucabeille, Alejandro (Hrsg.) (2015): 
Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies für die wissenschaftlichen Disziplinen. 
Bielefeld: transcript.

Tudor, Andrew (1989): Monsters and Mad Scientists: A Cultural History of the Horror Movie. London: 
Basil Blackwell.

Walberg, Hanne (2011): Film-Bildung im Zeichen des Fremden. Ein bildungstheoretischer Beitrag zur 
Filmpädagogik. Bielefeld: transcript.

Wood, Robin (2004): An Introduction to American Horror Film. In: Grant, Keith Barry; Sharett, Christo-
pher (Hrsg.): Planks of Reason. Essays on the Horror Film. Lanham: The Scarecrow Press, 107–141.

Wood, Robin (1986): Hollywood from Vietnam to Reagan. New York: Columbia Uiversity Press.

Wulff, Hans Jürgen (2014): Vom Tierhorror. Oder: Ein Motivkomplex zwischen den Genres. In: Rabbit
Eye – Zeitschrift für Filmforschung. Ausgabe 6, 120–140, URL: https://www.rabbiteye.de/2014/6/
wulff_tierhorror.pdf (Zugriff: 07.03.2024).

Wulff, Hans Jürgen; Amann, Caroline (2013): Tierhorrorfilm. Ein Dossier. URL: https://mediarep.org/bitstream/
handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4&isAllowed=y (Zu-
griff: 07.03.2024).

Zahn, Manuel (2012): Ästhetische Film-Bildung. Studien zur Materialität und Medialität filmischer 
Bildungsprozesse. Bielefeld: transcript.

https://mediarep.org/bitstream/handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4&isAllowed=y
https://mediarep.org/bitstream/handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4&isAllowed=y

