pebpocs DIPF @

Open Access Erziehungswissenschaften

Schluchter, Jan-René
Animal Horror Cinema. Filmbildnerische Zugange zu Tierhorrorfilmen aus

Perspektive der Animal Studies

HoiB, Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien - Bildung. Mediendidaktische
Anndherungen an die Cultural Animal Studies. Miinchen : kopaed 2024, S. 101-121. - (Tiere - Medien -
Bildung; 2)

Quellenangabe/ Reference:

Schluchter, Jan-René: Animal Horror Cinema. Filmbildnerische Zugange zu Tierhorrorfilmen aus
Perspektive der Animal Studies - In: Hoif3, Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere - Medien
- Bildung. Mediendidaktische Annaherungen an die Cultural Animal Studies. Miinchen : kopaed 2024, S.
101-121 - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-347315 - DOI: 10.25656/01:34731

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-347315
https.//doi.org/10.25656/01:34731

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses Dokument steht unter folgender Creative Commons-Lizenz:

This document is published under following Creative Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de - Sie dirfen das Werk

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute

bzw. den Inhalt vervielféltigen, verbreiten und 6ffentlich zugénglich machen
sowie Abwandlungen und Bearbeitungen des Werkes bzw. Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.
Mit  der  Verwendung
Nutzungsbedingungen an.

dieses Dokuments erkennen  Sie die

and render this document accessible, make adaptations of this work or its
contents accessible to the public as long as you attribute the work in the
manner specified by the author or licensor.

By using this particular document, you accept the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDoCSs

DIPF | Leibniz-Institut fur Bildungsforschung und Bildungsinformation

Informationszentrum (1Z) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

Mitglied der

Leibniz-Gemeinschaft ;‘



I Animal Horror Cinema

Filmbildnerische Zugange zu Tierhorrorfilmen aus
Perspektive der Animal Studies

Jan-René Schluchter

Einleitung

Animal Horror Movies,undoubtedly represent the tail end of an almost inconceivably long

and unbroken tradition, stretching deep into prehistory.” (Lennard 2019, 11)

,Menschen, respektive menschliche Gesellschaften und Tiere sind auf der ganzen Welt seit jeher
eng miteinander verknUpft” (Kompatscher et al. 2021, 61). Die Beziehung(en) zwischen Mensch
und Tier sind vielfaltig und -schichtig, nicht zuletzt aber auch konflikthaft, durch Angst, Aggres-
sion und Gewalt auf beiden Seiten gepragt — verbunden zum Beispiel mit der Ambivalenz von
Jagenden, Tétenden, Essenden und Gejagten, Getoteten, Gegessenen (vgl. Lennard 2019, 5).
An eben dieser Konflikthaftigkeit von Tier-Mensch-Beziehungen setzt der Tierhorror(film) in
seinen Narrationen an. Im Besonderen ist es die Anndherung an die und Uberschreitung der
Grenze von menschlicher und nicht-menschlicher Welt, welche zum Ausgangs- und Kulmi-
nationspunkt der (meist) aggressiven und gewalttatigen Auseinandersetzung zwischen Tier
und Mensch wird. So ist es (meist) der Mensch, welcher diese konstruierte raumliche Grenze
von menschlicher und nicht-menschlicher Welt Uberschreitet (vgl. Gregersdotter / Hallén
2016, 207), indem zum Beispiel eine (zunehmende) Expansion menschlicher Lebensraume
und deren Aneignung durch den Menschen die Néhe von Tieren und Menschen steigert, zum
Beispiel in Form der Expansion in Ozeane, hier v. a. der Topos Hai im Tierhorror(film), u. a. Jaws
(Steven Spielberg, USA, 1975), Deep Blue Sea (Renny Harlin, USA, 1999), The Shallows (Jaume
Collet-Serra, USA, 2016). Diese Narrationen an den Grenzziehungen von Mensch und Tier bzw.
Mensch und Natur im Tierhorror(film) konnen als Kristallisations- aber auch Reflexionsmomente
historisch und kulturell gewachsener Konzeptionen von Natur-Mensch-Beziehungen bzw.
Tier-Mensch-Beziehungen interpretiert werden (vgl. Wulff 2013, 123). Diese im Tierhorror(film)
inszenierten GrenzUberschreitungen und -verletzungen entlang der gesellschaftlich kons-
truierten Dichotomie Tier-Mensch bzw. Natur-Mensch sind ein Brennglas, welches auf die
Bruchigkeit dieser menschgemachten Ordnung von Welt gerichtet ist und diese sichtbar
macht (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 5 f.). Vor diesem Hintergrund stellen Tierhorrorfilme mit
Blick auf Perspektiven der Animal Studies einen Maglichkeitsraum fur die kritische Ausein-
andersetzung mit gesellschaftlich konstruierten Tier-Mensch-Verhaltnissen dar; hierbei liegt
der Fokus der Animal Studies im Besonderen auf der Analyse, Reflexion und ggf. Bearbeitung
kultureller Praktiken im Horizont von gesellschaftlichen Tier-Mensch-Verhaltnissen, welche
Auspragungen des Anthropozentrismus, des Speziesimus und damit einhergehender Formen
der Unterdrlickung, Ausbeutung bis hin zum Téten von Tieren bedingen (vgl. Schluchter 2023,



Jan-René Schluchter

25). Die Animal Studies (oder Human-Animal Studies) befassen sich mit den ,Interaktionen,
Beziehungen und Verhaltnissen zwischen Menschen und Tieren” (Kompatscher et al. 2021,
16) im Horizont von Kultur und Gesellschaft. Zentraler Ausgangspunkt der Animal Studies
ist die Uberzeugung, dass Tiere als Lebewesen mit eigenen Interessen, Standpunkten und
Empfindungen gesehen und anerkannt werden (vgl. Shapiro 2002). Vor diesem Hintergrund
wurde die Frage nach der Gestaltung der Interaktionen, Beziehungen und Verhaltnisse von
Tieren und Menschen im Besonderen in gesellschaftlich-kultureller Perspektive bedeutsam
(vgl.Spannring et al. 2015, 17). Hierbei nehmen Impulse aus der Tier- und Umweltethik einen
besonderen Stellenwert ein, da dort die argumentativen Grundlagen u. a. flir eine moralische
Berlcksichtigung von nicht-menschlichen Tieren und anderen Daseinsformen entwickelt
wurden (vgl. Ach / Borchers 2018). In Rickgriff auf Perspektiven der Animal Studies sind es
im Rahmen des vorliegenden Beitrags im Besonderen Szenarien der Filmbildung, welche die
kritisch-reflexive Auseinandersetzung mit Tierhorror(filmen) pddagogisch-didaktisch rahmen
und hierdurch mit Impulsen fur und Begleitung von Analyse- und Reflexionsprozesse(n) der
vielféltigen Zusammenhange zwischen Tierhorror(film) und Diskursen um die gesellschaftliche
Konstruktion und Reproduktion von Tier-Mensch-Verhaltnissen versehen kdnnen.! Indem sich
gesellschaftliche Tier-Mensch-Verhaltnisse in einer Vielzahl an gesellschaftlich-kulturellen Prakti-
ken im Horizont von Filmen kristallisieren (vgl. Molloy 2011, 1; Baker 2001, 180), begriindet sich
dieser Fokus der Filmbildung — nicht zuletzt sind es ndmlich filmische Reprasentationen von
Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhaltnissen, welche omniprasent in den Alltags- und Lebenswelten
von Menschen sind (vgl. Molloy 2011, 1; Mills 2017, 96). Hierbei ist jedoch bewusst zu machen,
dass diese Darstellungen von Tieren im Film nie die Realitdt tierlichen Lebens widerspiegeln,
sondern das Tier innerhalb von diskursiven, vom Menschen bestimmten Grenzen (re)konst-
ruieren, welche festlegen, was visuell und auditiv zum Tier gezeigt und gesagt werden kann
(vgl.Molloy 2011,9; Malamud 2013, 5). Vor diesem Hintergrund bergen Reprdsentationen von
Tieren im Film eine Pragekraft hinsichtlich der Wahrnehmung von Tieren bzw. Tier-Mensch-
Verhaltnissen in menschlichen Gesellschaften (vgl. Molloy 2011, 9). Daraus ergibt sich, dass
in den filmischen Reprasentationen von Tieren und ihren Beziehungen zu Menschen vielfal-
tige gesellschaftliche Perspektiven auf vorherrschende Tier-Mensch-Verhéltnisse bestatigt,
verhartet oder hervorgebracht werden (vgl. Baker 2001, 4). Zugleich kénnen aber immer
wieder auch Rdume fur Gegenentwdrfe eréffnet werden — so auch im Tierhorror(film). Es gilt
also, die Bedeutungen und Funktion(sweisen) von (Tierhorror)Film sowie deren Einbettung
in soziale und kulturelle Praktiken zum Gegenstand der Analyse, Reflexion und Bearbeitung
im Schnittfeld von Animal Studies und Filmbildung zu machen (vgl. Molloy 2011, 9f)).

Der vorliegende Beitrag entfaltet den Tierhorrorfilm als moglichen Impuls fir die Auseinan-
dersetzung mit gesellschaftlich-kulturellen Tier-Mensch-Verhaltnissen und machtihninsbe-
sondere in seiner Bedeutung fur eine bildende Reflexion dieser Verhéltnisse flr Szenarien

1 Hierbeisind Tierhorrorfilme, wie im Rahmen des Beitrags gezeigt wird, ebenso zum Gegenstand
einer Betrachtung entlang von Perspektiven der Animal Studies zu machen, da auch Tierhorror-
filme in ihrer Konzeption dem Rahmen anthropozentristischen Denkens entspringen.



Animal Horror Cinema

der Filmbildung anschlussfahig. Er zeigt das transformative Potential des Tierhorrorfilms fur
menschliche Selbst- und Weltverhaltnisse auf, um den Animal Studies entsprechend Pers-
pektiven jenseits einer Anthropozentrik von Welt und ihrem speziesistischen Niederschlag
in menschlichen Gesellschaften zu entwickeln.

Animal? Horror Film

,On a very basic level, animal horror cinema tells the story of how a particular animal
or an animal species commits a transgression against humanity and then recounts the
punishment the animal must suffer as a consequence!” (Gregersdotter et al. 2016, 3)

Tierhorror(film)? kann als,Subgenre” (Fuchs 2017, 142) oder als, Motivkreis” (Wulff 2013, 121)
des Horrorfilms angesehen werden, die Filme teilen grundlegende Merkmale des Genres
Horrorfilm und ihr Kern liegt in der Narration einer,Transgression gegen die Menschheit”
(Gregersdotter et al. 2015, 3; Ubers. JRS)*. Zentral im Tierhorror(film) ist der Konflikt Tier —
Mensch (vgl. Fuchs 2017, 142). Ein Konflikt, welcher sich an der von menschlichen Gesell-
schaften konstruierten Dichotomie von Tier und Mensch bzw. der Tier-Mensch-Grenze
kristallisiert (vgl. ebd,; Gregersdotter / Hallén 2016, 206 f.).

2 Im Kontext des Animal Horror Cinema ist die Frage umstritten, welche Tiere letztendlich die
Tiere des Tierhorror(films) sind. Gregersdotter et al. betonen, dass im Tierhorror Tiere immer
noch Ahnlichkeit mit einer bestehenden Tierspezies haben (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 4).
Entsprechend werden filmische (Tier)Figuren wie Hybride aus Tier und Mensch wie z. B.in The
Fly (David Cronenberg, CAN/USA, 1986), Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006), Mutationen wie
Zombeavers (Jordan Rubin, USA, 2014) oder Tarantula (Jack Arnold, USA, 1955) oder Aliens wie
Grabbers (Jon Wright, GB/IRL, 2012), Critters (Stephen Heren, USA, 1986) nicht zum Tierhorror(film)
gezéhlt, obwohl sie auf erhebliche Schwierigkeiten bei der Kategorisierung hinweisen (vgl. ebd.,
4). Andere Verstandnisse der Tiere im Tierhorror(film) beziehen eben diese von Gregersdotter et
al. (2016) ausgeschlossenen Kategorien mit ein (vgl. Wulff 2014; Seeflen / Jung 2006). Dartiber
hinaus stellt der Dinosaurier, in diesem Zusammenhang, in vielféltiger Hinsicht einen Sonderfall
dar, da er sowohl einTier der Realitét (als Lebewesen der erdzeitgeschichtlichen Vergangenheit)
als auch der Fiktion ist (als Rekonstruktion von Fossilien, da nicht als reales Lebewesen greifbar;
vgl. hierzu Mitchell 1998). Der vorliegende Beitrag geht von einem eher weiten Verstandnis von
Tieren im Tierhorror(film) aus, da im Tierhorror(film) einerseits, wie von Gregersdotter et al. (2016)
angemerkt, die Grenzen zwischen realistischen und fiktionalen Tieren verschwimmen, und ande-
rerseits Narrationen Uber Lebewesen, welche im Kontext einer Anthropozentrik von Welt, der Welt
des Tierlichen/des Natiirlichen (z. B. (iber Ahnlichkeiten zu tierlichen Lebewesen, Gber die Habitate
der Lebewesen etc.) zuzuordnen sind, im Sinne der (Cultural) Animal Studies von Bedeutung fur
die (Re)Produktion von gesellschaftlich vorherrschenden Tier-Mensch-Verhaltnissen, aber auch
deren Infragestellen sind.

3 Imvorliegenden Beitrag bezieht sich die Auswahl und Analyse von Tierhorrorfilmen ausschliefSlich
auf fiktionale Filme (vgl. Gregersdotter et al. 216, 5).

4 Andieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass sich Tierhorror als Genre oder Motivkreis in verschie-
denen (Sub)Genres wiederfindet (vgl. Wulff 2014, 126 ), zum Beispiel (Tier)Horror + Komodie (u. a.
Sharknado (Anthony C. Ferrante, USA, 2013)), (Tier)Horror + Science Fiction (u. a. Infestation (Kyle
Rankin, USA, 2009)), (Tier)Horror + Fantasy (u. a. Antlers (Scott Cooper, USA, 2021)), (Tier)Horror +
Abenteuer (u. a. Anaconda, Luis Llosa, USA, 1997)).



104

Jan-René Schluchter

Animal horror cinema is,a space made possible by the spatial and conceptual separation
of the human and the non-human animal, which in turn prepares the ground for narra-
tives about moments when humans and animals come face to face, or even cross the

conceptual borders that separate them! (Gregersdotter et al. 2016, 3)

Ein menschliches Denken in Dichotomien zeigt sich im Tierhorror(film) auch in der Unter-
scheidung von Zivilisation und Natur (vgl. Gregersdotter / Hallén 2016, 206 f.). Die Trans-
gression findet im Tierhorror(film) im Wesentlichen auf zwei verschiedenen Ebenen statt,
zum einen auf Ebene des Raums (vgl. Fuchs 2017, 142) sowie zum anderen auf Ebene der
Spezies (vgl. Seel3len / Jung 2006, 586).

Transgression istin diesem Zusammenhang als,symbolische Ubertretung von Grenzen” (Fuchs
2017, 141 f) zu begreifen, welche oft auf Ebene der Narration ihre Entsprechung findet (vgl.
Gregersdotter / Hallén 2016, 207). So wird im Tierhorror(film) eine Grenze von menschlicher
Zivilisation und tierlicher Natur zum Beispiel durch das Eindringen des Menschen in die Natur,
die tierliche Welt, illustriert, eine Uberschreitung, die verschiedene Symboliken mit sich bringt.

Erweiternd unterscheidet Wulff (2014) auf Ebene der Transgression des Raums zwischen
einer zeitlichen (z.B. erdzeitgeschichtliche Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft) und
einer raumlichen Dimension (z.B. bekannte Erde, unbekannte Erde, Weltraum; vgl. ebd., 128).

Im Tierhorror(film) kristallisiert sich die gesellschaftliche Trennung von menschlichen und
nicht-menschlichen Welten, und die damit in Verbindung stehenden Grenziberschrei-
tungen und -verletzungen, nicht zuletzt in filmischen ,invasion narratives” (Gregersdotter
/ Hallén 2016, 207) heraus:

,The horror element in films [..], where the protagonists find themselves exposed to the
dangers of the wild, likewise depends on the dichotomization of the human and animal
world. Like the re-emergence of animals in human life worlds, the urban human’s penet-
ration into nature not only makes him or her prey for predatory animals, but becomes the
target of violence precisely because he or she violates the border between worlds! (Ebd., 208)

Hieraus folgt, dass das Verhaltnis vonTier und Mensch im Tierhorror(film) grundsatzlich konflikthaft
angelegtist (vgl.ebd, Gregersdotter et al. 2015, 3f; Fuchs 2017, 142) —im Wesentlichen ist dieser
Konflikt zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Welten sogar,ein Kampfum Leben und
Tod" (Wulff 2014, 128f). Diese filmischen Narrationen an den Grenzziehungen von Mensch und
Tier/Mensch und Natur kdnnen als Kristallisations-, aber auch Reflexionsmomente historisch und
kulturell gewachsener Konzeptionen von Natur-Mensch-Beziehungen/Tier-Mensch-Beziehungen
interpretiert werden (vgl. Wulff 2013, 123). Grundsatzlich sind diese gesellschaftlich-kulturellen
Beziehungen zwischen Menschen und Tieren dulerst vielfdltig und -schichtig:

JTiere sind also konstitutiv fir menschliche Gesellschaften: Meist unfreiwillig bilden sie
unverzichtbare Ressourcen fir deren Existenz und Entwicklung. Dabei wird die Tatsache
deutlich, dass die Beziehung zwischen Mensch und Tier hierarchisch ist und die Grenze

zwischenihnen als statisch und undurchlassig aufgefasst wird.” (Kompatscher et al. 2021,61)



Animal Horror Cinema

In diesem Zusammenhang zeigt sich die kulturell und gesellschaftlich konstruierte Mensch-
Tier-Grenze (vgl.ebd., 31), ein historisch tradiertes Denken in Dichotomien (vgl. Baker 2001,
78 f), welches ein Anders-Sein nicht-menschlicher Lebewesen betont (vgl. Noske 1989,
vii). Begriindet wird diese gesellschaftliche Konstruktion von Tier-Mensch-Verhaltnissen
sowie damit einhergehende gesellschaftlich-kulturelle Praktiken in der Art und Weise der
gesellschaftlichen Konstruktion menschlicher Weltdeutung im Anthropozentrismus, welcher
vom Menschen als Zentrum jeglicher Sicht auf Welt ausgeht. Die Animal Studies betonen,
dass die Denk- und Argumentationsmuster des Anthropozentrismus keiner natdrlich ge-
gebenen Ordnung von Welt folgen, sondern kulturell und gesellschaftlich konstruiert sind
(vgl. deMello 2012, 44, Kompatscher et al. 2021, 56). Hieraus resultiert unter anderem eine
Klassifikation von Tieren entlang ihrer Funktionen und ihres Nutzens fir den Menschen, zum
Beispiel Haustiere, Nutztiere etc., welche ihrerseits mit verschiedenen Umgangsformen des
Menschen mit Tieren korrespondieren (vgl. ebd.). Man kann in diesem Zusammenhang von
einer kulturell und gesellschaftlich konstruierten,anthropozentristischen Klassifikation von
Tieren” (Kompatscheretal. 2021, 56) bzw. von Tiere-Menschen-Verhaltnissen sprechen (vgl.
deMello 2012,44; Kompatscher et al. 2021, 56). Diese bedingt mitunter Formen des Spezie-
sismus, Formen der Unterdrtickung und Diskriminierung aufgrund der (zugeschriebenen)
Zugehdrigkeit zu einer Spezies — bis hin zum Toéten einer Spezies (vgl. ebd,, 35). Im Horizont
des Anthropozentrismus werden Tiere zur Natur oder zum NatUrlichen gezdhlt. Damit ste-
hen sie automatisch in einer Opposition zum Menschen — eine kulturelle, philosophisch
begrindete Tradition kategorischer Natur, die nicht nur pauschalisierend verschiedenste
Spezies unter einem Begriff eint, sondern all diese Spezies einer einzigen Spezies, der
Spezies Mensch, gegentberstellt (vgl. Mills 2017, 49). Entlang dieser Figuren wie Mensch-
Tier-Grenze, Kultur-Natur-Dichotomie, Anthropozentrismus und Speziesismus zeichnen sich
in Formen der gesellschaftlichen Konstruktion von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhaltnissen
Macht- und Herrschaftsverhdltnisse zwischen Tieren und Menschen ab (vgl. Spannring
2015). Nicht zuletzt finden sich Verbindungen dieser Macht- und Herrschaftsverhaltnisse,
welche in verschiedenen gesellschaftlich-kulturellen Praktiken kristallisieren, zum Beispiel
in Form von Karnismus (vgl. Mannes 2015) und tierindustriellem Komplex (vgl. Chimaira
Arbeitskreis 2011, 15).

Tiere (und Menschen) im Tierhorror(film)

Im Tierhorror(film) inszenierte Grenziberschreitungen und -verletzungen entlang der gesell-
schaftlich konstruierten Dichotomie Tier-Mensch/Natur-Mensch sind ein Brennglas, welches
auf die Brichigkeit dieser Ordnung von Welt gerichtet ist und diese sichtbar macht (vgl.
Gregersdotter et al. 2016, 5f.). Entsprechend inszenieren die Erzahlungen des Tierhorrorfilms
nicht nur den Zusammenbruch zweier (scheinbar) getrennter Welten, sondern auch der
durch den Anthropozentrismus gestitzten Idee einer Trennung von Tier und Mensch (vgl.
Gregersdotter / Hallén 2016, 208).



Jan-René Schluchter

In diesem Zerfall der gesellschaftlich konstruierten, im Fall des Films symbolischen, und der nar-
rativen Grenze zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt, liegen die Momente der
(menschlichen) Angst, der Bedrohung, der Ohnmacht, des Ekels, der Irritation etc. im Tierhorror(film)
(vgl. Crawley 2021, 117)°. Im Besonderen die durch den Zerfall der Grenzen hervorgerufene
Anndherung, Begegnung und Konfrontation des Menschen mit einer ,nonhuman otherness"
(Keetley 2016, 188), welche sowohl inner- und auBerhalb des Menschen liegen kann, werden
diese Emotionen und Affekte bestarkt (vgl. ebd.).,Nonhuman otherness” bezieht sich hierbei auf
,all jene [..] materiellen (und tierischen) Kréfte[..], die das,menschliche’ Subjekt verdrangt” (ebd.).
Vor diesem Hintergrund setzt Tierhorror(film) an der Unsicherheit menschlicher Identitat an, der
Angst, etwas zu sein oder zu werden, was wir nicht sind, was wir nicht sein wollen oder fir was wir
uns nicht halten, selbst,das Andere” zu sein, uns selbst jenseits der Grenzen der,normalen” Welt
wiederzufinden, etwas, was unsere Vorstellung von Menschsein in Frage stellt (vgl. ebd, 203). Es
istim Besonderen die Externalisierung der (eigenen/inneren) nichtmenschlichen Andersartigkeit
durch den Menschen selbst, die klare Trennung,des Anderen” bzw.,des Fremden”vom,Eigenen’,
d.h.vom Menschlichen, welches die Tiere als Monster im Horrorfilm entstehen lasst. Nicht zuletzt
sind es Tiere, welche den Menschen an seine eigene, verdrangte, Tierlichkeit erinnern und somit
umso mehr mit Ablehnung, gegentber dem Tier selbst, behaftet sind (vgl. ebd,, 188)

Gesellschaftlich vorherrschende Konstruktionen von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhaltnissen
(sowie deren Situierung in der Dichotomie Mensch-Natur) spielen in der Wahrnehmung
der filmischen Grenziberschreitungen und -verletzungen eine wesentliche Rolle (vgl. ebd.)
- vor diesem Hintergrund ergeben sich folgende Konstellationen:

Raum

Die Grenze von (menschlicher) Zivilisation und (nicht-menschlicher) Natur wird vom
Menschen Uberschritten; zum Beispiel Backcountry (Adam MacDonald, CAN, 2014), Black
Water (Andrew Traucki/ David Nerlich, AUS, 2007), The Breed (Nicholas Mastandrea, ZA,
2006), Prey (Antoine Blossier, F, 2010)

Die Grenze von (menschlicher) Zivilisation und (nicht-menschlicher) Natur wird vom
Tier Uberschritten; zum Beispiel Craw/ (Alexandre Aja, USA, 2019), Bait (Kimble Rendall,
AUS, 2012), Strays (John McPherson, USA, 1991), Tarantula (Jack Arnold, USA, 1955)

Die Grenze(n) der Orte von Mensch und der Orte vonTierinnerhalb (menschlicher) Zivilisation
werden vom Tier Uberschritten, unter anderem das Zuhause des Menschen, die (menschliche)
Stadt; zum Beispiel The Birds (Alfred Hitchcock, USA, 1963), Arachnophobia (Frank Marshall, USA,
1990), Mimic (Guillermo del Toro, USA, 1997), Tremors (Ron Underwood, USA, 1990)

Die Orte des Menschen und des Tieres sind aufgrund der zunehmenden Expansion
menschlicher Handlungs- und Lebensrdaume gemeinsame Orte; zum Beispiel Cocaine

5 Entsprechend gestltzt durch dramaturgische und formaldsthetische Gestaltungsmittel des Genre
Horrorfilm (vgl. Seeflen / Jung 2006).



Animal Horror Cinema

Bear (Elizabeth Banks, USA, 2023), Jaws (Steven Spielberg, USA, 1975), The Shallows
(Jaume Collet-Serra, USA, 2016), Lake Placid (Steve Miner, USA/CAN, 1999)

Die Grenze(n) der Kategorisierung von Tieren (durch den Menschen) innerhalb (mensch-
licher) Zivilisation werden vom Tier Gberschritten; im Besonderen: zum Beispiel Haustier
(Cujo (Lewis Teague, USA, 1983), Man’s Best Friend (John Lafia, USA, 1992)), zum Beispiel
Nutztier (Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006), Isolation (Billy O"Brien, GB/ IRL, 2005)).°

Spezies’

Hybridisierung Anthropomorphisierung: Die Grenze von Tier und Mensch wird vom
Tier Richtung Mensch Uberschritten oder das Tier ndhert sich dem Menschen an; zum
Beispiel Lamb (Valdimar Jéhannsson, IS, 2021), Black Sheep (Jonathan King, NZL, 2006),
Monkey Shines (George A. Romero, USA, 1988)

Hybridisierung Animalisierung: Die Grenze von Tier und Mensch wird vom Mensch
Richtung Tier Uberschritten oder der Mensch nahert sich dem Tier an; zum Beispiel
Lamb (Valdimar Johannsson, IS, 2021), Tusk (Kevin Smith, USA, 2014), Zombeavers (Jordan
Rubin, USA, 2014), The Fly (David Cronenberg, CAN/ USA, 1986)

Die Tiere des Tierhorror(films) sind (meist) an realistischen Tieren wie Hunde, Vogel, Schlan-
gen, Bdren etc. orientiert und lassen sich folgendermal3en typisieren (obwohl die Kategorien
auch in Mischformen vorliegen kénnen):

Monster (siehe unten)

Gestaltwandler und Mischwesen z. B. Werwolfe (An American Werewolfin London (John
Landis, USA, 1981), Dog Soldier (Neil Marshall, UK, 2017)) oder andere Mischwesen
(Creature from the Black Lagoon (Jack Arnold, USA, 1954), Sharktopus (Declan O Brien,
USA, 2010), Monsterwolf (Todor Chapkanov, USA, 2010))

Kollektive Erscheinungsformen wie Plagen und Schwarme, z. B. The Birds (Alfred Hitch-
cock, USA, 1963), Willard (Daniel Mann, USA, 1971), They Nest (Ellory Elkayem, USA, 2000),
Piranha (Alexandre Aja, USA, 2010) (vgl. Wulff 2014, 132-137)

6 Crawley weist darauf hin, dass die Spannung in Tierhorrorfilmen typischerweise aus den kollabie-
renden Grenzen zwischen Mensch und Tier resultieren, wobei noch einmal mehr auf dem Spiel
steht, wenn das Tier beispielsweise ein Hund ist (vgl. Crawley 2021, 117). Aus Sicht der Animal
Studies ist dies eine interessante Feststellung, da sie die anthropozentristischen Kategorisierungen
vonTieren und deren Irritationen im Tierhorror(film) als Kristallisationspunkte von Horror begreift.
So ist zum Beispiel der Angriff eines Baren, als Wildtier, dem der Mensch in der natirlichen Um-
welt des Baren begegnet, erwartbarer als der Angriff eines bzw. des eigenen Hundes, der Teil der
menschlichen Zivilisation, gar des menschlichen Zuhauses ist.

7 Die Unterscheidung Anthropomorphisierung und Animalisierung findet mit Blick auf die in den
jeweiligen filmischen Narrationen beschriebenen, im Besonderen auf den physischen Ausgangs-
zustand des Lebewesens hin statt. In einigen Filmen gibt es keinen physischen,Ausgangszustand”
des Lebewesens, z. B. Lamb (2021).



Jan-René Schluchter

Im Kern kreist Tierhorror(film) um eine Anthropozentrik von Welt, eine selbstzugeschriebene
Sonderstellung des Menschen in derWelt (vgl. Fuchs 2016, 142; Gregersdotter etal. 2016, 12f;
Nessel etal. 2012, 7), mit welcher Macht- und Herrschaftsverhaltnisse entlang menschlicher und
nicht-menschlicher Welten (der Dichotomie von Tier-Mensch/Natur-Mensch, einer Mensch-
Tier-Grenze) einhergehen. In Verbindung mit Anthropozentrik werden oft die Zerstérung,
Ausbeutung und Abwertung alles Nicht-Menschlichen (zugunsten des Menschen), wie Natur,
und Tiere als Bestandteil von Natur, gebracht — bei gleichzeitiger Reflexion der Verwobenheit
und Abhdngigkeit des Menschen von Natur (vgl. Fuchs 2016, 141).

Mit Blick auf die als Sujet des Tierhorror(film) zentrale Anthropozentrik von Welt® weisen
Gregersdotter et al. (2016) auf die Bedeutung des Tieres im Tierhorror(film) fir menschliche
Gesellschaften bzw. menschliche Kultur hin:

Therefore, when we talk about relations between humans and animals, we also usually
talk about the relations between humans and other humans. The animal, then, rather
than existing at a safe distance of phenomenological, epistemological, and biological
difference, is at the same time an actual being in the world we all share, a sign of complete
and unbridgeable difference and a space on to which problems and discourses about
human social concerns are projected!” (Gregersdotter et al. 2016, 12 f)

8 Die meisten Filme des Animal Horror kbnnen unter dem Label ,Eco-Horror” zusammengefasst
werden: zum EcoHorror-Film gehéren alle Filme, in denen das jeweilige Okosystem, mit all seinen
Tieren, Pflanzen, Bergen, Waldern, Meeren und Jahreszeiten etc,, zur Bedrohung des Menschen/
der menschlichen Zivilisation wird. Entsprechend auch der Tierhorrorfilm. Die Bedeutung einer
Abgrenzung bzw. einer gesonderten Betrachtung des Tierhorrorfilms liegt in der Moglichkeit
der Fokussierung auf die Tier-Mensch-Verhaltnisse, auch unabhangig von ihrer Situiertheit im
jeweiligen Okosystem (vgl. Gregersdotter et al. 2016, 4). Die Kategorie Eco-Horror findet sich als
Referenz jedoch immer wieder im Kontext von Diskursen um Tierhorror(film), in der Form, dass im
Besonderen die Grenzliberschreitungen und -verletzungen des Menschen im Fokus stehen — zum
Beispiel durch Umweltverschmutzung/-zerstorung, Tierversuche etc. Die Rolle des Menschen ist
hierbei von hoher Amibivalenz gepragt, die im Tierhorror vielfach kritisiert wird: Einerseits ist der
Mensch durch sein Handeln Verursacher:in der Grenztberschreitung/-verletzung, auf der anderen
Seite wiederum Verteidiger:in/Retter:in der Menschen gegenlber den Tieren. Beispiele dafur
sind die gewalttatige Landnahme des Menschen wie in Frogs (George McCowan, USA, 1972), der
ricksichtslose Umgang des Menschen mit der Natur wie in Long Weekend (Colin Eggleston, AUS,
1978), die Umweltverschmutzung durch den Menschen wie in Barracuda (Harry Kerwin / Wayne
Crawford, USA, 1978), menschliche Eingriffe in die Natur durch (wissenschaftliche) Experimente
wie in Unnatural (Hank Braxtan, USA, 2015) oder Shakma (Tom Logan / Hugh Parks, USA, 1990).
Eco-Horror verortet Tiere im Kontext von Natur, betrachtet entsprechend die Dichotomie Mensch
—Natur (vgl. Murray / Heumann 2016, xiii—xiv) und wird mitunter als das signifikanteste Genre fur
den Ecocriticism bezeichnet (vgl. Fuchs 2016, 201).

9 Indiesem Zusammenhang verweisen Mullan und Marvin (1999) darauf, dass Tiere sich im Kontext
von (menschlicher) Kultur nicht selbst représentieren (kénnen), sondern Menschen die mediale
Reprasentation von Tieren definieren, steuern und konstruieren. Jede Reprédsentation von Tieren
durch menschliche mediale Gestaltung reflektiert lediglich die jeweiligen Anliegen und Motive
der gestaltenden Menschen (vgl. Mullan / Marvin 1999, 3; Kompatscher et al. 2021, 97). In An-
betracht dessen sind filmische Reprasentationen von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhaltnissen als
grundsatzlich anthropozentristisch zu erachten, da sie menschliches Selbst und (menschliche
und nicht-menschliche) Welt aus Sicht des Menschen (re)konstrurieren (vgl. Nessel et al. 2012, 7).



Animal Horror Cinema

Ahnlich beschreiben es Nessel et al. (2012):

,Und hdufig geht es gar nicht wirklich um das Tier. Verhandelt wird vielmehr das Mensch-
sein, das Verhaltnis des Menschen zu anderen Spezies, Fragen der Moral, des Begehrens,
oder des Geflhls. An der Darstellung des Tiers werden menschliche Kultur und Gesellschaft

reflektiert — sowie Formen von Politik und Gemeinschaft verhandelt” (Nessel et al. 2012, 7)

Hiermit eng verbunden sind die gesellschaftlich-kulturellen Bedeutungen von Tieren —
symbolische Aufladungen von Tieren —, welche im Folgenden exemplarisch ausgefihrt
werden (vgl. Schluchter 2023, 28):

i

- Tiere als das Andere”, , das Fremde": Tiere als Spiegel, als Projektionsflache des Men-
schen bzw. von (menschlichen) Gesellschaften, im Besonderen verbunden mit Fragen
menschlicher Identitatsbildung (vgl. Mills 2017, 5 f,; Baker 2001, xxxv f.)

- Tiereals Inkorporation der (unzéhmbaren) Natur, als Inbegriff der Spannung von Natur
und Zivilisation

«  Tiere als Inbegriff von Natur
« Tiere als Inbegriff der Ausbeutung von Natur
- Tiere als Symbol der Angste moderner Gesellschaften

Mit Blick auf den Kern des Tierhorror(films), der,transgression against humanity” (Gregers-
dotteretal. 2016, 3), den Grenziberschreitungen und -verletzungen entlang der Dichotomie
von Tier und Mensch sowie damit einhergehender gesellschaftlich-kultureller Verhaltnisse
und Praktiken, zeichnen sich vielfdltige Beziige zur fir den Horrorfilm konstitutiven Figur
des Monsters ab (vgl. Grant 2018; Kndppler 2017; Bellin 2005).

Tierliche Monster im Tierhorror(film)

Im Versuch der Konturierung der Figur des Monsters lassen sich die folgenden Charakte-
ristika anfihren: Monster sind an der Grenze von Norm und Verschiedenheit angesiedelt,
sie verkorpern Abweichungen von der Norm. Monster sind das,dialectical other”, sie sind
,difference made flesh” von Gesellschaft(en) (Knoppler 2017, 36); im Kern geht es um das
Verhéltnis des Monsters zur Normalitat in der Narration, die durch das Monster bedroht
wird (vgl. Wood 1986, 78). Hierbei wird das Monster zur Bedrohung fur gesellschaftlich
dominante Werte (vgl. Grant 2018, 17 f; Bellin 2005, 3).

,The monster [...] embodies the deadly return of all that a culture both represses and op-
presses — that which threatens the individual both from within and without. [...]1The horror
film seeks to recognize what we repressed psychologically and oppressed socially, thus

confronting us whit a combination of internal and external otherness.” (Keetley 2016, 189).




Jan-René Schluchter

Das Monster hat in Anbetracht dessen die Funktion des Mahnenden oder auch des Auf-
zeigenden. In einer zentralen Lesart ist es ein Moment der Reflexion von Gesellschaft(en),
respektive des Einzelnen in der Gesellschaft (vgl. Grant 2018, 31 f; Knéppler 2017, 35 ff.).

LIt [the monster, JRS] negotiates the experience (and fear) of difference, marks the bound-
aries of normality and reinforces notions of humanity or more specific group affiliations.
The monstrous is a category that holds everything threatening that is to be expelled
from the image of normality, yet at the same time it attests to the short-comings of
categorization per se. The monster is thus the site of a constant struggle over deviance,
transgression and knowledge, and its cinematic embodiments deliver ample evidence
of this struggle.” (Knéppler 2017, 37)

Wood spricht in diesem Zusammenhang von einem Kampf um Anerkennung (,struggle
for recognition”; 2004, 113) von allem, was menschliche Gesellschaften verdrangen und
unterdrticken (mdchten) (vgl. ebd.). Vor diesem Hintergrund kdnnen Tiere im Tierhorror(film)
insbesondere dann als Monster gelesen werden, wenn sich die tierliche Agency der des
Menschen annahert (vgl. Gregersdotter/ Hallén 2016, 206 f.). Diese Anndherung erfolgt in der
Form, dass realweltlichen Tieren in den Narrationen des Tierhorrorfilms auBBergewodhnliche
Krafte, Fahigkeiten und Fertigkeiten oft auch in Néhe zu denen des Menschen zuteil sind
bzw. werden (vgl. Fuchs 2016, 193; Gregersdotter et al. 2016, 10).

Mit Blick auf die Zurschaustellung der Brichigkeit der oft bereits verwischten und mihsam
aufrechterhaltenen Grenzziehungen zwischen Mensch und Tier/Mensch und Natur im
Tierhorror(film) weisen Gregersdotter und Hallén (2016) im Besonderen auf die stilistischen
Mittel der Anthropomorphisierung und Animalisierung hin, welche in vielfacher Weise mit
den gesellschaftlich-kulturellen Tier-Mensch-Verhdltnissen in Verbindung stehen (vgl. auch
Fuchs 2016, 141):

,[...] the portrayal of the collapse of the Western division of nature and culture in ani-
mal horror film is necessarily paralleled by a similar collapse of the distinction between
animal and human. That is, in order to structure the narrative around the opposition
between animal and human, otherness is constructed through sameness, since animals
are ascribed human qualities — and, occasionally, humans are ascribed animal qualities”
(Gregersdotter / Hallén 2016, 206 f.)

Vor diesem Hintergrund kann die Transformation eines Menschen in ein Tier (Animalisierung),
respektive eines Tieres in einen Menschen (Anthropomorphisierung) in den Narrationen
des Tierhorrorfilms als Moment der Irritation anthropozentristisch gepragter Selbst- und
Weltverhaltnisse der menschlichen Rezipientinnen angesehen werden (vgl. Gregersdotter
etal. 2016, 3)

Im Kontext des Tierhorror(films) wird in vielerlei Hinsicht auf die Wurzeln des Menschen
und dessen gewachsene Verhaltnisse zu Tieren hingewiesen (vgl. Lennard 2019) - zuge-
spitzt findet sich dieses Verhéltnis im Tierhorror(film) oft in Perspektive der menschlichen



Animal Horror Cinema

Verwundbarkeit, bis hin zum Tod durch das Tier (vgl. ebd.); so kreist der Tierhorror(film), im
Besonderen, um die, meist verdrangte, Erkenntnis, dass der Mensch selbst vom Tier gegessen
werden kann (vgl. Lennard 2019, 1 f). Der Tod durch das Tier und die Angst, von einem Tier
gegessen zu werden, zeigt sich vor allem im westlichen Tierhorror (vgl. Pugh 2022, 101).
Mit Blick auf die Dichotomie Mensch — Tier und daraus resultierenden gesellschaftlichen
Tier-Mensch-Verhaltnisse folgt:

,when animals begin to eat people, this signals a profoundly disturbing reversal of an
order on which the notion of the West is premised. [....] [animals, JRS] eating humans not
only disrupts the so-callednatural’order of consumer and consumed, but also perceived
superiors and subordinates, self and Other”’ (Lennard 2019, 1 f)

Die (weitgehende) Umkehr gesellschaftlich konstruierter Macht- und Herrschaftsverhdlt-
nisse entlang der Grenze Tier — Mensch stellt eine Erschiitterung menschlicher Weltsicht
dar und ist gleichbedeutend mit einem Verlust an Kontrolle und Sicherheit des Menschen
—die Grundpfeiler seiner Existenz, seiner Konstruktion von Selbst und Welt wird erschittert:

JAfter all, horror is about fear, and fear derives from something that is out of one’s control.
A very natural thing for us to fear is something that has power over us - such as a being
that holds a higher place in the food chain. It used to be the case that the human race
had to fear other predators, but those days are long since gone (at least in contemporary
urban societies) and we have placed ourselves, self-assuredly, on top of the food chain.
No one feeds on us anymore, so ultimately a great deal of fear comes from the idea that
something unexpected can jump in and eat us (Eggertson / Forceville 2009, 5)

Entlang von Konzepten wie Anthropomorphisierung und Animalisierung riicken Fragen des
Verhdltnisses von tierlicher und menschlicher Handlungsmacht, tierlicher und menschlicher
Agency, in den Fokus — das Tier des Tierhorror(films) muss die gesellschaftlich konstruierten,
und meist durch den Menschen limitierten, Grenzen von Handlungsmacht und -ohnmacht
durchbrechen und dies geschieht (meist) durch eine Steigerung der Handlungsmacht
des Tieres. Hierbei kommen im Besonderen Formen der Anthropomorphisierung im
Tierhorror(film) besondere Bedeutung zu, da die narrative Konstitution des Tieres im Film
meist als antagonistische Kraft gegenlber dem Menschen Uber eine Agency verfligen muss,
welche dem Menschen meist per se zugesprochen wird (vgl. ebd.). Im Tierhorror(film) ist
diese tierliche aber auch die menschliche Agency in hohem Mal3e mit ethischen Fragen
verknUpft, unter anderem wenn Tiere Uber die Kapazitat fir eine ethische oder unethische
Agency verfugen (vgl. Gregersdotter / Hallén 2016, 208 f.).

Zum Beispiel findet sich im Tierhorror(film) oft die Idee der tierlichen Rache am Menschen
als Motiv (vgl. Pugh 2022, 104), wie zum Beispiel in Orca (Michael Anderson, USA, 1977),
Frogs (George McCowan, 1972) oder Bear (John Rebel, USA, 2010). Das Motiv der tierlichen
Rache geht von der Idee aus, dass Tiere iber Handlungsmacht verfiigen, die sich im Tier-
horrorfilm jenseits einer anthropozentrischen Vorstellung von Tieren als passive Objekte
menschlicher Agency entfaltet. Im Film werden diese Vorstellungen menschlicher Vormacht




Jan-René Schluchter

gestort, verstort und zerstort. In diesem Sinne ist das Motiv der tierlichen Rache als Antwort
auf gesellschaftlich-kulturelle Manifestationen des Anthropozentrismus wie das Toten und
die Ausbeutung von Tieren sowie die Zerstérung tierlicher Lebensraume anzusehen (vgl.
Gregersdotter et al. 2016, 10).

Gleichzeitig eroffnet sich eine Ambivalenz ethischen Handelns von Menschen gegentiber
Tieren: Auf der einen Seite bewegt sich das Tier im Tierhorrorfilm in der Regel jenseits des Ethi-
schen (vgl.ebd, 6), das heilt die filmischen Reprasentationen generieren ein Bild des Tieres als
gnadenlose Bestie, welche weder Reue noch Mitleid zeigt oder zeigen kann. Auch der Mensch
wird zur gnadenlosen Bestie, um durch eigene Grausamkeit der Grausamkeit des Tieres zu
begegnen (vgl. ebd.). Die Grausamkeit des Menschen wird durch die des Tieres legitimiert,
welches durch seine Grausamkeit jeglichen Anspruch darauf verliert Subjekt einer ethischen
Verantwortung zu sein, in Anbetracht einer angenommenen ethischen Verantwortlichkeit
des Menschen gegentber Tieren. Auf der anderen Seite wird der Mensch in einer Vielzahl an
Tierhorrorfilmen nicht aus seiner ethischen Verantwortung gegenuber Tieren entlassen und
das Tier bleibt bzw. wird ein ethisch konsiderables Subjekt (vgl. ebd.).

Bildende Fremdheit(serfahrungen) im Tierhorror(film) -
Perspektiven fiir Filmbildung und -didaktik

Indem Tierhorror(film) die von menschlichen Gesellschaften gezogenen Grenzen, Grenzver-
letzungen und -Uberschreitungen zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt zum
Gegenstand macht, eroffnen sich vielféltige Potentiale fUr Formen der Filmbildung; hierbei
kann im Besonderen die Brlichigkeit dieser dichotomen Ordnung von Welt — als zentraler
Ansatzpunkt fur Reflexion- und Bildungsimpulse/-prozesse entlang von Filmen angesehen
werden. Hervorzuheben ist jedoch zunachst, dass Bildung selbst anthropozentristische
Grundannahmen eingeschrieben sind, welche oft verdeckt und unreflektiert mitgetragen
werden (vgl. Pedersen 2021, 165). Eben jene Ausformungen anthropozentrischen Denkens,
an denen der Tierhorror(film) mit seinen Narrationen ansetzt und die er ins Wanken bringt.
So ruft der in der filmischen Narration dargelegte Zerfall der gesellschaftlich-konstruierten
Grenze zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Welt eine (erzwungene) Annahe-
rung, Begegnung und Konfrontation des Menschen mit,dem Anderen”/,dem Fremden”
(,the other”), mit einer ,nonhuman otherness” (als ,das Andere"/ ,das Fremde” in- und
auBerhalb des Menschen) (vgl. Keetley 2016, 188) hervor — nicht zuletzt manifestiert in der
Figur des Monsters. Der Tierhorror(film) setzt an der Unsicherheit menschlicher Identitat
an, der Angst, etwas zu sein oder zu werden, was man nicht ist, was man nicht sein will
oder flir was man sich nicht halt, selbst,das Andere” zu sein, sich selbst jenseits der Grenzen
der,normalen” Welt wiederzufinden, etwas, das die eigene Vorstellung von Menschsein in
Frage stellt (vgl. ebd., 203). Der Tierhorror(film) zwingt den Menschen zur Auseinanderset-
zung mit,dem Fremden’, dem Unbekannten, dem Verdréangten, dem Unterdrickten, dem
Ungewollten — und stellt sicher Geglaubtes in Frage, lasst Bestimmtes zu Unbestimmtem



Animal Horror Cinema

werden, lasst bestehende Selbst- und Weltbilder wanken — und eréffnet auf diese Weise
Maoglichkeitsrdume fir Bildungsprozesse — nicht zuletzt mit Blick auf die gesellschaftliche
Konstruktion von Tier-Mensch-Verhéltnissen (zu den Bildungspotentialen des Horrorfilms
vgl. u. a. Maurer 2009, 2010)."°

Im Kontext von Filmbildung(stheorie) verweisen im deutschsprachigen Raum im Beson-
deren die Arbeiten von Walberg (2011) und Zahn (2012) auf die enge Verwobenheit ,des
Eigenen” mit,dem Fremden”:

,Das Fremde ist das, was sich einer Ordnung entzieht, es begleitet aber jede Ordnung und

ist mitihr untrennbar verbunden, wie ein Schatten oder eine Riickseite” (Walberg 2011,77)
Und weiter:

,Das Fremde fallt aus der Reihe, es drangt sich auf, es stofit uns zu, ereilt, Gberfallt oder
verletzt uns, es erregt Aufmerksamkeit, Lust oder auch Unsicherheit, Schrecken und
Befremden” (ebd., 88).

Im Tierhorror(film) wird die der Begegnung mit,dem Fremden” eingeschriebene Intensitat,
Gewalttatigkeit und (existenzielle) Erschiitterung des Eigenen in wortlichem Sinne zu Bildern
undTonen, zu Zdhnen und Krallen, zur Verletzung bis hin zum Zerfleischen von Grenzziehun-
gen entlang,des Eigenen” und,des Fremden”. So thematisieren Tierhorrorfilme zum Beispiel
menschliche Angste. Tiere, als das Fremde”, sind ein,Schatten” des Menschen, welcher ihn
aufgrund ihrer sich aufdrédngenden Prasenz und verunsichernden Kraft zu einer Reaktion auf-
fordert (vgl. ebd,, 77). Hieraus — im Besonderen mit Blick auf Bildungsprozesse — erwachst die
zentrale Frage nach dem Umgang mit Erfahrungen,des Fremden”. Im Tierhorror(film) ist das
Spektrum an maoglichen Antworten auf diese Frage Uberschaubar und folgt in Grundzigen
(meist) der folgenden narrativen Struktur (zum Horrorfilm vgl. Tudor 1989, 81):

(1) Begegnung von Mensch-Tier (entlang von Grenziiberschreitungen)
(2) Verénderung bestehender Ordnung(en) von Natur und Zivilisation
(3a) Angriff des Tieres auf den Menschen

(3b) Angriff des Menschen auf das Tier

(4) Vertreibung, Verwundung, Tod des Tieres (durch den Menschen)

(5) Wiederherstellung bestehender Ordnung(en) von Natur und Zivilisation

10 Jenseits einer Darlegung der vielféltigen Traditions- und Entwicklungslinien des Bildungsbegriffes
kann Bildung als,Reflexion eines individuell verstandenen Selbst-, Fremd- und Weltverhéltnisses”
verstanden werden, verbunden mit der,Frage nach den Bedingungen eines (in ihrem jeweiligen
Sinne) gelungenen Bildungsprozesses, in dem sich diese Verhdltnisse zu einer Einheit verschran-
ken” (Schéfer 2006, 86). Marotzki erweitert diese Anndherung an den Bildungsbegriff in Rekurs auf
die klassische Bildungstheorie folgendermafien:,Indem der Mensch sich mit seiner natdrlichen,
sozialen und kulturellen Umwelt auseinandersetzt und aufgrund seiner wirkenden Gestaltung
Spuren hinterlal3t, setzt er sich zu sich selbst und zur Welt in ein reflektiertes Verhaltnis” (Marotzki
2006, 127).



Jan-René Schluchter

Grundlegend zeigt sich, dass das Verhéltnis von Tier und Mensch im Tierhorror(film) kon-
flikthaft (angelegt) ist (vgl. ebd.; Gregersdotter et al. 2015, 3 f,; Fuchs 2017, 142) —im Wesent-
lichen ist dieser Konflikt zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Welten sogar,ein
Kampf um Leben und Tod” (Wulff 2014, 128 f). Entsprechend sind es im Tierhorror(film) im
Besonderen die,radikalen” Reaktionen auf,das Fremde’, welche in ihrer symbolischen Auf-
ladung in den Fokus riicken; hier ist (oft) Ausgrenzung, Bekdmpfung und/oder Vernichtung
(,des Fremden”) die Reaktion auf,das Fremde" (vgl. Walberg 2011, 177). Ahnlich auch Zahn:

,Als Eroberung des Fremden wird Fremdheit als Unverfligbares relativiert und in mehr
oder weniger gewalttatigen Formen des Antwortens gefligig gemacht, dem Eigenen,
also den bestehenden Erfahrungsordnungen des Individuums (oder auch eines Kollektivs)
subsumiert” (Zahn 2012, 24)

Das Tier im Tierhorror(film) steht in seiner symbolischen Aufgeladenheit fiir die Idee des
,/Anders-Sein-Kénnen jeglicher Ordnung” (Walberg 2011, 118 mit Bezug auf Waldenfels
1998, 16). Das Tier im Tierhorror(film) als symbolischer Kristallisationsort einer,nonhuman
otherness” muss entsprechend bekampft, zurlickgedrangt, getotet werden, um bestehende
Ordnungen von menschlichem Selbst und Welt aufrechtzuerhalten und einhergehend die
Stabilitdt menschlicher Identitdt zu wahren — aber nicht zuletzt geht es darum, den Men-
schen als Mittelpunkt von Welt zu bestdtigen. Hierbei geht es um die Aufrechterhaltung
eindeutiger Orientierungen hinsichtlich menschlicher Weltdeutung(en), welche Menschen
in ihrer Verortung in der Welt als Kompass dienen (kdnnen) sowie jedoch einhergehend
um die Aufrechterhaltung von Macht- und Herrschaftsverhéltnissen (vgl. Pedersen 2021).
Im Besonderen das Motiv des (Selbst-)Zur-Beute-Werdens des Menschen, die Verwundung
und der Tod durch das Tier, nicht zuletzt das Gegessen-Werden des Menschen durch das
Tier sind herausfordernde Momente fir das menschliche Selbst- und Weltverstandnis:

,Human species are thus emptied of their self-proclaimed specialness. The reduction of
human beings to their material dimension, in addition, implies a questioning of mankind’s
self-aggrandizing notion as the centre of the universe. [...] As a result, animal ‘predation
on humans [...] has a unique ability to [...] teach a lesson from the past we forgot at
our peril about the unconquerability of the world we think we master’ (Shannon 2012,
ix) (Fuchs 2016, 39)

Gegenwartige Gesellschaften sind jedoch eher durch einen Verlust an Verbindlichkeit
sozialer Orientierungen gekennzeichnet, einem Leben mit hoheren Unbestimmtheiten,
entsprechend mit einer Pluralitdt an Orientierungsmustern fur die Entwicklung von Selbst-
und Weltreferenzen (vgl. Jorissen / Marotzki 2009, 15 f). Fir den Umgang mit diesen Kon-
tingenzerfahrungen nennen Jérissen und Marotzki zwei zentrale Mdglichkeiten:

(1) Subsumption des Neuen unter dem Bekannten:,Das Andere wird dabei dem Eige-
nen gleichgemacht, es wird an die eigenen Wahrnehmungs- und Weltdeutungsmuster
assimiliert; das Neue reduziert sich auf das Bekannte! (ebd., 18)



Animal Horror Cinema

(2) Das Neue als Ausgangspunkt fur die Entwicklung von Weltsichten: ,Das Neue, den
Einzelfall, zur Grundlage [...] machen und die passenden Regeln und Kategorien ausge-
hend davon erst [..] suchen. In diesem Suchprozess wird mal das eine, mal das andere
Verstehensmodell ausprobiert, bis man eines findet, mit dem man einigermaflen zu-
rechtkommt — die Relativitat und Vorlaufigkeit der eigenen Weltsicht ist in diesem Modell
von Anfang an enthalten. Wir bezeichnen diese Art des Suchenden, immer unter dem
Vorbehalt des,Als-Ob" agierenden Selbst-und Weltverhaltnisses als Tentativitat. Wir finden
oder erfinden dabei Regeln, die fiir uns etwas zunachst unverstandliches Neues zu etwas

Verstehbarem machen! (vgl. Jérissen / Marotzki 2009, 19)

Formen der Auseinandersetzung mit Welt bzw. ,dem Fremden“/,dem Anderen” in der
Welt sind in der Narration von Tierhorror(film) grundsatzlich angelegt. Sie sind zundchst
nicht als Ausléser von Bildung(sprozessen) anzusehen, da der Mensch ,das Fremde"/,das
Andere" in seine bestehenden Erklarungs- und Deutungsmuster von Selbst und Welt, sei-
ne Weltordnung(en) zu zwdngen versucht. Impulse fir eine Transformation bestehender
Selbst- und Weltverhdltnisse bleiben somit (weitgehend) aus (vgl. ebd). Dennoch eréffnen
Narrationen des Tierhorror(films) Moglichkeiten der Reflexion dieser menschlichen Ord-
nungen von Welt, da sie das Potential innehaben, diese zu irritieren in Frage zu stellen und
Alternativen aufzuzeigen (vgl. Walberg 2011, 177): ,Fremdes, das sich den vertrauten Ord-
nungen entzieht, [ist] geeignet, uns wieder und wieder aus dem institutionellen Schlummer
zu wecken!” (Waldenfels 2001, 138; zit. nach Walberg 2011, 177)

Vor diesem Hintergrund kann,das Fremde” als,Ausgangspunkt fur die Entwicklung neuer
Weltsichten” (Jorissen / Marotzki 2009, 19) begriffen und so zu einem Moglichkeitsraum fir
Reflexion und Veranderung bestehender Welt-und Selbstbezlige werden (vgl. Schafer 2009,
187). Es geht hierbei um ein,Offen-Sein fur Neues, ohne dieses (nur) unter Bekanntes zu
subsumieren” (Walberg 2011, 130) —im Besonderen der Tierhorror(film) erzwingt in weiten
Teilen ein,Offen-Sein fir Neues” indem seine Narrationen Menschen in unbekannte, aber
oft greifbare, da vorstellbare Situationen versetzen (u. a. Cujo, Lewis Teague, USA, 1983) und
in radikaler Weise mit gesellschaftlich vorherrschenden Vorstellungen von Mensch (und
Tier) brechen (u. a. Lamb, Valdimar Johannsson, IS, 2021).

Der Tierhorror(film) lasst in dieser Perspektive oft wenig Raum fir eine Einordnung und
ErschlieBung der Narration mit bestehenden Erkldrungsmustern von Welt. Grundsatzlich
kann er als Konstitutionsbedingung von subjektiven Welt-und Selbstverhaltnissen (mit Blick
auf die Figur des Monsters; vgl. Bellin 2005) sowohl normalisierenden und subsumierenden
Reaktionen auf Fremd(heits)erfahrung(en) Vorschub leisten, indem sie konventionalisierende
Deutungsmuster von Welt - also einer bestimmten Ordnung entsprechenden Deutung von
Welt — abrufen und bestatigen. Sie kdnnen aber auch zum Ausgangspunkt und Ausloser
von Fremderfahrungen werden, indem sie Normalisierungsprozesse von Rezipientinnen,
also die Versuche konventionalisierender Deutungen — im Sinne der Subsumption des
Fremden unter das Bekannte — durchkreuzen (vgl. Zahn 2012, 37).




Jan-René Schluchter

Vor diesem Hintergrund stellt die,Verfremdung vertrauter Erfahrung(en)” (Walberg 2011, 178;
ahnlich auch Zahn 2012, 169) des Menschen, wie in den Narrationen des Tierhorror(films)
angelegt, ein wesentliches Moment von Filmbildung dar. Es geht hierbei um ein,Scheitern
eines Verstehens im Filmverstehen — in Form von Brichen, Irritationen oder Rezeptions-
widerstanden” (Zahn 2012, 169), welches auslosender Moment fiir Bildungsprozesse sein
kann (ebd.). In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass Bildung(sprozesse)
von einer grundlegenden (normativen) Offenheit geprdgt sind. Das bedeutet, dass die
Rezeption von Tierhorror(film) zum Beispiel nicht per se zu anderen Perspektiven auf Tiere
und gesellschaftlich vorherrschende Tier-Mensch-Verhaltnisse fuhrt."

Tierhorror(filme) tragen, wie die bisherigen Ausflihrungen zeigen, Bildungspotentiale in sich
und finden in Bildungskontexten durchaus Verwendung (vgl. Maurer 2010). Im Kontext von
Filmbildung lassen sich Verbindungen von Animal Studies und Tierhorror(film) in folgender
zentraler Leitfrage zuspitzen:

Wie kénnen wir, als menschliche Lebewesen, im Kontext von Bildung fir die Situation von
nicht-menschlichen Lebewesen sensibilisieren und andere gesellschaftliche Tier-Mensch-

Beziehungen denken und ermdglichen? (vgl. Nocella Il et al. 2019)

Ubergreifend lassen sich hierbei folgende Prinzipien als leitende Orientierungen fiir Ver-
bindungen von Animal Studies und Filmbildung bestimmen (vgl. Schluchter 2023, 31)'%

- Integration von tierlichen Perspektiven in Bildungskonzepten und -kontexten
- Reflexion von Anthropozentrismus

«  Kiritische Reflexion von Macht- und Herrschaftsverhéltnissen entlang der gesellschaftlich
konstruierten Tier-Mensch-Grenze sowie Formen des Speziesismus

«  Aufzeigen von Alternativen gegenlber bestehenden Tier-Mensch-Verhaltnissen

Mit Bezug zu bildungstheoretischen Uberlegungen von Marotzki (1990) kann davon ausge-
gangen werden, dass dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn neue Perspektiven
auf einen bestehenden Welt- und Selbstentwurf ermdglicht werden, die als Reaktion auf
jeweils aktuelle gesellschaftliche Herausforderungen angesehen werden kénnen. Zu diesen
Herausforderungen gehort auch die Auseinandersetzung mit tierrechtlichen und tierethischen
Fragen etwa bezlglich der vorherrschenden Konstruktion gesellschaftlicher Tier-Mensch-
Verhaltnisse. Die Entwicklung neuer Selbst- und Weltverhaltnisse sind dann moglich, wenn
aulerhalb vorherrschender Normativitdtskonstruktionen und -orientierungen im Kontext von
Bildung Raum fur deren kritische Reflexion gegeben wird (vgl. Schluchter 2023, 32).

11 Da die Tiere des Tierhorrorfilms in der Regel als grausame Bestien dargestellt werden, weisen
Gregersdotter et al. (2016) darauf hin, dass diese Art der Reprasentation von Tieren bei den
Rezipientinnen auch zur Entwicklung und Verhdrtung von (bestehenden) Abwehrhaltungen
oder Angsten gegentiber Tieren fiihren kann (vgl. ebd., 6 f)

12 Vor diesem Hintergrund ist eine (erste) Aufgabe im Kontext von Filmbildung, diese oft impliziten
normativen Denkvoraussetzungen und Implikationen in Filmbildungstheorien herauszuarbeiten
und zu reflektieren.



Animal Horror Cinema

Fazit

In den Grenzverletzungen und -Uberschreitungen sowie im Zerfall der vom Menschen
konstruierten Grenzen zwischen Tier und Mensch/nicht-menschlichen und menschlichen
Welten eroffnet der Tierhorrorfilm Moglichkeitsrdume fir eine Reflexion gesellschaftlich
vorherrschender Tier-Mensch-Verhaltnisse, indem er im Besonderen deren Brichigkeit,
also die Brichigkeit anthropozentrischen Denkens und der hieraus resultierenden Konst-
ruktionen von Welt und menschlichen Selbst aufzeigt. Hierbei bieten Tierhorror(filme) eine
Vielzahl an Ansatzpunkten fur eine filmbildnerische Auseinandersetzung mit Perspektiven
der Animal Studies, im Besonderen mit Fragen der Konstruktion und Reproduktion einer
,Normalitdt” von gesellschaftlichen Tier-Mensch-Verhéltnissen und damit einhergehenden
gesellschaftlich-kulturellen Praktiken — zu denen nicht zuletzt die Art und Weise der me-
dialen Reprdsentation von Tieren bzw. Tier-Mensch-Verhaltnissen gehort. Dieser Kern des
Tierhorror(films) ist es letztendlich auch, der in alters- und entwicklungsangemessener Weise,
also jenseits des Rickgriffs auf die meist mit FSK 16- oder FSK 18-Einordnungen versehe-
nen Tierhorrorfilme, zur Perspektive der Filmbildung in der padagogischen Praxis werden
kann. Didaktische Konkretisierungen von Filmbildung kénnen hierbei wertvolle Impulse
fur Analyse und Reflexion der genannten Zusammenhénge entlang der Perspektiven der
Animal Studies geben.

Bibliographie

Primarliteratur
Anaconda, Luis Llosa, USA, 1997.
An American Werewolf in London, John Landis, USA, 1981.
Antlers, Scott Cooper, USA, 2021.
Arachnophobia, Frank Marshall, USA, 1990.
Backcountry, Adam MacDonald, CAN, 2014.
Bait, Kimble Rendall, AUS, 2012.
Barracuda, Harry Kerwin; Wayne Crawford, USA, 1978.
Bear, John Rebel, USA, 2010.
Black Sheep, Jonathan King, NZL, 2006.
Black Water, Andrew Traucki; David Nerlich, AUS, 2007.
Cocaine Bear, Elizabeth Banks, USA, 2023.
Crawl, Alexandre Aja, USA, 2019.
Creature from the Black Lagoon, Jack Arnold, USA, 1954.
Critters, Stephen Heren, USA, 1986.
Cujo, Lewis Teague, USA, 1983.
Deep Blue Sea, Renny Harlin, USA, 1999.




Jan-René Schluchter

Dog Soldier, Neil Marshall, UK, 2017.

Frogs, George McCowan, 1972.

Grabbers, Jon Wright, GB/IRL, 2012.
Infestation, Kyle Rankin, USA, 2009.
Isolation, Billy O"Brien, GB/ IRL, 2005.

Jaws, Steven Spielberg, USA, 1975.

Lake Placid, Steve Miner, USA/CAN, 1999.
Lamb, Valdimar Jéhannsson, IS, 2021.

Long Weekend, Colin Eggleston, AUS, 1978.
Man’s Best Friend, John Lafia, USA, 1992.
Mimic, Guillermo del Toro, USA, 1997.
Monkey Shines, George A. Romero, USA, 1988.
Monsterwolf, Todor Chapkanov, USA, 2010.
Orca, Michael Anderson, USA, 1977.
Piranha, Alexandre Aja, USA, 2010.

Prey, Antoine Blossier, F, 2010.

Shakma, Tom Logan; Hugh Parks, USA, 1990.
Sharknado, Anthony C. Ferrante, USA, 2013.
Sharktopus, Declan O Brien, USA, 2010.
Strays, John McPherson, USA, 1991,
Tarantula, Jack Arnold, USA, 1955.

The Birds, Alfred Hitchcock, USA, 1963.

The Breed, Nicholas Mastandrea, ZA, 2006.
The Fly, David Cronenberg, CAN/USA, 1986.
The Shallows, Jaume Collet-Serra, USA, 2016.
They Nest, Ellory Elkayem, USA, 2000.
Tremors, Ron Underwood, USA, 1990.

Tusk, Kevin Smith, USA, 2014.

Unnatural, Hank Braxtan, USA, 2015.
Willard, Daniel Mann, USA, 1971.
Zombeavers, Jordan Rubin, USA, 2014.

Sekundarliteratur

Ach, Johann S,; Borchers, Dagmar (Hrsg.) (2018): Handbuch Tierethik. Grundlagen - Kontexte — Pers-
pektiven. Stuttgart: J. B. Metzler.

Baker, Steve (2001): Picturing the Beast. Animals, Identity, and Representations. Urbana; Chicago:
University of Chicago Press.



Animal Horror Cinema

Bellin, Joshua D. (2005): Framing Monsters. Fantasy Film and Social Alienation. Carbondale: Southern
lllinois University Press.

Chimaira Arbeitskreis (2011): Eine Einfihrung in Gesellschaftliche Mensch-Tier-Verhaltnisse und
Human-Animal Studies. In: Chimaira — Arbeitskreis Human-Animal Studies (Hrsg.): Human-Animal
Studies. Uber die gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-Verhéltnissen. Bielefeld: transcript, 7-42.

Crawley, Melissa (2021): Beware of Dog. How media portrays the aggressive canine. Jefferson: McFar-
land & Company.

DeMello, Margo (2012): Animals and society. An introduction to human-animal studies. New York:
Columbia Press.

Duggan, Brian Patrick (2023): Horror Dogs. Man s best friend as movie monster. Jefferson: McFarland
& Company.

Eggertsson, Gunnar Theodor; Forceville, Charles (2009): Multimodal expressions of the HUMAN
VICTIM IS ANIMAL metaphor in horror films. In: Forceville, Charles J,; Urios-Aparisi, Eduardo (Hrsg.):
Multimodal Metaphor. Berlin; New York: DeGruyter Mouton, 429-450.

Fuchs, Michael (2017): Entirely outside the cultural? Das Monster als Briicke zwischen Natur und Kultur
im US-amerikanischen Tierhorrorfilm. In: Fabris, Angela; Helbig, Jorg; RuBegger (Hrsg.): Horror —
Kultfilme. Marburg: Schiren Verlag, 141-160.

Fuchs, Michael (2016):,They are a fact of life out here”: The Ecocritical Subtexts of Three Early-Twenty-
First-Century Aussie Animal Horror Movies. In: Gregersdotter, Katarina; Hallén, Nicklas; Hoglund,
Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism. London; New York: Palgrave
Macmillan, 37-57.

Grant, Barry Keith (2018): Monster Cinema. New Brunswick; Newark; London: Rutgers University Press

Gregersdotter, Katarina; Hallén, Nicklas (2016): Anthropomorphism and the Representation of Animals
as Adversaries. In: Gregersdotter, Katarina; Hallén, Nicklas; Hoglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror
Cinema. Genre, History and Criticism. London; New York: Palgrave Macmillan, 206-223.

Gregersdotter, Katarina; Hallén, Nicklas; Hoglund, Johan (2016): Introduction. In: Gregersdotter, Kata-
rina; Hallén, Nicklas; Hoglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism.
London; New York: Palgrave Macmillan, 1-18.

Jorissen, Benjamin; Marotzki, Winfried (2009): Medienbildung - Eine Einfihrung. Bad Heilbrunn:
Klinkhardt.

Keetley, Dawn (2016): Frozen, The Grey, and the Possibilities of Posthuman Horror. In: Gregersdotter,
Katarina; Hallén, Nicklas; Hoglund, Johan (Hrsg.): Animal Horror Cinema. Genre, History and Criticism.
London; New York: Palgrave Macmillan, 187-205.

Knoppler, Christian (2017): The Monster always returns. American Horror Films and their Remakes.
Bielefeld: transcript.

Kompatscher, Gabriela; Spannring, Reingard; Schachinger, Karin (2021) Human-Animal-Studies. Eine
Einfuhrung fur Studierende und Lehrende. Minster: Waxmann (UTB).

Lennard, Dominic (2019): Brute force. Animal Horror Movies. New York: SUNY.
Malamud, Randy (2013): An Introduction to Animals and Visual Culture. London: Palgrave MacMillan.

Mannes, Jeff (2017): Die gesellschaftliche Konstruktion des Fleischkonsums. Und die Formierung des
Karnismus-Habitus. In: Soziologiemagazin 1, 13-32. URL: https://www.budrich-journals.de/index.
php/Soz/article/view/28498 (Zugriff: 22.06.23).


https://www.budrich-journals.de/index.php/Soz/article/view/28498
https://www.budrich-journals.de/index.php/Soz/article/view/28498

Jan-René Schluchter

Marotzki, Winfried (2006): Qualitative Bildungsforschung. Methodologie und Methodik erziehungs-
wissenschaftlicher Biographieforschung. In: Pongratz, Ludwig; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang
(Hrsg.): Bildungsphilosophie und Bildungsforschung. Bielefeld: Janus, 125-137.

Marotzki, Winfried (1990): Entwurf einer strukturalen Bildungstheorie. Biographietheoretische
Auslegung von Bildungsprozessen in hochkomplexen Gesellschaften. Weinheim: Deutscher
Studienverlag.

Maurer, Bjoérn (2010): Subjektorientierte Filmbildung in der Hauptschule. Theoretische Grundlegung
und padagogische Konzepte fur die Unterrichtspraxis. Minchen: kopaed.

Maurer, Bjorn (2009): Horrorfilm als didaktisches Potential? Genrespezifische Ansatzpunkte zur Vermitt-
lung filmischer Medienasthetik im Unterricht der Sekundarstufe I. In: Imort, Peter; Muller, Renate;
Niesyto, Horst (Hrsg.): Mediendsthetik in Bildungskontexten. Minchen: kopaed, 59-77.

Mills, Brett (2017): Animals on Television. The Cultural Making of the Non-Human. London: Palgrave
Macmillan.

Mitchell, W. J. T. (1998): The Last Dinosaur Book. The Life and Times of a Cultural Icon. Chicago; London:
The University of Chicago Press.

Molloy, Claire (2011): Popular Media and Animals. London: Palgrave Macmillan.
Mullan, Bob; Marvin, Garry (1999): Zoo Culture. Urbana; Chicago: University of Illinios Press.

Murray, Robin L; Heumann, Joseph K. (2016): Monstrous Nature. Environment and Horror on the Big
Screen. Lincoln; London: University of Nebraska Press.

Nessel, Sabine; Pauleit, Winfried; Riffert, Christin; Schmid, Karl-Heinz; Tews, Alfred (Hrsg.) (2012): Der
Film und das Tier. Klassifizierungen, Cinephilien, Philosphien. Berlin: Bertz + Fischer.

Nocella II, Anthony; Drew, Carolyn; George, Amber E.; Ketenci, Sinem; Lupinacci, John; Purdy, lan;
Leeson-Schatz, Joe (Hrsg.) (2019): Education for Total Liberation. Critical Animal Pedagogy and
Teaching against Speciesism. New York [u. a.]: Peter Lang.

Noske, Barbara (1989): Humans and Other Animals. Beyond the Boundaries of Anthropology. London:
Pluto Press.

Parkinson, Claire (2019): Animals, Anthropomorphism and Mediated Encounters. New York: Routledge.

Pedersen, Helena (2021): Education, Anthropocentrism, and Interspecies Sustainability. Confronting
institutional anxieties in omnicidal times. In: Ethics and Education 16, 164-177.

Pugh, Catherine (2022): Worse than their bite. Dogs and horror. In: Beeler, Karin; Beeler, Stan (Hrsg.):
Animals in Narrative Film and Television. Strange and familiar creatures. Lanham: The Rowman &
Littlefield Pub, 97-117.

Schéfer, Alfred (2009): Bildende Fremdheit. In: Wigger, Lothar (2009): Wie ist Bildung moglich? Bad
Heilbrunn: Klinkhardt, 185-200

Schluchter, Jan-René (2023): Tiere — Medien — Bildung. Animal Studies und Medien(Pddagogik). In:
Schluchter, Jan-René (Hrsg.): Tiere — Medien - Bildung. Perspektiven der Animal Studies fir Medien
und Medienpadagogik. Minchen: kopaed, 23-41.

Seel3len, Georg; Jung, Fernand (2006): Horror. Geschichte und Mythologie des Horrorfilms. Marburg:
Schuren Verlag.

Shapiro, Kenneth (2002): The State of Human-Animal Studies: Solid, at the Margin! In: Society & Ani-
mals, 10 (4), 331-337.

Spannring, Reingard (2015): Bildungswissenschaft. Auf dem Weg zu einer posthumanistischen Pada-
gogik? In: Spannring, Reingard; Schachinger, Karin; Kompatscher, Gabriela; Boucabeille, Alejandro



Animal Horror Cinema

(Hrsg.): Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies fir die wissenschaftlichen
Disziplinen. Bielefeld: transcript, 29-52.

Spannring, Reingard; Schachinger, Karin; Kompatscher, Gabriela; Boucabeille, Alejandro (Hrsg.) (2015):
Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies fur die wissenschaftlichen Disziplinen.
Bielefeld: transcript.

Tudor, Andrew (1989): Monsters and Mad Scientists: A Cultural History of the Horror Movie. London:
Basil Blackwell.

Walberg, Hanne (2011): Film-Bildung im Zeichen des Fremden. Ein bildungstheoretischer Beitrag zur
Filmpéadagogik. Bielefeld: transcript.

Wood, Robin (2004): An Introduction to American Horror Film. In: Grant, Keith Barry; Sharett, Christo-
pher (Hrsg.): Planks of Reason. Essays on the Horror Film. Lanham: The Scarecrow Press, 107-141.

Wood, Robin (1986): Hollywood from Vietnam to Reagan. New York: Columbia Uiversity Press.

Wulff, Hans Jurgen (2014): Vom Tierhorror. Oder: Ein Motivkomplex zwischen den Genres. In: Rabbit-
Eye — Zeitschrift fur Filmforschung. Ausgabe 6, 120-140, URL: https://www.rabbiteye.de/2014/6/
wulff_tierhorror.pdf (Zugriff: 07.03.2024).

Wulff, Hans Jirgen; Amann, Caroline (2013):Tierhorrorfilm. Ein Dossier. URL: https://mediarep.org/bitstream/
handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4R&isAllowed=y (Zu-
griff: 07.03.2024).

Zahn, Manuel (2012): Asthetische Film-Bildung. Studien zur Materialitdt und Medialitat filmischer
Bildungsprozesse. Bielefeld: transcript.


https://mediarep.org/bitstream/handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4&isAllowed=y
https://mediarep.org/bitstream/handle/doc/13699/Berichte_150_Wulff_Amann_Tierhorrorfilm_.pdf?sequence=4&isAllowed=y

