
Schinabeck, Bianca; Penzold, Michael
Das Märchen "Die Hyäne und das kluge Mädchen" als Medium interkultureller
Märchendidaktik?
Hoiß,  Christian  [Hrsg.];  Schluchter,  Jan-René  [Hrsg.]:  Tiere  -  Medien  -  Bildung.  Mediendidaktische
Annäherungen an die  Cultural  Animal  Studies.  München :  kopaed 2024,  S.  123-137.  -  (Tiere  -  Medien -
Bildung; 2)

Quellenangabe/ Reference:
Schinabeck, Bianca; Penzold, Michael: Das Märchen "Die Hyäne und das kluge Mädchen" als Medium
interkultureller Märchendidaktik? - In: Hoiß, Christian [Hrsg.]; Schluchter, Jan-René [Hrsg.]: Tiere -
Medien - Bildung. Mediendidaktische Annäherungen an die Cultural Animal Studies. München : kopaed
2024, S. 123-137 - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-347326 - DOI: 10.25656/01:34732

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-347326
https://doi.org/10.25656/01:34732

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de



123
Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 
als Medium interkultureller Märchendidaktik?

Bianca Schinabeck & Michael Penzold

Mediale und interkulturelle Kompetenzen miteinander zu verknüpfen ist in einer globali-
sierten Welt das Gebot der Stunde. Doch was folgt daraus in der didaktischen Konkretion? 
Kann und sollte man es wagen, in diesem Horizont Texte aus der Übersetzungsliteratur in 
den Unterricht einzubringen und auf diesem Weg die Provinz der Erstsprache zu verlassen? 
Im folgenden Aufsatz wird der Versuch gemacht, einen Text näher zu betrachten, der einer 
anderen als der europäischen literarischen Tradition zuzuschreiben ist. Exemplarisch steht 
dabei ein Tier-Märchen1 im Mittelpunkt. Damit ist eine Textgattung im Blick, zu der es in 
den meisten Literaturen der Welt Äquivalente gibt, die also global analog Verbindendes 
aufweist. Wenn hier zudem noch der Blick auf Afrika fällt, so auch deswegen, weil dieser 
Kontinent aus einer postkolonialen Perspektive ein wichtiges Gegenüber des Europäischen 
ist, und doch auf transkulturelle Weise eng mit diesem verknüpft ist (vgl. Speitkamp 2014, 
8 f.). Das Adjektiv afrikanisch hat hier allerdings nicht als naive Ursprungsbezeichnung zu 
gelten, sondern ist pragmatisch als Abbreviatur einer kontinentalen Herkunft gemeint.2 So 
gilt es also auf der Grundlage eines afrikanischen Märchens zu zeigen, wie nicht-europäische 
Mensch-Tier-Verhältnisse gängige Lesegewohnheiten in Frage stellen können, ohne neue, 
exotisierende Stereotype zu übernehmen (vgl. Swart 2022). 

Dass „Europa nicht mehr das Gravitationszentrum der Welt“ (Mbembe 2014, 11) ist, wird 
längst auch in der Germanistik und der Deutschdidaktik anerkannt (vgl. Kramm 2003; Kißling 
2020). Ob sich diese Einsicht allerdings im Kontext der Schule im Einzelnen ausgewirkt hat, 
ist dagegen nicht immer klar zu erkennen. Gerade in der Märchendidaktik, die angesichts 
der global sehr starken Verbreitung der Textgattung Märchen geradezu zu interkulturellen 
Zugängen einladen müsste, besteht angesichts ihrer weiterhin starken Fokussierung auf die 
Grimm‘schen und Bechstein’schen Märchen sowie nationalsprachlicher Kunstmärchen (vgl. 
Neuhaus 2017) noch großer Nachholbedarf. Denn in der Wahrnehmung von Märchenstoffen 
aus anderen literarischen Traditionen liegt ein großes interkulturelles Potential (vgl. Pöge-
Alder 2016, 18–20). Zugleich ist darauf hinzuweisen, dass die schulische Beschäftigung mit 
Märchen aus kulturellen Kontexten außerhalb Europas nicht unproblematisch ist: So können 
leichtfertige Verwendungen und didaktische Instrumentalisierungen als Vereinnahmungen 
verstanden werden. Die auf exotische Erfahrungen ausgehende Modellierung Afrikas im 
Sinne eines „geschichtslosen, in sich ruhenden und dem ewigen Kreislauf der Natur ausge-

1	 Zur Diskussion dieses weit gespannten Begriffs vgl. Bluhm 2023, 3–8. 
2	 Dipo Faloyn hat in seinem Buch Afrika ist kein Land (2023) ein klärendes Wort zur Problematik der 

Zuschreibung einer Sache oder eines Umstandes als „afrikanisch“ gesprochen. Seine Differenzie-
rungen werden im vorliegenden Aufsatz stillschweigend vorausgesetzt. 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

124
lieferten Kontinents“ (Speitkamp 2014, 5) kann so gesehen nur zu unangemessenen Inter-
pretationen afrikanischer Märchen führen. Ferner sind die meisten afrikanischen Märchen, 
die es in deutscher Sprache zu lesen gibt, der Übersetzungsliteratur zuzuschreiben.3 Als 
solche basiert ihre Qualität auf der Kompetenz der Übersetzer:innen, sich als Spezialist:innen 
für „Differenzen [und] Übergänge“ (Eichinger 2003, 500 f.) zu erweisen. Das Übersetzen 
fällt hier nicht nur als störanfälliger technischer Prozess ins Gewicht, sondern vor allem als 
Aushandlungsvorgang der Bestimmung von Alterität und Fremdheit (vgl. ebd., 494). Als 
transnationale und transkulturelle Tätigkeit rückt das solchermaßen wahrgenommene Über-
setzen das Übersetzte in einen „kosmopolitischen Horizont“ (Bachmann-Medick 2022, 74) 
ein. Gelingt allerdings das Wahrnehmen des Übersetzens aus diesem Horizont heraus, dann 
kann „bereits Lesen ein interkultureller Prozess sein“ (Leskovec 2011, 89). 

Ungeachtet der Tatsache, dass bezüglich der hermeneutischen Voraussetzungen für die 
Beschäftigung mit afrikanischen Märchen noch viel zu klären ist, ist in der interkulturellen 
Germanistik auf die Notwendigkeit verwiesen worden, sich „rezeptionsästhetischer Frage-
stellungen“ (Ndong 2020, 353) anzunehmen, um auf diese Weise einen Zugang zu Märchen 
aus „fremden“ Kontexten zu entwickeln. 

Im vorliegenden Aufsatz wird der Versuch unternommen, durch ein gezielt ausgewähltes 
Märchen aus dem „afrikanischen“ Kontext eine aktive interkulturelle Begegnung mit einer 
außereuropäischen Erzähltradition zu initiieren und auf didaktische Umsetzungsmöglich-
keiten zu verweisen. Hier erweist sich das Genre der Tiermärchen als besonders wertvoll, 
da Tiere als „bedeutungstragende Elemente von Texten“ (Borgards 2015, 226) markante und 
interkulturell vermittelbare Figuren im Rahmen „politischer und sozialer Aushandlungspro-
zesse“ (ebd., 228) darstellen können. Schon nach Max Lüthi gehören Tiere geradezu mus-
tergültig zu dem von ihm als eindimensional beschriebenen phantastischen Personal des 
Märchens (vgl. Lüthi 2005, 9). Der Aufsatz erschließt sich das Märchen und sein didaktisches 
Potential mit Blick auf das Verhältnis zwischen Menschen und Tieren darüber hinaus auch 
aus Sicht der Human-Animal Studies und rückt die handlungstragenden Tiere (im konkreten 
Fall Hyänen) in den Fokus. 

Tiere in afrikanischen Märchen

Der Blick in die am weitesten verbreiteten und ältesten deutschsprachigen Sammlungen 
von übersetzten afrikanischen Märchen könnte einen Hinweis auf ein Tier geben, das mit 
gewissem Recht als besonders interessant und aufschlussreich für die Arbeit mit afrikanischen 
Märchen zu gelten hat. Hier hilft das Auszählen der Titel von Tiermärchen etwa bei der 1917 

3	 Ein interessanter Sonderfall sind die afrikanischen Märchen der deutsch-iranischen Psychologin 
Nasrin Siege, die auf der Grundlage eines auf ihre durch längere Afrikaaufenthalte begünstigte 
Sammeltätigkeit zurückzuführenden Bestandes afrikanischer Märchen eigene und eigenständige 
Varianten afrikanischer Märchen verfasst; vgl. dazu vertiefend und sehr problembewusst Ndong 
2020, 347–352. 



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

125
erschienenen, von Carl Meinhof herausgegebenen Sammlung Märchen aus Afrika (Meinhof 
2018). In dieser Sammlung finden sich allein sechs Tiermärchen mit der Nennung der Hyäne 
im Titel, fünf Mal werden jeweils die Schildkröte und der Hase genannt, vier Mal jeweils Löwe 
und Schakal und nur drei Mal der Elefant. In der ebenfalls vielfach reproduzierten Sammlung 
Carl Einsteins, dem jüdischen expressionistischen Schriftsteller und Experten für die Kunst 
Afrikas (vgl. Kleinschmidt 2016, 237), sieht die Lage etwas anders aus. Durch die Übernahme 
des Ngurangurane-Zyklus ist hier das magische Krokodil besonders prominent, aber auch 
Elefant, Leopard, Hahn und Büffel finden sich in den Überschriften zu den Märchen jeweils 
ein Mal. Nur das Märchen Die Hyäne bezieht sich ohne weitere Spezifizierungen ausschließ-
lich auf ein Tier (vgl. Einstein 2014, 125 f.). Eine andere Art der Hervorhebung dieser Tierart 
nimmt die ebenfalls sehr populäre und vielfach neu aufgelegte Sammlung von Friedrich 
Becker vor. Zwar nennt diese Sammlung vor allen anderen die Schildkröte und den Hasen 
jeweils in drei Überschriften, das erste und in mancherlei Hinsicht für diese Sammlung pro-
grammatische Märchen ist jedoch der Hyäne gewidmet (vgl. Becker 1969, 11–21). Auch in 
der Zusammenstellung von ins Deutsche übersetzten Märchen des malischen Schriftstellers 
und Ethnologen Amadou Hampâté Bâ (1901–1991) ist die Hyäne ein exponiertes Tier. Zum 
einen ziert eine Abbildung einer Hyäne das Titelbild von Die Kröte, der Marabut und der Storch, 
einer Zusammenstellung von Märchen, die auf seine Forschungs- und Sammeltätigkeit 
zurückgeht. In dieser Sammlung sind schon allein drei Hyänenmärchen (inklusive Die Lüge, 
die zur Wahrheit wird in Bâ 2013, 91) anzutreffen, während andere Tiere wie Eidechse, Löwe, 
Fledermaus, Krokodil und Affe nur in jeweils einem Märchen der Sammlung fokussiert wer-
den. Freilich wird man nun nicht sagen, dass die Hyäne das einzige typische afrikanische 
Märchentier ist, doch gibt der Befund in den genannten Sammlungen Anlass genug, für 
die interkulturelle Arbeit Hyänenmärchen auszuwählen. Dass bei einer exemplarischen 
Annäherung an afrikanische Märchen dem Text von Die Hyäne und das kluge Mädchen aus 
der Sammlung Friedrich Beckers der Vorzug gegeben wird, liegt in dessen Vielschichtigkeit 
und erzählerischen Raffinesse begründet. Während beispielsweise der in der Einstein‘schen 
Sammlung zugängliche Text Die Hyäne (Einstein 2014, 125 f.) die Hyäne letztlich nur als ein-
dimensional auf Fressen ausgerichtetes, vertrauensunwürdiges Tier brandmarkt, gewinnt die 
Hyäne in Hyäne und das kluge Mädchen (Becker 1969, 11–21) schon durch die komplexere 
Handlungsführung an Konturen. Damit scheint dieses Märchen auch für die interkulturelle 
Beschäftigung mit literarischen Tierfiguren besser geeignet zu sein als die anderen in deut-
scher Sprache zugänglichen Hyänenmärchen. 

Zu Herkunft und Inhalt des Märchens Die Hyäne und das kluge 
Mädchen 

Der deutschsprachige Text des Märchens Die Hyäne und das kluge Mädchen stammt aus 
einer Sammlung, die mit Afrikanische Märchen betitelt und von Friedrich Becker heraus-
gegeben wurde. Becker berichtet in seinem Vorwort davon, dass er in den 1960er Jahren 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

126
einige in Deutschland studierende Afrikaner kennengelernt und mit ihnen einen „nicht 
alltäglichen Bund“ (Becker 1969, 7) geschlossen habe. Ähnlich „wie einst in Deutschland die 
Brüder Grimm“ (ebd.) sollten die aus verschiedenen afrikanischen Ländern stammenden 
Studierenden nach ihrer Rückkehr nach Afrika mithilfe eines Tonbandes „die dort noch 
lebendigen Volksmärchen, die bis zum heutigen Tage nur in Form der mündlichen Überlie-
ferung existieren“ (ebd.) aufnehmen. Nachdem die solchermaßen erfassten Märchen dann 
zunächst ins Englische und Französische übersetzt worden seien, habe Becker dann diese 
„Rohvorlagen“ (ebd.) ins Deutsche übersetzt – und nicht nur das. So schreibt Becker weiter: „In 
verschiedenen Fällen [waren] Bearbeitungen, Rekonstruktionen offensichtlich unvollständig 
überlieferter Passagen und Eliminierung blinder Motive und späterer Ausschmückungen 
nötig“ (ebd.). Becker übersetzt also Übersetzungen, die er wiederum bearbeitet – eine 
philologisch problematische Vorgehensweise, so scheint es. Dennoch erhebt Becker den 
Anspruch, trotz dieser Eingriffe „dem deutschen Leser einen Eindruck von der typischen 
Erzählweise“ subsaharischer „Formen des Märchens“ (ebd.) bieten zu können. So gesehen 
ist der Übersetzertätigkeit Beckers bereits ein didaktisches Motiv inhärent, das andererseits 
aus heutiger Sicht insofern als neokolonial zu bezeichnen ist, als es den afrikanischen Kon-
tinent als Ressource für das eigene literarische Schaffen ansieht. Von den Studierenden, 
die die Märchen gesammelt haben, wird niemand mit Namen genannt, geschweige denn 
werden Hinweise auf das Verfahren der Aufzeichnung und der Befragung in Afrika gegeben. 
Der solchermaßen einer problematischen, weil hegemonial strukturierten interkulturellen 
Begegnung entstammende Text ist allerdings so interessant und eigenständig, dass er trotz 
der intransparenten Herkunft und der mehrfachen Tradierung als lesenswert gelten darf. 

Becker zufolge stammt der Text aus dem Tschad. Nicht untypisch für afrikanische Verhält-
nisse ist die Sprachsituation in diesem Land: Über 100 Sprachen werden im Tschad selbst 
gesprochen, zu den tschadischen Sprachen rechnet man insgesamt etwa 150 Sprachen (vgl. 
dazu Reh / Kramer 2016, 725), unter anderem die Sprache Ngambai (vgl. Becker 1969, 5), 
die Sprache, in der das Märchen das erste Mal von einem Studierenden aus dem Freun-
deskreis Beckers angeblich erzählt wurde (vgl. ebd.). Der Inhalt der Geschichte ist schnell 
vermittelt: Eine männliche Hyäne mit Namen Rigem nähert sich zunächst einem Fest in 
einer menschlichen Siedlung, um die wohl für die Menschen so typischen leckeren Speisen 
für die eigene Nahrungsbeschaffung zu nutzen. Fasziniert vom Fest der Menschen wird der 
als Mensch verkleidete Rigem allerdings entdeckt und vertrieben. Seine Frau aber schickt 
ihn erneut los, um etwas von den für die Menschen wohl ebenfalls so typischen Essensreste 
zu beschaffen. Rigem beschließt, lieber gleich aus Rache für die eigene Vertreibung ein 
Mädchen zu entführen, um sie später fressen zu können (vgl. ebd., 14). Doch er wird von 
dem Mädchen überlistet, von den Dorfbewohner:innen gefangen und auf äußerst brutale 
Art und Weise umgebracht. Das Märchen endet damit, dass berichtet wird, wie Rigems Frau 
„ungeduldig […] auf die Heimkehr ihres geliebten Mannes“ (ebd., 21) wartet. 



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

127
Die Hyäne als das aufdringliche Tier

Das Märchen beginnt mit der Beschreibung des Dorfes, in dem die Einwohner:innen ein 
großes Fest feiern. Auf diesem Fest erscheint ein Tier – die notdürftig als Mensch verkleidete 
und aufgerichtete Hyäne Rigem. Im Trubel der Festlichkeiten fällt sie zunächst nicht auf: 
Insofern gelingt die List. Dieser Erzählzug des sich selbst zum Menschen erklärenden Tiers, 
das die Menschen austrickst, um seinen tierischen Trieben umso mehr nachzugehen, ist 
für zentralafrikanische Märchen typisch (vgl. Roulon-Doko 2011, 1298). Im Gegensatz zum 
Märchen Die Hyäne aus der Sammlung Carl Einsteins, wo die Hyäne Kimbwi sozusagen als 
angeblicher Babysitter und „in der Gestalt eins Mannes“  (Einstein 2014, 125) einer Frau, die 
auf einem Fest tanzen möchte, einen Säugling abnimmt, um ihn dann zu verspeisen, ist 
das Fest im Becker’schen Märchen für die Hyäne ein Faszinosum an sich. Doch die Hyäne 
wird enttarnt und vertrieben. Hier ist interessant, dass das Tier, die Hyäne, sich mit der 
Annäherung an die Festgesellschaft schrittweise vermenschlicht. Das „rhythmische Tan-
zen und Singen der Menschen“ (Becker 1969, 11) ziehen ihn magisch an, und weil es ihm 
gelingt, sich „mühsam auf die Hinterbeine zu stellen“ (ebd.), bleibt er zunächst unentdeckt. 
Die aggressiv gewordenen Dorfbewohner:innen verjagen ihn aber schließlich und brüllen: 
„Eine richtige Hyäne hat mit uns getanzt! Sie muss sterben!“ (ebd., 12). Der anthropomorphe 
Zug, den die Hyäne über die Verkleidung und den aufrechten Gang inszeniert, ist hier mit 
einem Mal eliminiert. Die Bewohner:innen des Dorfes thematisieren gerade nicht, dass die 
Hyäne sie getäuscht habe, indem sie menschliche Züge angenommen hat. Sie nehmen 
am Tiersein des Tieres selbst Anstoß. 

Die männliche Hyäne Rigem wird am Ende gefangen – und warnt die anderen Tiere vor der 
Nähe der Menschen und davor, jemals einen Menschen töten zu wollen, denn sonst ergehe 
es ihnen so wie ihm (vgl. ebd., 20). Das Tier wird dann gequält und schließlich getötet, nicht 
ohne am Schluss noch einen Abschiedsgruß an seine Frau ausrichten zu lassen (ebd.). Gerade 
im Angesicht des Todes richtet er sich, wie ein Mensch, mit den letzten Worten an die Person, 
die ihm am nächsten ist. Paradoxerweise ist hier die menschliche Sprache dem Tier indirekt 
dann doch zugestanden, keine/r der Dorfbewohner:innen nimmt Anstoß an der Sprache 
der Hyäne. Insofern wirken die Menschen dieses Märchens blind, wenn sie in der Gruppe 
über das Tier, das doch fast ein Mensch ist, herfallen. Deutlich wird damit, dass das Märchen 
die Differenzlinie zwischen Mensch und Tier aktiv modelliert und auf diese Weise auch in 
Frage stellt: Mal ist Rigem mehr menschlich, mal mehr tierisch, die Dorfbewohner:innen in 
ihrem Drang nach Eindeutigkeiten und Ausgrenzungen scheinen sich aber zu weigern, dies 
zu verstehen. Diese Verständnisverweigerung ist für die Menschen des Dorfes geradezu 
charakteristisch. Das Märchen hält so gesehen den menschlichen Leser:innen den Spiegel 
vor, oder mit Sandra Swart gesprochen: „[T]he compelling urge to dehumanize is all too 
human.“ (Swart 2022, 91) Die Menschen wirken besonders da unversöhnlich, wo sich das Tier 
aufgrund einer verwechslungsanfälligen Ähnlichkeit nähert. Dies wird von den Menschen 
des Märchens wohl als besonders irritierend und aufdringlich empfunden. Aufdringlich in 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

128
einem fast wörtlichen Sinn ist die Hyäne Rigem schon allein dadurch, dass sie sich dem Fest 
aufdrängt und indem sie sich das schlafende Mädchen auf den Rücken lädt.  

Mensch-Tier-Gewalt-Verhältnisse 

Als weiteres Thema ist somit die Frage nach der Gewalt – vor allem von menschlicher Gewalt 
– von Bedeutung. Rigem ist ein erzähltes Tier, das auf die Jagd geht und den Menschen 
nicht nur bezüglich des entführten Mädchens schon so manchen Schaden zugefügt hat 
(vgl. ebd., 20). Die Gewalt der Menschen, die Rigem „mit glühenden Eisen“ traktieren, ihm 
„Pfeffer in die Augen“ (ebd.) streuen und ihn verspotten, ist unerbittlich und scheint im 
Märchen der Unterhaltung der Menschen zu dienen. Aus heutiger Sicht vermag dies auch 
Mitleid mit der Hyäne zu erzeugen, was im vorliegenden Märchen freilich weder ausge-
sprochen noch erzählerisch indiziert wird. Wie auch immer man dies wendet – Grausam-
keit scheint hier ein Modus der Mensch-Tier-Begegnung zu sein.4 Aber anders als in Carl 
Einsteins Die Hyäne ist nicht allein das Tier der Ursprung gewalttätiger Übergriffe: Hier wird 
die Verwandlung der Hyäne Kimbwi den Dorfbewohner:innen erst in dem Moment klar, 
als sie den zerschlagenen Kopf des Säuglings finden. Dies ist bei aller Ähnlichkeit markant 
anders als in Die Hyäne und das kluge Mädchen. Die um die leckeren Essensreste betroge-
ne, weil enttarnte und mit dem Tode bedrohte Hyäne Rigem will mit der Entführung des 
zunächst ja schlafenden Mädchens letztlich nach dem Fiasko seiner Vertreibung vom Fest 
seine Ehre wieder herstellen und sich zugleich an den Menschen rächen (vgl. ebd., 14). Ein 
weiterer Aspekt des Mensch-Tier-Gewalt-Verhältnisses ist in einer erzählerisch interessanten 
Passage zu finden. Erzählt wird, wie der um seine Beute betrogene Rigem wütend nach 
dem Mädchen Ausschau hält, das sich inzwischen in einem Baum versteckt hat. Rigem 
erblickt nun das Spiegelbild des Mädchens im darunter befindlichen Wasser und versucht 
„den Schatten des Kindes zu erhaschen“ (ebd., 18). Immer wieder springt Rigem erfolglos 
dem Spiegelbild nach und verletzt sich dabei schließlich „an seiner hässlichen Schnauze“ 
(ebd.). Das Mädchen fängt nun an, das Tier mit den Spiegelungen zu reizen. Die sich immer 
weiter verletzende Hyäne wird nun das Opfer des eigenen Blutrausches: 

„Mit hasserfülltem Geheul stürzte er [Rigem] sich wieder und wieder in den Bach, ohne 

sein ersehntes Opfer erbeuten zu können. Sein aus der Schnauze hervorquellendes Blut 

machte ihn dabei noch toller. In seiner blinden Raserei glaubte er schließlich, das rote 

Blut stamme von seinem Opfer.“ (Ebd.)

Hier ist Gewalt als sich selbst steigerndes, destruktives Phänomen kenntlich gemacht, das 
auf der Fähigkeit des Menschen, Tiere zu täuschen, beruht. Das Tier ist hier dem eigenen 

4	 Angesichts dessen – und nicht nur deshalb – überrascht es übrigens durchaus, dass im sehr ver-
dienstvollen Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen kein Lemma zum Thema Grausamkeit zu lesen 
ist. Allerdings streift der Artikel „Gewalt“ das Thema durchaus, vor allem aus gewaltsoziologischer 
Sicht (vgl. Sebastian 2015, 133 f.). Auch in anderen Artikeln wird das Thema angedeutet (vgl. im 
Sachregister Ferrari / Petrus 2015, 458).



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

129
Jagdinstinkt ausgeliefert, es lässt sich sogar von seinem eigenen Blut weiter in die Raserei 
hineintreiben, was die Menschen, hier stellvertretend das Mädchen, zu Zuschauenden 
macht. Es ist ein raffinierter Erzählzug dieses Märchens, dass nun der aufgrund seines sinn-
losen Kampfes erschöpfte Rigem einschläft und im Schlaf wiederum von den Menschen 
entführt wird – so also, wie das schlafende Mädchen selbst von Rigem entführt wurde (vgl. 
ebd., 19). Gewalt wird hier also dort angesiedelt, wo der Raum der Menschen respektive der 
Tiere verletzt wird, wo Tiere in den Bereich der Menschen und Menschen in den Bereich 
der Tiere geraten, so menschlich diese Tiere auch erscheinen mögen. Interessant scheint 
in diesem Märchen nicht zuletzt, dass Gewalt hier zur Show wird – stets zulasten des Tieres.

Mensch-Tier-Geschlechter-Verhältnisse 

Man kann das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen nicht ohne das kluge Mädchen 
und damit nicht ohne die Berücksichtigung der hier narrativ entwickelten Geschlechter-
rollen lesen. Auch diese werden interessanterweise wieder über die Mensch-Tier-Grenze 
hinweg entwickelt. Fast könnte man meinen, dass in diesem Text nur als Mensch gilt, wer das 
Menschliche der Tiere nicht erkennt oder anerkennt. Und umgekehrt ist die Hyäne Rigem 
nur insofern Tier, als er die List der Menschen und seine eigenen, durch sie ausgenutzten 
Triebdynamiken nicht erkennt. Während die menschlichen Figuren des Märchens vielleicht 
mit Ausnahme des Mädchens selbst doch sehr schematisch bleiben, so erfahren die Hyäne 
und seine Frau eine tiefere Psychologisierung und werden als fürsorgliches Ehepaar vor-
gestellt. Sie sind auch in anderer Hinsicht mehr Person als die menschlichen, anonymen 
Figuren des Märchens. Nicht nur die männliche Hyäne bekommt in diesem Märchen einen 
Namen, sondern auch seine Frau: Die Hyänin heißt Bedgené (vgl. Becker 1969, 12 f.) und 
erweist sich im Verlauf des Märchens als die rationale, vorsichtige und kluge Begleiterin 
des nicht besonders geschickten, eher seinen spontanen Ideen ohne Reflexion über die 
möglichen Gefahren ausgelieferten Rigem. Ihr rationaler Vorschlag, sich auf die Essensreste 
der Menschen zu konzentrieren, wird von Rigem zwar befolgt, doch ist er hierbei nicht 
besonders erfolgreich. Bedgené ist zudem als emotionales Wesen präsent, sie wartet am 
Ende „ungeduldig auf die Heimkehr ihres geliebten Mannes“ (ebd., 21), der seinerseits kurz 
vor seiner Hinrichtung noch einen Gruß an sie ausrichten lässt. Auch als Rigem versehent-
lich ein Stück Holz statt des Mädchens nach Hause bringt, verzeiht sie ihm und will sogar, 
Schlimmes ahnend, versuchen, ihn vor einer weiteren Jagd nach dem Mädchen abzuhalten 
(vgl. ebd., 17). Bedgené übernimmt also die Rolle einer rational-ökonomisch denkenden 
Hausfrau: Sie bleibt zu Hause, während der Mann auf Beutezug ist und kocht schon mal 
„Bohnen mit Salz“ (ebd., 14, 21). Was nun folgt ist eine Variante des weltweit verbreiteten 
Erzählmusters „Tier entführt Mensch“ (Güting 2017, 10). 

In Bezug auf die Genderfrage ist das geschickte, listige und mutige, interessanterweise 
namenlose Mädchen aus dem Dorf wichtig, das sich nicht seinem Schicksal ergibt, sondern 
die Hyäne täuscht und sich befreit. Die Situation erscheint paradox: Denn einerseits gelingt 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

130
es der listigen Hyäne, sie zu entführen, andererseits reichen die intellektuellen Fähigkeiten 
Rigems nicht sehr weit: Das Mädchen kann ihn mit relativ einfachen Mitteln überlisten. Als 
Rigem bemerkt, dass sie sich ihm entwunden und stattdessen unbemerkt ein Stück Holz 
auf ihn gelegt hat, will er sich rächen. Das Mädchen, das sich noch immer auf dem Ast eines 
Baumes befindet, täuscht die Hyäne dann ein zweites Mal durch ihr Spiegelbild im Wasser. 
Diese Szene kann man als den inhaltlichen und erzählerischen Höhepunkt des Märchens ver-
stehen (vgl. Becker 1969, 17). Das Mädchen übrigens verschwindet am Ende überraschend 
aus dem erzählerischen Fokus. Es gibt zwar noch Hinweise, die zur Ergreifung der Hyäne 
führen, und erzählt seine Geschichte den Frauen des Dorfes (vgl. ebd., 20), doch beteiligt 
es sich nicht an der Misshandlung der Hyäne, die von den Männern geplant, aber dann 
sowohl von ihnen als auch von den Frauen durchgeführt wird (vgl. ebd., 20 f.). Das Mädchen 
erzählt den Dorfbewohner:innen die Geschichte freilich nur bis zu dem Zeitpunkt, an dem 
Rigem eingeschlafen ist: also die Geschichte, durch die sich das Mädchen als „kluge und 
tapfere Tochter“ (ebd., 19) ausgewiesen hat. Es sind die Männer, die dann diese Geschichte 
weiterschreiben, indem sie den Hinweisen des Mädchens nachgehen und Rigem fangen, 
foltern und töten. Wenn man so will, spiegelt die ungeschriebene „Geschichte“ (ebd.) des 
Mädchens den inneren, häuslichen Bereich wider, der sich auch im Ende des Märchens 
wieder findet, wenn auf die verlassene und wartende Hyänin verwiesen wird (vgl. ebd., 
21). Auch darin ist eine interessante Wendung des Erzählens zu sehen: Das gewalttätige 
Ende des Märchens wird zwar von den Männern des Dorfes geschrieben, diese scheinen 
damit über das Märchen zu entscheiden. Doch im letzten Moment liegt der Fokus dann 
doch noch einmal auf den Tieren, im letzten Moment wird etwas erzählt, das die Männer 
des Dorfes unmöglich erzählen können: 

„Und weit draußen im Wald saß einsam und verlassen die Frau des armen Rigem. In ihrer 

Verzweiflung fraß sie Bohnen mit Salz und wartete ungeduldig auf die Heimkehr ihres 

geliebten Mannes.“ (Ebd.)

Bedgené, die Hyänin, überlebt. Sie ist die leidtragende Figur, die an der katastrophalen Eska-
lation menschlicher Gewalt zwar unschuldig ist, die aber bereitwillig und im Wissen um das 
bestehende Mensch-Tier-Verhältnis doch zugelassen hat, dass sich Rigem in Gefahr begibt. 
Sie hält aber – so die Wertung des Märchens – als letzte perspektiventragende Figur des 
Märchens den Menschen den Spiegel vor. Das namenslose kluge Mädchen und Bedgené 
begründen sozusagen einen weiblichen Erzählkontext, der sich eben nicht am Ort der 
gewaltsamen Hinrichtung bewahrheiten muss, sondern sich als Selbstbegründungs- und 
Leidensgeschichten in das Märchen einbringen.

Mensch-Tier-Nähe-Verhältnisse

Aus der Sicht der Animal Studies ist zu fragen, auf welcher Grundlage die Hyäne als Figur 
gestaltet wird. Hierbei kann man überraschende Funde machen, denn das Märchen formt 
einige Züge realer Hyänen erzählerisch recht präzise um. Diese Frage ist insofern wichtig, 



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

131
als „die Tiere der Literatur […] mit den Tieren der Welt in einem vielfältigen und wechsel-
seitigen Austausch“ (Borgards 2015, 229) stehen und die Welthaltigkeit von literarischem 
Tierfiguren gerade bei jüngeren Leser:innen auf Interesse zu stoßen pflegt. 

Zuerst ist unklar, um welche Hyänenart genau es sich in der Geschichte von Rigem, Bedge-
né und dem klugen Mädchen handelt. Generell wird zwischen vier rezenten Hyänenarten 
unterschieden (Streifenhyäne, Schabrackenhyäne, Tüpfelhyäne und Erdwolf ). Rigems Jagd-
verhalten deutet auf die Tüpfelhyäne oder eine Streifenhyäne hin. Denn diese Hyänenarten 
gehen sowohl aktiv auf die Jagd, als auch auf die Suche nach Resten, was auf Rigem als 
Aasfresser hindeuten könnte. Die zwei Hyänen im Märchen leben ferner als Paar zusam-
men, von einem Clan oder einem Rudel ist hier nicht die Rede. Dies verweist eher auf eine 
Streifenhyäne. Die Tüpfelhyäne kann somit eher als Vorbild ausgeschlossen werden, weil 
Rigem und Bedgené weder im Clan leben, noch im Clan jagen.5 

Es gibt noch weitere Parallelen zwischen den beiden Hyänen aus der Geschichte und 
den Streifenhyänen. Zum einen würde das Verbreitungsgebiet übereinstimmen, denn 
die Streifenhyäne findet man vom Norden Afrikas bis in die Sahelzone (vgl. Martin 2019). 
Die Herkunft des Märchens und der Lebensraum der literarischen Tiere stimmen folglich 
überein. Außerdem sind sie nachtaktiv, vor allem in von Menschen besiedelten Gebieten. 
Das ist bei den Hyänen aus dem Märchen auch der Fall. Wie Rigem und Bedgené leben sie 
in Erdhöhlen, Felsspalten oder selbst gegrabenem Bau (vgl. ebd.). Ein sehr wichtiger Aspekt 
ist, dass Streifenhyänen eher Einzelgänger sind oder sich ein Weibchen und ein Männchen 
zusammenschließen. Diese sind dann dauerhaft ein Paar und bilden, nachdem sie Nach-
wuchs haben, Familiengruppen, welche relativ stabil sind (vgl. ebd.). Die Beziehung zwischen 
Rigem und seiner Frau wird als monogam und beständig dargestellt. Sie machen sich 
Sorgen umeinander, sind in der Lage, sich gegenseitig auch empathisch zu verhalten (vgl. 
Becker 1969, 12, 16 f.). Auch dies könnte ein Hinweis darauf sein, warum die Hyänen, allem 
voran Bedgené, so leicht mit anthropomorphen Eigenschaften bedacht werden können.  

Hyänen werden andererseits aber auch oft als heimtückische und feige Aasfresser dargestellt 
(vgl. Naica-Loebell 2007). Vor allem die Streifenhyänen sind Aasfresser, jedoch essen sie auch 
„selbst getötete Beutetiere und pflanzliches Material“ (Martin 2019, 1). Pflanzliche Nahrung 
ist demnach zumindest eine Notlösung für sie, wobei das Zubereiten eines einfachen Boh-
nengerichts (z. B. Becker 1969, 14) ja eher auf einen dörflich-bäuerlichen Kontext verweist. 
Besonders interessant ist, dass Hyänen gerne in Mülleimern nach Nahrung suchen, wenn 
sie in der Nähe von Menschen leben (vgl. Martin 2019). Auch Rigem versucht ja von den 
Folgen des Fests zu profitieren und wühlt deswegen nach Essensresten. 

Die Beziehung von Menschen und Hyänen kann ferner als sehr ambivalent beschrieben 
werden. Hyänen wird, wie im Märchen (vgl. Becker 1969, 20), nachgesagt, das Vieh und 

5	 Dazu der knappe, aber aufgrund seines Versuchs einer beeindruckenden Ehrenrettung für die 
ansonsten eher negativ konnotierte Hyäne einschlägige Kinder-Brehm (1969, 163 f.), ferner vgl. 
National Geographic 2023 und Meurger 1988, 1417 f. 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

132
sogar Läden der Menschen zu überfallen. Auch wird ihnen die Schuld am Tod mancher 
Menschen gegeben, weshalb sie in bestimmten Gegenden stark gejagt werden (vgl. National 
Geographic 2023). Reden oder tanzen, wie dies im Märchen der Fall ist, können sie nicht. 
Allerdings wird ihnen nachgesagt, dass sie die Stimmen der Menschen nachahmen können, 
um sie zu erbeuten (vgl. Meurger 1988, 1417). Plinius verbindet sogar einen Superlativ mit 
der Hyäne, wenn er in seiner Historia naturalis behauptet, dass die Hyäne dasjenige Tier 
sei, von dem die Zauberer die meisten Wunder erzählen (vgl. ebd., 1418). Das Übernatürli-
che, das das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen auszeichnet, ist also nicht nur der 
Gattung des Märchens geschuldet, sondern könnte auch auf eine kulturelle Konstruktion 
der Hyäne als magisches Tier zurückgehen. So gesehen beugt das Märchen Die Hyäne und 
das kluge Mädchen einer Interpretation der Hyäne als magisch vor. Die Hyänen, die in ihren 
Verhaltensweisen ja im Märchen durchaus kenntlich sind, sind doch auch nur Menschen 
wie die Leser:innen selbst – diese Botschaft scheint das Märchen zu haben. Und wenn das 
so ist, dann, so könnte man das Märchen auch gegen den Strich lesen, ist das Verbrennen 
und Quälen der gefangenen Hyäne am Schluss auch nicht gerechtfertigt. 

Für eine gewisse emotionale Nähe zu den Tieren führen auch die komischen Verhältnisse, 
die an verschiedenen Stellen zum Vorschein kommen.  Dies mag in der Natur einen Anhalt 
finden: Da die Vorderläufe der Hyäne länger sind als die Hinterläufe, sieht „ihr Gang […] 
deshalb etwas ungeschickt aus; manche Einwohner Ostafrikas nennen sie danach ‚die 
Lahmen‘“ (Kinder-Brehm 1969, 163). Dieser Charakterzug des Ungeschickten ist bei Rigem 
durchaus angelegt. So ist es im Märchen einem Zufall geschuldet, dass Rigem dank des 
auflodernden Feuers plötzlich genauer zu sehen ist als zuvor. Überrascht verstummt das 
laute Fest, „die Tänzer blieben wie angewurzelt stehen“ (Becker 1969, 12) und der entlarvte 
Rigem muss das Weite suchen. Auch dass Rigem das erbeutete Mädchen vor Freude durch 
einen Jauchzer aufweckt (vgl. ebd., 14) und damit letztlich bewirkt, dass das Mädchen ihn 
rechtzeitig mittels eines statt ihrer auf seinem Rücken platzierten Holzstücks überlistet 
(vgl. ebd., 16), sind eher komische Handlungselemente. Nicht minder komisch wirken die 
zuweilen streithaften Ehegespräche der beiden Hyänen (vgl. ebd., 12 f., 17) und der bereits 
angesprochene Versuch Rigems, das Spiegelbild des Mädchens im Wasser zu erhaschen. 

Überhaupt scheint diese Szene auch eine interessante Perspektive bezüglich der Genderfra-
ge des Märchens zu implizieren: Das kluge Mädchen des Märchens ist zwar stumm, insofern 
im Text keine direkte Rede auf diese Figur bezogen ist. Sie ist aber diejenige, die sich vom 
schlafenden Opfer zur aktiv die eigene Befreiung herbeiführenden Person mausert. Die 
Figur ist situativ angelegt: Das Mädchen entwindet sich Rigem und platziert sozusagen in 
Tateinheit damit „morsches Holz“ (ebd., 16) auf dessen Rücken, ohne dass das Tier dies zu 
bemerken scheint. Für das kluge Mädchen ist diese Vertauschung nicht nur metonymisch 
interessant, denn Rigem hat sie, als sie schläft, von einem Holzstapel auf sich geladen (vgl. 
ebd., 14). Im Sinne einer Verschiebung ist es nun wieder Holz, das Rigem unwissentlich 
mit nach Hause trägt. Das Mädchen lernt auf diese Weise auch die Täuschungsanfälligkeit 
Rigems kennen und nutzt diese später durch ihr Spiel mit ihrem Spiegelbild auch weiter 



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

133
aus (vgl. ebd., 17 f.). Sie nutzt für ihre Täuschungen also immer ein Abbild von sich selbst: 
Das morsche Holz ist sozusagen ein taktiler Eindruck ihrer selbst, der ihre Präsenz auf dem 
Rücken der Hyäne vortäuscht. Das Spiegelbild im Wasser, mit dem sie die Hyäne täuscht, 
ist ein Abbild ihres Körpers im Medium der Wasseroberfläche. 

Analog dazu, so könnten man meinen, agiert auch Bedgené: Auch für sie ist letztlich der 
Mann, Rigem, Mittel zum Zweck der Nahrungsbeschaffung. Andererseits trachten weder 
sie noch das kluge Mädchen direkt nach dem Leben Rigems. So hat Bedgené sogar Angst 
um ihren Mann, als dieser sich an dem Mädchen und den Menschen rächen möchte (vgl. 
ebd.). Im Grunde aber hat sie Angst davor, dass sich Rigem aus mangelnder Selbsteinsicht 
erneut täuschen lässt und den Menschen zum Opfer fällt (vgl. ebd.). Das kluge Mädchen 
wiederum kann Rigem nach der erfolgten ersten Täuschung einschätzen, sich in seine 
Perspektive versetzen, was der Grund dafür ist, dass Rigem seinem eigenen Eifer und 
seinen eigenen erkenntnisbezogenen Defiziten zum Opfer fällt. Das aufdringliche Tier 
wird mit dieser weiblich konnotierten Strategie überwunden, indem die Bezugsgröße der 
Aufdringlichkeit verschoben wird. Nicht mehr der Mensch, sondern seine Spiegelung ist 
nun sein Bezugspunkt, was letztlich aber indirekt zum Untergang des Tieres führt. Aus der 
Sicht des Mädchens aber ist im Grunde die Tötung des Tieres unnötig, deswegen kann sie 
ihre Geschichte im Dorf ja letztendlich als Geschichte ihrer Selbstbegründung als „kluge 
und tapfere Tochter“ (ebd., 19) erzählen.

Fazit und didaktischer Ausblick 

Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen zeigt sich in vielerlei Hinsicht als ein interes-
santer, fremder, aber zugänglicher Text, der dazu Lust machen kann, sich mit afrikanischen 
Erzähltraditionen, mit Märchen und anderen literarischen Traditionen aus dem vielfältigen 
Kulturangebot Afrikas vertiefend auseinanderzusetzen. Er weist sich durch anschlussfähi-
ge Motive, Themen und literarische Techniken aus, die gerade in einem unterrichtlichen 
Kontext didaktisch und methodisch genutzt werden können. Das Motiv des aufdringlichen 
und unumgänglich zur Reflexion und Reaktion herausfordernden, anthropomorphen Tieres 
mag aus der deutschen Märchentradition heraus gesehen überraschend fremd sein. Auch 
die launige Konversation des ja immerhin aus menschlicher Sicht sehr bedrohlichen Hyä-
nenpaares wirkt auf den ersten Blick befremdlich. Doch verkehrt dies womöglich nur die 
anthropozentrische und in der Literatur paradigmatische Sicht, dass Tiere für den Menschen 
da sind (als Symbole, zum Verzehr etc.). Auch wenn die direkte Thematisierung von Gewalt 
für Märchen nicht unüblich ist, so ist die Schlussszene mit dem Gewaltexzess der Menschen 
und der Folter Rigems in jedem Fall als verstörend zu bezeichnen. Mit Schüler:innen ist 
daher zu thematisieren, dass unser ethisches Empfinden die Bestrafung Rigems aus guten 
Gründen ablehnt, dass aber Rigems grausame Bestrafung in der inneren Logik des Märchens 
notwendigerweise auf Rigems mehrmalige Transgression der vom Menschen etablierten 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

134
Grenzen zwischen Menschen und Hyänen folgen muss – allein schon deswegen, um die 
Legitimation dieser Grenzen nicht infrage zu stellen.

Die insgesamt gesehen offene, fast episodische und mithin dialogische Struktur des 
Textes lädt geradezu für Methoden des kreativen Schreibunterrichts ein, etwa indem Un-
terbrechungen bzw. Leerstellen im Märchen für das Verfassen alternativer Fortsetzungen 
verwendet werden. Bedgené scheint als Erzählfigur noch viel Potenzial zu haben. Könnte 
sie nicht noch in die Handlung eingreifen? Könnte das Mädchen noch in die Handlung 
eingreifen? Wie könnte ein Dialog zwischen Bedgené und dem (am Ende aus der Handlung 
verschwundenen) Mädchen aussehen? 

Auch die besondere Fokalisierung im Märchen bietet Möglichkeiten für handlungsorientierte 
Perspektivenwechsel im Unterricht, die auch eine landläufige Anthropozentrik zumindest 
vorübergehend aufheben kann: Das Tier ist hier in Gestalt von Rigem nicht nur auf der 
Ebene der Handlung aufdringlich, es drängt sich auch dadurch auf, dass immer wieder die 
Erzählperspektive des Märchens von einer Hyäne zur anderen, vom klugen Mädchen zu 
den Dorfbewohner:innen und von dort wieder auf die Hyänen überspringt. Die Leichtig-
keit und Souveränität, mit der dies gelingt, ist beachtlich und erzeugt eine zumindest für 
europäische Leser:innen ungewöhnliche Nähe zu den beiden Tierfiguren des Märchens. 
Man wird als Leser:in immer wieder überrascht davon, das Gefühl zu haben, selbst in der 
Haut der Hyäne zu stecken. 

Das mehrfache Changieren der Tierfiguren des Märchens zwischen tierlichen und mensch-
lichen Verhaltensweisen, zwischen List und Überlistet-Werden, Komischem und Brutalität 
scheint eine eigentümliche und in mehrfacher Hinsicht anschlussfähige und produktive 
Art von Nähe zu den zentralen Figuren des Märchens entstehen zu lassen. Durch die 
spezifische Erzählweise des Märchens müssen das Mensch-Tier-Verhältnis und die darauf 
beruhenden Zuschreibungen von Schüler:innen immer wieder neu erfasst und in den vielen 
überraschenden Wendungen des Märchens neu austariert werden.6 Diese Art der Nähe, die 
ihre Ursache nicht in einer einseitigen empathischen Perspektivübernahme hat, sondern 
auf dem Oszillieren partiell irritierender Leseoptionen beruht, ist auf eine besondere Weise 
anschlussfähig für Diskussionen über das Mensch-Tier-Verhältnis und dessen ethische 
Implikationen. Ist etwa die Rede des (un-)menschlich leidenden, gefolterten Rigem nicht 
auch ein das Menschliche in Frage stellendes Plädoyer? Ist die List des klugen Mädchens 
nicht auch insofern problematisch, als es die (vermeintliche) Überlegenheit des Menschen 
gegenüber den Tieren veranschaulichen soll? Warum verschwindet das Mädchen wieder 
aus der Geschichte, warum hat es keinen Namen? War es dem Tier zu nahe? All diese Fragen 

6	 An dieser Stelle wäre noch darauf zu verweisen, dass Schüler:innen heute wohl eher einen frei-
eren Umgang mit Märchenstoffen gewohnt sind, was literaturdidaktisch bedeutsam ist. Darauf 
hat Maren Conrad in einem von ihr herausgegebenen Sammelband verwiesen, indem sie die 
veränderte Bedeutung und die Wandlung von Märchenstoffen in der Jugendkultur feststellt (vgl. 
Conrad 2020, 7–14).



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

135
verweisen auf eine vom Text selbst generierte Offenheit der Deutung, die die Beschäftigung 
mit Tieren auf eine interessante Weise bereichern kann. 

Die Hyäne und das kluge Mädchen verweist in seiner Struktur und Figuration auf weitere 
didaktische Erschließungsmöglichkeiten. Methodisch ist hier beispielsweise an das Sze-
nische Reflektieren zu denken (vgl. Scheller 2019, 129–146), bei dem im Zusammenspiel 
von Rollen-, Beobachter:innen- und Spieler:innenreflexion eben jene Ambivalenzen des 
Tier-Mensch-Verhältnisses vertieft werden können, die das Märchen auf so meisterhafte 
Weise immer wieder aufscheinen lässt. 

Angesichts der interessanten topographischen Grundstruktur des Textes, die von der 
Höhle der Hyänen, dem für Menschen unzugänglichen Wald, dem Rand des Dorfes und 
dem Festplatz besteht, ließe sich auch auf die märchendidaktische Konzeption der „Lese-
spuren“ verweisen, die Anja Stettner geprägt hat (vgl. Stettner 2020, 3–10). Hier können 
die verschiedenen Hin- und Her-Bewegungen der Figurenführung und der entscheidende 
Zwischenraum zwischen der Welt der Tiere und der Menschen, der sich am „Wasser“ (Becker 
1969, 18) befindet, wo sich das Mädchen von der Hyäne befreien konnte, herausgearbeitet 
und in ihrer erzählerischen Funktion analysiert werden. Dass sich das Märchen auch gut 
im Stationenlernen kulturell kontextualisieren lässt und damit in Bezug zu afrikanischen 
Erzähltraditionen und Motiven setzen lässt, ist nicht überraschend – dies könnte etwa im 
Stile der verbreiteten Stationenläufe geschehen (vgl. Kistner / Mihsler 2015). 

Die Arbeit mit dem Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen im Sinne eines interkultu-
rellen Literaturunterrichts (vgl. Hudson-Wiedemann 2003, 454–456) dürfte in vielfältiger 
Hinsicht interessant sein, da es trotz der „kulturräumlichen Distanz“ (Esselborn 2003, 482) 
viele „Leer- und Anschlussstellen“ (ebd., 483) bietet. Dies kann sich beispielsweise bei Ver-
gleichen mit den Grimm’schen Märchen zeigen. So bietet sich ein Vergleich mit dem Ende 
des Märchens vom Rotkäppchen an: Wie Rigem muss hier auch der Wolf an der Brutalität 
der Menschen zugrunde gehen (vgl. Rölleke 2007, 135 f.). Rigem bleibt am Ende immerhin 
die Sprache, der Wolf taumelt mit den Steinen im Bauch einem sprachlosen, aber ebenso 
unwürdigen Ende entgegen. 

Das namenlose Mädchen ist ebenfalls auf eine interessante Weise interkulturell aufschluss-
reich und mit Blick auf Gender-Fragen womöglich interessanter als die Betrachtung der 
eher launischen, passiven, unzuverlässigen und all zu glatt gezeichneten Prinzessinnen 
und Stieftöchter Grimm’scher Provenienz (vgl. Rölleke 2007, 24 f.; 227 f.). Auch auf der 
Ebene der Genese von Textsammlungen ist es vielleicht angebracht, die ja durchaus be-
gründete postkoloniale Skepsis gegenüber den Entstehungsbedingungen zu relativieren. 
Beachtlich ist ja, dass die Sammelleidenschaft der Brüder Grimm bis in die Postmoderne 
hinein beachtliche Textfunde geborgen und den Leser:innen zur Verfügung gestellt hat. 
Ist der Text so gehaltvoll wie im Märchen Die Hyäne und dem klugen Mädchen, so spricht 
wenig dagegen, ihn in einen interkulturellen Deutschunterricht als vielleicht immer etwas 
rätselhaft und ungewöhnlich bleibenden Text einzubinden. Dass sich der interkulturelle 



Bianca Schinabeck & Michael Penzold

136
und intertextuelle Zugang zu diesem Text und damit wohl auch zu der Kultur, die hinter 
ihm steht, nicht nur, aber zu einem großen Teil der höchst bemerkenswerten Gestaltung 
der Tierfiguren verdankt, ist aus literaturdidaktischer Sicht höchst bemerkenswert.

Bibliographie
Primärliteratur

Bâ, Amadou Hampâté (2013): Die Kröte, der Marabout und der Storch und andere Geschichten aus 
der Savanne. Aus dem Französischen von Gudrun und Otto Honke. Mit Illustrationen von Juliane 
Steinbach. Wuppertal: Peter Hammer Verlag. 

Becker, Friedrich (Hrsg.) (1969): Afrikanische Märchen. Mit Illustrationen von Günter Stiller. Frankfurt 
am Main: Fischer.

Einstein, Carl (Hrsg.) (2014): Der Gaukler der Ebene und andere afrikanische Märchen und Legenden. 
Frankfurt am Main: Fischer. 

[Kinder-Brehm] Jugendbuchlektorat des Bibliographischen Instituts (Hrsg.) (1969): Meyers Kinder-
brehm, Bd. 2: Urwald und Steppe, mit 34 Farbtafeln aus Brehms Tierleben sowie 14 Zeichnungen. 
Mannheim: Bibliographisches Institut. 

Meinhof, Carl (Hrsg.) (2018): Märchen aus Afrika. Köln: Anaconda.

Ndong, Louis (2020): Kalulu und andere afrikanische Märchen. Eine deutschsprachige Märchensamm-
lung im Spannungsfels zwischen unterschiedlichen Gattungen, Sprachen und Kulturen. In: Cornejo, 
Renata; Schiewer, Gesine Lenore; Weinberg, Manfred (Hrsg.): Konzepte der Interkulturalität in der 
Germanistik weltweit. Bielefeld: transcript, 345–353.

Rölleke, Heinz (2007): Kinder- und Hausmärchen gesammelt durch die Brüder Grimm. Vollständige 
Ausgabe auf der Grundlage der dritten Auflage (1837). Deutscher Klassiker Verlag im Taschenbuch, 
Bd. 16. Frankfurt am Main: Deutscher Klassikerverlag. 

Sekundärliteratur

Bachmann-Medick, Doris (2022): Übersetzung und Transnationalität. In: Bischoff, Doerte; Komfort-Hein, 
Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationalität. Handbücher zur kulturwissenschaftlichen 
Philologie Bd. 7. Berlin; Boston: DeGruyter, 62–78. 

Bluhm, Lothar (2023): Volksmärchen – Buchmärchen – Kunstmärchen. In: Bluhm, Lothar; Neuhaus, 
Stefan (Hrsg.): Handbuch Märchen. Berlin: Springer; Metzler, 3–8.

Borgards, Roland (2015): Literatur. In: Ferrari, Arianna; Petrus, Klaus (Hrsg.): Lexikon der Mensch-Tier-
Beziehungen. Bielefeld: transcript, 225–229. 

Conrad, Maren (Hrsg.) (2020): Moderne Märchen. Populäre Variationen in jugendkulturellen Literatur- 
und Medienformaten der Gegenwart. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Eichinger, Ludwig (2003): Sprache und Landeskunde. In: Wierlacher, Alois; Bogner, Andrea (Hrsg.): 
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 493–504. 

Esselborn, Karl (2003): Interkulturelle Literaturdidaktik. In: Wierlacher, Alois; Bogner, Andrea (Hrsg.): 
Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 480–486.

Faloyin, Dipo (2023): Afrika ist kein Land, 4. Auflage. Berlin: Suhrkamp. 

Ferrari, Arianna; Petrus, Klaus (Hrsg.) (2015): Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen. Bielefeld: transcript. 



Das Märchen Die Hyäne und das kluge Mädchen 

137
Güting, Erst-Dietrich (2017): Entführung. In: Ranke, Kurt (Hrsg.): Enzyklopädie des Märchens. Handwör-

terbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Bd. 4. Berlin; Boston: DeGruyter, 6–13.

Hudson-Wiedemann, Ursula (2003): Kulturthematische Literaturwissenschaft. In: Wierlacher, Alois; 
Bogner, Andrea (Hrsg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 448–456. 

Jaeger, Friedrich (Hrsg.) (2020): Menschen und Tiere. Grundlagen und Herausforderungen der Human-
Animal Studies. Berlin: Metzler. 

Kißling, Magdalena (2020): Weiße Normalität. Perspektiven einer postkolonialen Literaturdidaktik. 
Postkoloniale Studien in der Germanistik, Bd. 10. Bielefeld: Aisthesis. 

Kistner, Saskia; Mihsler, Ann Cathrin (2015): Stationenlernen in der Grundschule. Märchen, Sagen und 
Fabeln. Drei fix und fertige Stationenläufe. Mülheim an der Ruhr: Verlag an der Ruhr. 

Kleinschmidt, Erich (2016): Carl Einstein. In: Kühlmann, Wilhelm (Hrsg.): Killy Literaturlexikon. 2., voll-
ständig überarbeitete Auflage. Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 236–238.

Kramm, Hans-Jürgen (2003): Interkulturelle Fremdsprachendidaktik. In: Wierlacher, Alois; Bogner, 
Andrea (Hrsg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Stuttgart: Metzler, 413–417. 

Lüthi, Max (2005): Das europäische Volksmärchen. Form und Wesen. 11. Auflage. Tübingen; Basel: 
Francke.

Martin (2019): Portrait: Streifenhyäne. URL: https://beutelwolf-blog.de/portrait-steifenhyaene (Zugriff: 
27.02.2024).

Meurger, Michel (1988): Hyäne. In: Brednich, Rolf Wilhelm (Hrsg.): Enzyklopädie des Märchens. Hand-
wörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung, Bd. 6. Berlin [u. a.]: DeGruyter, 
1417–1422.

Naica-Loebell (2007): Hyänen-Weiber bestimmen, wo’s lang geht. URL: https://www.heise.de/tp/
features/Hyaenen-Weiber-bestimmen-wo-s-lang-geht-3414892.html (Zugriff: 27.02.2024).

Neuhaus, Stefan (2017): Märchen. 2., überarbeitete Auflage. Tübingen: Narr Francke Attempto. 

Neuhaus, Stefan (2023): Erzählen und Literarizität. In: Bluhm, Lothar; Neuhaus, Stefan (Hrsg.): Handbuch 
Märchen. Berlin: Springer; Metzler, 15–20. 

Pöge-Alder, Kathrin (2016): Märchenforschung. Theorien, Methoden, Interpretationen. 3. Auflage. 
Tübingen: Narr Francke Attempto.  

Reh, Mechthild; Kramer, Raija (2016): Tschadische Sprachen. In: Glück, Helmut; Rödel, Michael (Hrsg.): 
Metzler Lexikon Sprache. 5., aktualisierte und überarbeitete Auflage. Stuttgart: Metzler, 725.

Scheller, Ingo (2019): Szenisches Spiel. Handbuch für pädagogische Praxis. 9. Auflage. Berlin: Cornelsen.

Sebastian, Marcel (2015): Gewalt. In: Ferrari, Arianna; Petrus, Klaus (Hrsg.): Lexikon der Mensch-Tier-
Beziehungen. Bielefeld: Transcript, 131–134. 

Spotted Hyena (o. J.). In: National Geographic. Webseite. URL: https://www.nationalgeographic.com/
animals/mammals/facts/spotted-hyena (Zugriff: 27.02.2024).

Stettner, Anja (2020): Mit Lesespuren Märchen entdecken in der 3. und 4. Klasse. München: Hase 
und Igel. 

Swart, Sandra (2022): African Studies. In: Oscher, Mieke; Krebber, André; Mizelle, Brett (Hrsg.): Handbook 
of Historical Animal Studies. Berlin; Boston: DeGruyter, 85–99. 

https://www.heise.de/tp/features/Hyaenen-Weiber-bestimmen-wo-s-lang-geht-3414892.html
https://www.heise.de/tp/features/Hyaenen-Weiber-bestimmen-wo-s-lang-geht-3414892.html
https://www.nationalgeographic.com/animals/mammals/facts/spotted-hyena
https://www.nationalgeographic.com/animals/mammals/facts/spotted-hyena

