
Kreuzer, Tillmann F.  [Hrsg.]; Traxl, Bernd [Hrsg.]; Langnickel, Robert [Hrsg.]; Link, Pierre-Carl [Hrsg.]
Kindliches Spiel in der frühen Kindheit. Psychodynamische Zugänge in
Pädagogik und Therapie
Weinheim : Beltz Juventa 2025, 273 S.

Quellenangabe/ Reference:
Kreuzer, Tillmann F.  [Hrsg.]; Traxl, Bernd [Hrsg.]; Langnickel, Robert [Hrsg.]; Link, Pierre-Carl [Hrsg.]:
Kindliches Spiel in der frühen Kindheit. Psychodynamische Zugänge in Pädagogik und Therapie.
Weinheim : Beltz Juventa 2025, 273 S. - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-348103 - DOI:
10.25656/01:34810; 10.3262/978-3-7799-8478-8

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-348103
https://doi.org/10.25656/01:34810

in Kooperation mit / in cooperation with:

http://www.juventa.de

Nutzungsbedingungen Terms of use
Dieses  Dokument  steht  unter  folgender  Creative  Commons-Lizenz:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de  -  Sie  dürfen  das  Werk
bzw.  den  Inhalt  vervielfältigen,  verbreiten  und  öffentlich  zugänglich  machen
sowie  Abwandlungen  und  Bearbeitungen  des  Werkes  bzw.  Inhaltes
anfertigen, solange Sie den Namen des Autors/Rechteinhabers in der von ihm
festgelegten Weise nennen.

This  document  is  published  under  following  Creative  Commons-License:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en - You may copy, distribute
and  render  this  document  accessible,  make  adaptations  of  this  work  or  its
contents  accessible  to  the  public  as  long  as  you  attribute  the  work  in  the
manner specified by the author or licensor.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de





Tillmann F. Kreuzer | Bernd Traxl | Robert Langnickel |  
Pierre-Carl Link (Hrsg.)
Kindliches Spiel in der frühen Kindheit





Tillmann F. Kreuzer | Bernd Traxl |  
Robert Langnickel | Pierre-Carl Link (Hrsg.)

Kindliches Spiel in der frühen 
Kindheit
Psychodynamische Zugänge in Pädagogik  
und Therapie



Diese Publikation wurde vom HfH Open Access Publikationsfonds unterstützt.

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Der Text dieser 
Publikation wird unter der Lizenz Creative Commons Namensnennung 4.0 International 
(CC BY 4.0) veröffentlicht. Den vollständigen Lizenztext finden Sie unter: https://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

Verwertung, die den Rahmen der CC BY 4.0 Lizenz überschreitet, ist ohne Zustimmung des 
Verlags unzulässig. Die in diesem Werk enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unter-
liegen ebenfalls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Quellenanga-
be / Abbildungslegende nichts anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter 
der genannten Creative Commons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach 
gesetzlichen Vorschriften erlaubt ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des 
Materials die Einwilligung des jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte 
externer Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber 
verantwortlich.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-8477-1 Print
ISBN 978-3-7799-8478-8 E-Book (PDF)
DOI 10.3262/978-3-7799-8478-8

1. Auflage 2025

© 2025 Tillmann F. Kreuzer | Bernd Traxl | Robert Langnickel | Pierre-Carl Link
Publikation: Beltz Juventa in der Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de
Satz: Datagrafix GSP GmbH, Berlin
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag 
(ID 15985-2104-1001)
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:service%40beltz.de?subject=
http://www.beltz.de


5

Inhalt

Editorial
Tillmann F. Kreuzer, Bernd Traxl, Robert Langnickel und Pierre-Carl Link	 7

Teil I 
Das Spiel in der frühen Kindheit	

Spielen 
Über die Entstehung repräsentativer Welten
Gerd E. Schäfer	 20

Teil II 
Heil- und sonderpädagogische Zugänge 	

Kindliches Spiel und der Erwerb des Mentalisierens in der frühen Kindheit
Nicola-Hans Schwarzer und Stephan Gingelmaier	 56

Das Spiel in der heilpädagogischen Arbeit der frühen Kindheit
Traudel Simon	 71

Spielerisch zu einer starken Eltern-Kind-Interaktion
Die Unterstützung von Kindern mit Beeinträchtigung und ihren Eltern 
durch die Heilpädagogische Früherziehung
Kolja Ernst und Christina Koch	 87

Heilpädagogische Angebote für Kinder mit besonderen Bedürfnissen
Impulse aus dem Kinderpsychodrama für die Prävention, 
Förderung und Therapie
Gabriele Weiss	 98

Psychoanalytische Pädagogik in der Kita
Einblicke in das Spielverhalten von Kleinkindern
Lisa Hebel und Joachim Heilmann	 125

Teil III 
Therapeutische Zugänge	

Spielmut und Spielwut
Das Spiel als Wunsch und als Vorstellung vom Wünschen
Ulrich A. Müller	 148



6

Jahn fährt mit der Bahn
Das Spiel in der frühen Kindheit, eine erzwungene Wahl?
Dagmar Ambass	 166

Trennung im Spiel?
Gabriele Häußler	 187

„Ich spiele, also werde ich“
Sand-Spiel-Räume in der frühen Kindheit
Anke Seitz	 197

Das kindliche Spiel in den frühen Lebensjahren
Psychoanalytische Aspekte
Gertraud Diem-Wille	 219

Eine Reise zum Erleben kleiner Kinder im Kindergarten
Spiel- und Verhaltensphänomene in der Kleinkindbeobachtung als 
Monitor für dyadisches und triadisches Objektbeziehungserleben
Margaret Pardo-Puhlmann unter Mitarbeit von Agathe Israel	 247

Die Autor:innen	 270



7

Editorial

Tillmann F. Kreuzer, Bernd Traxl, Robert Langnickel und 
Pierre-Carl Link

In den Briefen ‚Über die ästhetische Erziehung des Menschen‘ schreibt Friedrich 
v. Schiller: „Der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch 
ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt“. So ist der homo sapiens seit 
Johan Huizinga (1938/2011) nicht ohne den homo ludens denkbar und sowohl 
im, mit als auch durch das Spiel wird dessen Bedeutung für die ganzheitliche Ent-
wicklung des Kindes sichtbar. Damit die Entwicklung des Kindes gelingen kann, 
benötigt das spielende Kind einen geschützten Raum im Rahmen von Familie, 
Pädagogik oder bei erschwerten Entwicklungsverläufen im Rahmen von Thera-
pie (Kreuzer, Langnickel, Behringer & Link, 2024).

Die Spielfähigkeit als eine kindeigene, lebensnotwendige Ausdrucks-, Erfah-
rungs- und Erlebniswelt muss verstärkt in den heil-, sonder- und pädagogischen 
Blick genommen werden (Traxl, 2024). Nicht nur in der Lebenswelterziehung 
innerhalb der Familie – auch in pädagogischen Institutionen, vom Kindergarten 
an, bedürfen Kinder eine unmittelbare Welt und ein entsprechendes Bedingungs-
gefüge, welche ihnen ermöglichen, intensives Spielen mit Gleichaltrigen, aktiven 
Erziehenden, Eltern, Geschwistern und Großeltern usw. als Mitspieler zu erleben 
(u. a. Kreuzer, 2016, 2024).

Die Psychoanalyse hat bereits Anfang des letzten Jahrhunderts auf die Be-
deutung des Spiels hingewiesen (Freud, 1920). Ausgehend von der berühmt ge-
wordenen Spielbeobachtung Sigmund Freuds (1920, S. 11 ff.) seines Enkels mit 
einer Holzspule über mehrere Wochen hinweg, konnte das psychische Innen-
leben des Kindes in seiner Entwicklung beschrieben werden. So greifen Fre-
derik Buytendijk (1933) oder Hans Scheuerl (1954/1994) auf die beschriebene 
Entwicklung zurück und auch in aktuelleren Publikationen ist immer wieder 
zu lesen – sowohl die Beobachtung als auch das Spiel an sich haben nichts an 
ihrer Bedeutung verloren (z. B. Kreuzer, Langnickel, Behringer & Link, 2024). 
In der Nachfolge Freuds haben insbesondere Hans Zulliger  (1952), Melanie 
Klein (1959) und Donald W. Winnicott (1971) wichtige Beiträge zur psychoana-
lytischen Betrachtung des Spiels und dessen Rolle in der psychotherapeutischen 
Behandlung beigetragen.

Winnicott (1985, S. 49) beschreibt später die Wirkungskraft des Spiels für die 
psychoanalytische Therapie wie folgt: „Psychoanalyse geschieht dort, wo zwei Be-
reiche des Spiels sich überschneiden: der des Patienten und der des Therapeuten. 
Psychotherapie hat mit zwei Menschen [mindestens zwei Menschen, Anm. die 



8

Hrsg.] zu tun, die miteinander spielen. Hieraus folgt, dass die Arbeit des Thera-
peuten dort, wo Spiel nicht möglich ist, darauf ausgerichtet ist, den Patienten in 
einen Zustand zu bringen, in dem er zu spielen im Stande ist.“

Nicht erst seit Zulliger  (1952/1993, S. 169) ist bekannt, dass das frei erfun-
dene, phantasievolle Spiel dem Kind „heilende“ Kräfte bei seiner Entwicklung 
bietet: „Im Spiel stellt der kindliche Patient all das dar, was ihn bewußt und unbe-
wußt bewegt, er bearbeitet seine Konflikte.“ Daraus entwickelte sich im Laufe der 
letzten Dekaden in der psychodynamisch fundierten Kindertherapie „eine hoch-
differenzierte Art des Spielens im Dienste der Kommunikation des Patienten mit 
sich selbst und anderen“ (Winnicott, 1985, S. 85).

Im Spiel symbolisiert das Kind seine Erfahrungen mit sich und der Welt, sei-
ne Triebhaftigkeit und Konflikte (Fatke, 1983, 1994, 2024). All dies ist untrennbar 
miteinander verbunden und zeigt sich im szenischen Ausdruck. Das Spiel stellt 
sich als „symbolisierte Darstellung der inneren Welt des Kindes und Einladung 
an den Analytiker, sich in diesem intermediären Raum mit hineinzubegeben“ 
(Wittenberger, 2016, S. 101) als das wertvollste Medium der Kinderanalyse dar. 
Somit ist es für die psychoanalytisch-pädagogische Arbeit mit Kindern die Via 
Regia zum Unbewussten.

Gerade für das Phantasiespiel, das die via regia zum Unbewussten des Kindes 
darstellt, liegen empirische Befunde vor, die, wenn auch nicht dezidiert auf psy-
chodynamische Perspektiven rekurriert, aber doch für dieses eine Fundierung 
und gewisse Evidenz aufweist (Weiss-Hanselmann, Burkhardt Bossi  & Perren, 
2021). Das Phantasiespiel ist nicht nur aus psychodynamischer Sicht, sondern 
mittlerweile auch aus empirischer Perspektive der Forschung der Pädagogik der 
frühen Kindheit ein Entwicklungsraum für psychische Entwicklung respektive 
eine Brücke zwischen Empirie und psychodynamischer Praxis (Jaggy, Kalkusch, 
Burkhardt Bossi, Weiss, Sticca & Perren, 2023). So ist es im frühen Kindesalter 
weit mehr als eine Ausdrucksform kindlicher Kreativität. Es ist ein symbolisches 
Handlungsfeld, in dem sich innere Bilder, affektive Themen und Beziehungs-
muster auf einer „Als-ob“-Bühne darstellen und verarbeiten lassen. Aus psy-
chodynamischer Perspektive eröffnet das Phantasiespiel Kindern einen Raum 
für symbolisches Probehandeln, für das Ausagieren unbewusster Konflikte, für 
Identifikation und Differenzierung, für das Erleben und Regulieren von Affek-
ten – eingebettet in eine zunächst spielerische, aber tief bedeutsame Beziehungs-
gestaltung (Perren, Kalkusch, Jaggy, Burkhardt Bossi, Weiss & Sticca, 2021). Die-
se Grundannahmen über die entwicklungspsychologische Bedeutung des Spiels 
sind tief in psychodynamischen Theorien verwurzelt (u. a. Winnicott, Erikson, 
Klein), doch in der empirischen Forschung zur frühen Kindheit blieben sie lange 
unterrepräsentiert. Dies konnte durch das interdisziplinäre Forschungsprojekt 
releFant geändert werden und ein wichtiger Brückenschlag zwischen Theorie 



9

und empirischer Fundierung wurde angestoßen, die durch den Schweizerischen 
Nationalfonds gefördert wurde (Jaggy et al., 2023). Die Ergebnisse belegen ein-
drücklich, dass Kinder, die aktiv begleitet wurden, komplexere Spielhandlungen 
und auch eine signifikant stärkere Entwicklung in Bereichen wie Emotionsregula-
tion, Perspektivenübernahme, soziale Initiative und Peerbeziehungen aufwiesen 
(Kalkusch et al., 2022; Perren et al., 2021) – was als ein positives Ergebnis und die 
Bestätigung psychodynamischen Wissens gewertet werden kann (Manz, 2023; 
Seiffge-Krenke, 2004; Traxl, 2024), im Hinblick auf die wachsende Zahl von Kin-
dern, die mit Entwicklungsrisiken in Sprache, Affektregulation oder sozialen Be-
ziehungen in frühpädagogische Einrichtungen kommen. Das (Phantasie-)Spiel 
sollte jedoch nicht unbedingt auf seine Bedeutsamkeit im Diagnosefeld (Spiegel 
psychischer Themen) beschränkt werden, sondern muss weiterhin als psychody-
namisches und alltagstaugliches Präventions- und Interventionsfeld verstanden 
werden. Hier bedarf es genügend Gelassenheit, Ausdauer und Ruhe seitens der 
Erziehenden feinfühlig den Kindern ihren Raum als Entwicklungsfeld zu nutzen.

Die Artikel in diesem Band nehmen diese Entwicklungen auf und zeigen, wie 
kindliches Spiel – auch und gerade in seiner Phantasiegestalt – in Pädagogik und 
Therapie zum Resonanzraum für Entwicklung werden kann. Sie tun dies theorie-
geleitet, praxisnah und interdisziplinär – und nehmen dabei auch den Dialog mit 
psychodynamischen Denkmodellen auf.

Spielen ist also ein wichtiger Zugang zur Welt – im pädagogischen Verständ-
nis unterstützt und fördert Spielen als selbstorganisierter Prozess die Neugierde, 
Explorationsverhalten, Lernerfahrungen und Lernhaltung. Mit dem Ausdruck 
von Erleben dient es der Entfaltung von Persönlichkeit, der Verarbeitung von 
Erfahrung im gefahrlosen Probehandeln und der Einübung motorischer, senso-
rischer, kognitiver und sozioemotionaler Fähigkeiten.

Gerade im Vorschulalter stellt das Spiel den zentralen Dreh und Angelpunkt 
für die soziale Entwicklung und der Schaffung von inklusiven Momenten dar 
(Traxl, 2023). Spielfähigkeiten sind in diesem Alter hochrelevant für die indi-
viduelle Entwicklung einerseits und Teilhabechancen andererseits. Vertiefte 
Kenntnisse über die Entwicklung von Spielfähigkeiten und bestmögliche Bedin-
gungen für eine gelingende Spielentwicklung zu schaffen sind deshalb gemeinsa-
me Grundlage pädagogischer und therapeutischer Bemühungen.

Ziel dieses Bandes ist es, in einer interdisziplinären Zusammenführung, einen 
Überblick über das dem Kind immanente anzubieten: dem Spiel. Der Band wen-
det sich explizit der frühen Kindheit bis zum Ende des Kindergartenalters zu. 
Wir freuen uns über die eingereichten Beiträge, welche die Entwicklungslinien, 
psychodynamischen Schulen (psychoanalytische, pädagogische oder therapeuti-
sche Sicht) sowie das Allgemeine im erzieherischen Prozess und den Feldern der 
Heil- und Sonderpädagogik in den Mittelpunkt stellen.



10

Zur Konzeption der Bände, Architektur und Inhalte der Beiträge

Die bis hier geplanten Bände weisen denselben Aufbau auf. Sie beginnen mit einem 
grundlegenden Beitrag zum Spiel zur jeweiligen Entwicklungsphase des Kindes 
respektive Jugendlichen, jungen Erwachsenen oder Erwachsenen. Im zweiten Teil 
werden heil- und sonderpädagogischen Zugänge und im abschließenden dritten 
Teil therapeutische Zugänge zum Feld angeboten, jeweils aus verschiedenen Pers-
pektiven psychodynamischer Verfahren.

Dieser Band wird von Gerd E. Schäfer mit der grundlegenden Frage: Was ist 
das eigentlich – ein entwicklungsförderndes Spiel? eröffnet. Dabei geht Schäfer da-
rauf ein, wie repräsentative Welten beim Kleinkind entstehen und welche Bedin-
gungen erfüllt sein müssen, damit Spielprozesse als entwicklungsfördernd gelten 
können. Im Zentrum steht dabei die Abkehr von einem defizit- oder zielorien-
tierten Spielverständnis hin zu einem offenen, subjektgeleiteten Prozess des Welt-
verstehens. Schäfer verortet sich dabei in einer konstruktivistisch-systemischen 
Perspektive (vgl. Schäfer, 2005), die das Kind als aktiven Sinnbildner begreift. 
Somit ist auch sein Perspektivwechsel nachvollziehbar, wenn Spiel als primärer 
Ort von Selbstbildung verstanden wird. So stellt Schäfer die Beobachtungen zum 
Fallbeispiel Ententeich vor und entfaltet im Folgenden sein detailliert ausgearbei-
tetes Konzept der vier Körper. In der Beobachtung des Spiels können wir Kinder 
in körpernahen, oft repetitiven Spielszenen belgleiten, in dem angeboten wird, 
innere Muster die externalisiert, Affekte reguliert und symbolisch gedeutet wer-
den, zu folgen und darin nicht einfach das „Üben“ von Bewegungsabläufen gese-
hen wird. Diese Phänomene knüpfen bekanntlich an psychoanalytische Theorien 
der Wiederholung (vgl. Freud, 1920/1999) ebenso an wie an neuere Konzepte der 
leiblichen Erkenntnis (vgl. Rizzolatti/Sinigaglia, 2008).

Schäfer denkt das Spiel als expressiv, in Erweiterung des „Übergangsrau-
mes“ (Winnicott, 1971/2002), als einen als-ob-Raum, in dem Kinder emotio-
nale, körperliche und relationale Erfahrungen verarbeiten und transformieren 
können. Dies bedeutet aber auch, dass das entwicklungsfördernde Spiel Bezie-
hungsraum, Zeit und Freiheit benötigt, worin Aspekte zur Geltung kommen, 
die unter dem gegenwärtigen Optimierungs- und Zeitdruck sowie dem hohen 
Betreuungsschlüssel, oftmals in der gegenwärtigen Bildungsdebatte vernach-
lässigt werden. So gliedert sich Schäfers Ausgangsthese, dass sich im Spiel ein 
intermediärer Bereich wechselseitig entwickelt und lebenslang weiterentwi-
ckelt werden kann, schlussendlich in drei Ebenen. Aus ihnen wird erkennbar, 
wie das Konzept der vier Körper verstanden werden kann, wie wir Erwachse-
nen das Spiel in diesem Sinne – auch wechselseitig mit unseren sowie unseren 
inneren Kindern – nutzen können, um über die soziokulturellen Denkformen 
hinaus zu blicken.

Im zweiten Teil des Bandes – heil- und sonderpädagogische Zugänge – er-
öffnen Hans-Nicola Schwarzer und Stephan Gingelmaier mit ihrem Beitrag 



11

Kindliches Spiel und der Erwerb des Mentalisierens in der frühen Kindheit. Sie stel-
len dar, dass kindliches Spiel nicht nur Ausdruck innerer Zustände ist, sondern 
eine wesentliche Funktion für die Aufrechterhaltung und Weiterentwicklung des 
Selbst ist. Sie vertreten die These, dass sich Kinder im Spiel gewissermaßen „neu 
erschaffen“, indem sie ihre Erfahrungen, Affekte und Beziehungsmuster in sym-
bolischen Szenarien inszenieren und regulieren. Das Spiel wird so zur Bühne für 
die Wiederherstellung eines fragilen oder bedrohten Selbstgefühls – besonders in 
Momenten von Krisen, Entwicklungsbrüchen oder Beziehungskonflikten. Damit 
ist Spiel nicht nur Ausdruck, sondern Funktion für das psychische Gleichgewicht 
des Kindes. Entscheidend hierbei ist, dass Spielverhalten nicht isoliert verstan-
den werden darf, sondern immer im Kontext der emotionalen Resonanz durch 
Bezugspersonen gesehen werden muss. Pädagogisch bedeutet dies, dass Fach-
kräfte in der Lage sein müssen, Spieläußerungen als affektive Mitteilungen wahr-
zunehmen – nicht im Sinne von Interpretation, sondern durch das Angebot eines 
verstehenden, haltgebenden, mentalisierenden Gegenübers (vgl. Fonagy et  al., 
2002). Dies hat zur Folge, dass Schwarzer und Gingelmaier für eine pädagogische 
Haltung plädieren, die das Spiel als kreative Antwort auf innere Entwicklungs-
prozesse verstehen.

Traudel Simon analysiert das Spiel im Vorschulalter aus psychodynamischer, 
entwicklungspsychologischer und sprachtheoretischer Perspektive. In ihrem 
Beitrag Das Spiel in der heilpädagogischen Arbeit der frühen Kindheit, steht das 
Spiel als dialogischer Prozess im Zentrum und schließt hier an die Entwicklung 
der Mentalisierungsfähigkeit an. Das Spiel wird somit als Bühne für unbewusste 
Prozesse, in denen reale Erfahrungen reinszeniert und psychische Strukturen ge-
schaffen werden. Im Zentrum von Simons Beitrag steht die These, dass das Spiel 
als eine Form präverbaler Kommunikation zu verstehen ist – die Fähigkeit zur 
Symbolisierung wird als Voraussetzung für sprachliche Entwicklung gesehen – 
ein Gedanke, der sich mit Freuds Überlegungen zur Traum- und Spielsymbo-
lik (1900/1999) ebenso verbindet wie mit Fonagys Konzept der Mentalisierung 
(Fonagy et al., 2002). Das Kind lernt im Spiel, inneres Erleben in äußeres Handeln 
zu übersetzen – und schließlich in Sprache. Simon beschreibt dies als Übergang 
vom Spiel als Handlung zum Spiel als Sprache, das im sozialen Kontext – also im 
Dialog mit einem Gegenüber – seine volle Bedeutung entfaltet.

Im Beitrag Spielerisch zu einer starken Eltern-Kind-Interaktion betonen Kolja 
Ernst und Christina Koch die fundamentale Rolle des Spiels in der heilpädagogi-
schen Früherziehung. Für Kinder mit besonderen Bedürfnissen erfüllt das Spiel 
eine doppelte Funktion: individuelle Förderung und Beziehungsgestaltung mit 
Bindungspersonen. Im heilpädagogischen Setting dient das Spiel zudem als Aus-
gangspunkt für reflexive Elterngespräche, die anhand von Beobachtung, entwick-
lungspsychologischer Deutung und systemisch-mentalisierender Gesprächsfüh-
rung (vgl. Georg et al., 2023) die elterliche Perspektive erweitern und Ressourcen 
stärken können. Die Fachkraft agiert dabei nicht als Anleiterin, sondern in einer 



12

ermöglichenden Haltung, die Offenheit, Resonanz und Perspektivenvielfalt be-
tont. Theoretische Grundlagen finden sich hierzu in der Bindungs- und Mentali-
sierungstheorie (Asen & Fonagy, 2023), Spieltheorie (Piaget, 1975; Bischof-Köh-
ler, 2011) sowie in systemischen Ansätzen (Lütolf, Venetz & Koch, 2014). Asen 
und Fonagy (2023, S. 21 f.) heben hierbei explizit hervor, wie über das Mentali-
sieren tiefgreifende Veränderungen in familiären Denk- und Beziehungsmustern 
angestoßen werden können:

Besondere Beachtung wird dabei den Gefühlen und Gedanken gewidmet, die 
sich für die Familienmitglieder mit ihren intensiven zwischenmenschlichen Er-
fahrungen verbinden. Mentalisieren, das Erfassen der Vorstellungen, von denen 
andere ausgehen, kann zu einem Wandel grundlegender Annahmen führen. Es 
kann eine Veränderung der Vorstellung von den mentalen Zuständen bewirken, 
die das Handeln und Verhalten anderer Familienmitglieder anzutreiben schei-
nen, und auch Einfluss darauf nehmen, wie die Familie als Ganzes in Bezug auf 
bestimmte Themen denkt oder fühlt.

Somit können Kindern mit besonderen Entwicklungsrisiken Chancen und 
Zugänge zu Selbst- und Beziehungserfahrungen eröffnet werden. Unter psycho-
dramatischen Aspekten kann das Spiel als eine schöpferische und therapeutisch 
wirksame Möglichkeit verstanden werden, welche Gabriele Weiß in ihrem Bei-
trag Heilpädagogische Angebote für Kinder mit besonderen Bedürfnissen hervor-
hebt. Sie geht auf das Kinderpsychodrama nach Moreno (1959) ein und betont 
die Bedeutsamkeit heilpädagogischer Praxis, die sowohl entwicklungsfördernd 
als auch beziehungssensibel ist.

Weiß plädiert für eine stärkere Verankerung psychodramatischer Konzepte in 
der Heilpädagogik – besondere Bedeutung misst sie hierbei der therapeutischen 
Haltung zu: Diese soll sowohl empathisch teilnehmend als auch haltend-distanz-
wahrend sein. So können Kinder neue Beziehungserfahrungen machen, Vertrauen 
entwickeln und frühere Bindungsbrüche spielerisch bearbeiten. Gleichzeitig ver-
steht sie das Kinderpsychodrama als präventive Maßnahme, welche im Kindergar-
ten, als unterstützendes Verfahren in der Förderpädagogik und als therapeutische 
Intervention in klinischen Kontexten eingesetzt werden kann, um eine emotionale 
Integration und psychische Stabilisierung anzuregen. Gerade im inklusiven Setting 
kann das Kinderpsychodrama dazu beitragen, soziale Teilhabe, Selbstwert und Be-
ziehungsfähigkeit von Kindern mit besonderen Bedürfnissen gezielt zu stärken.

Auch die Autorin und der Autor des nachfolgenden Beitrags Psychoanaly-
tische Pädagogik in der Kita  – Einblicke in das Spielverhalten von Kleinkindern, 
Lisa Hebel und Joachim Heilmann, gehen auf die Haltung des Erziehenden in 
der Frühpädagogik ein. Eine Haltung des „Nicht-Wissens“, der achtsamen Prä-
senz und der emotionalen Verfügbarkeit stellt dabei die Basis einer psychoanaly-
tisch fundierten Beziehungsgestaltung nicht nur für die Autoren dieses Beitrags 
in der Kita dar. Das Spiel wird als ein natürlicher Ort der Subjektivierung und 
symbolischen Integration verstanden. Die Erzieherin wird zur Zeugin kindlicher 



13

Sinnbildungsprozesse – ohne diese vorschnell zu interpretieren oder didaktisch zu 
vereinnahmen – worin wiederum Anschlüsse an den Beitrag von Gerd E. Schäfer 
zu erkennen sind. Für Hebel und Heilmann ist die Annahme zentral, dass das 
freie Spiel ein Zugang zu vorbewussten und unbewussten Erfahrungen bietet, ins-
besondere im Kontext früher Bindungserfahrungen, Affektregulation und Selbst-
bildung. In Anlehnung an die Konzepte von Donald W. Winnicott  (1971/2002), 
gerade an den „Übergangsraums“ und der „illusionären Erfahrung“, nutzen Klein-
kinder das Spiel als Möglichkeit, zwischen Subjektivität und Realität zu vermit-
teln – eine Funktion, die für ihre emotionale und soziale Entwicklung essenziell 
ist, wie auch bei Schwarzer und Gingelmaier ersichtlich werden konnte.

So kann festgehalten werden, dass alle Autoren und Autorinnen darin über-
einstimmen, das psychodynamisches Wissen verstärkt in der Aus- und Weiter-
bildung von Erziehenden im frühpädagogischen Bereich, hier mit dem Fokus auf 
Heil- und Sonderpädagogik, wünschenswert ist.

Den dritten Teil des Bandes – therapeutische Zugänge – eröffnet der Beitrag 
von Ulrich A. Müller Phänomenologie: Sinne machen Sinn – Bildung eines psychi-
schen Innenraums. Ausgehend von Maurice Merleau-Pontys  (1966) Lehre vom 
körperlich verankerten Bewusstsein, fragt er nach der Entstehung eines „psychi-
schen Innenraums“ im kindlichen Erleben. Er sieht diesen als Voraussetzung für 
Selbstbewusstsein, Reflexivität und symbolisches Denken und knüpft damit an 
die Theorien Donald W. Winnicotts an. Auch er versteht das Spiel als Ausdruck 
innerpsychischer Prozesse sowie als schöpferischen Vollzug von Sinnstiftung. 
Kinder spielen sich selbst in die Welt hinein, wobei Wahrnehmung, Bewegung 
und Beziehung untrennbar verbunden sind – dies benötigt eine Kultivierung von 
Verlangsamung, Achtsamkeit und phänomenologische Aufmerksamkeit, das wie-
derum eine Haltung des Therapierenden bedarf, Kinder in ihrer Welterfahrung 
ernst zu nehmen, ihre Ausdrucksformen zu begleiten und dabei das Entstehen 
von Sinn zu ermöglichen, ohne ihn zu instrumentalisieren. In phänomenologi-
scher Tradition steht hier nicht die Objektivität der Welt im Vordergrund, son-
dern das subjektive Erleben im Hier und Jetzt. Das Spiel wird zum Medium der 
Weltaneignung und der Herausbildung von Innerlichkeit – im Sinne eines erfah-
rungsbezogenen, leibgebundenen Sinns.

Der Beitrag von Dagmar Ambass, Jahn fährt mit der Bahn – das Spiel in der 
frühen Kindheit, eine erzwungene Wahl?, untersucht das Spiel des Kleinkindes 
als psychoanalytisches Medium der Subjektkonstitution. Die Autorin vertritt die 
These, dass das Spiel nicht allein freiwillig oder selbstbestimmt ist, sondern viel-
mehr durch Triebkräfte, Wiederholungszwang und transgenerationelle Traumata 
bestimmt wird. Das Spiel wird als „erzwungene Wahl“ verstanden, die für die 
psychische Entwicklung unabdingbar ist (vgl. Freud, 1915/1999; Lacan, 1978).

Ambass verknüpft die Trieblehre Freuds mit Lacans Konzepten von Aliena-
tion, Separation und dem trait unaire sowie mit Françoise Doltos Theorie des unbe-
wussten Körperbildes (1987). Wiederholungen im Spiel – etwa das Fort-Da-Spiel 



14

(Freud, 1940/1967b)  – werden als symbolische Bearbeitungen verstanden, die 
es ermöglichen, Trennungserfahrungen zu integrieren und eine kohärente Ich-
Struktur auszubilden. Spiel wird so zur Bühne, auf der sich Subjektwerdung im 
Spannungsfeld von Sprache, Begehren und Identifizierung vollzieht (vgl. Am-
bass, 2017), was die Autorin eindrucksvoll in ihrer Fallstudie von Jahn darstellt. 
Die Spielinhalte spiegeln die konfliktreiche Trennung der Eltern und verweisen 
zugleich auf transgenerationelle Traumata – in diesem Fall die Deportationser-
fahrung des Urgroßvaters nach Auschwitz. Das Spiel fungiert als unbewusste Re-
konstruktion und symbolische Transformation dieser Erfahrungen., was durch 
die sich wiederholende Konstruktion von „Bahnlinien“ als ein Signifikantenzug 
gelesen wird, der die Verbindung zwischen aktuellen Beziehungserfahrungen 
und historischen Traumata herstellt.

Ausgehend von Freuds Konzept des Fort-Da-Spiels, das als Symbolisierung 
von Trennung und Wiedervereinigung gedeutet wird (Freud, 1920/1999) unter-
sucht Gabriele Häußler in ihrem Beitrag Trennung im Spiel? das Spielverhalten 
junger Kinder als symbolische Ausdrucksform unbewusster Trennungserfahrun-
gen. Von dieser Tradition ausgehend versteht Häußler das Spiel als via regia zum 
Unbewussten des Kindes. Sie sieht ebenso eine Ausdrucksform, die unbewusste 
Ängste, Aggressionen oder Verlusterfahrungen sichtbar macht. Dabei zeigt sie 
auf, wie insbesondere Kleinkinder Übergänge – wie etwa die Ablösung von pri-
mären Bezugspersonen, therapeutische Unterbrechungen oder die Eingewöh-
nung in die Kita – durch spezifische Spielhandlungen verarbeiten. Das Spiel fun-
giert hier als Bühne für innere Konflikte, Affekte und Beziehungsthemen – somit 
lassen sich auch hier Verbindung zu den vorherigen Beiträgen ziehen.

Im Zentrum des Interesses steht bei Anke Seitz das Sandspiel. In ihrem Bei-
trag „Ich spiele, also werde ich“ – Sand-Spiel-Räume in der frühen Kindheit zeigt 
sie eindrucksvoll auf, wie das Spiel mit Wasser, Sand und Figuren im Spiel der 
frühen Kindheit verankert ist.

In der Sandspieltherapie nach Dora Kalff findet dieses in einem freien und 
geschützten Raum innerhalb eines haltgebenden Sandkastens und in Begleitung 
eines resonanten Gegenübers statt. So ist Sandspiel und das entstehende Sandbild 
zum einen eine sicht- und greifbare Form der Interaktion, zum anderen eine Ver-
webung von innerer und äußerer Wirklichkeit. Therapeutisch bedeutsam ist, dass 
der Spielprozess Heilung anstößt und es bedeutet gleichzeitig, dass eine Spiel-
fähigkeit des Therapeuten vorausgesetzt wird, die als innere Beweglichkeit und 
Fähigkeit zur „transzendenten Funktion“ verstanden wird; gleichzeitig setzt dies 
voraus, dass Sicherheit, Schutz und Grenzen in der therapeutischen Beziehung 
vorhanden sind und Voraussetzungen für das kreatives (Sand-)Spiel darstellen. 
Das Spiel im Sand ermöglicht Regression „im Dienste des Ichs“, verkörperte Er-
fahrungen und Nachreifung. Sinnlich-körperliche Erfahrungen (Sieben, Bauen, 
Formen) verknüpfen sich mit psychischen Prozessen und unterstützen Integra-
tion. Vor allem die Hände bilden dabei die Brücke zwischen der seelisch-inneren 



15

und der materiell-äußeren Welt. Aus der ungestalteten Prima Materia erschafft 
sich das Kind ein Stück Welt und damit sich selbst. Jedes Sandspiel ist eine kleine 
Weltschöpfung, die wieder aufgelöst und neu geformt wird, ein Prozess der fort-
währenden Selbstgestaltung und des Werdens.

Im Beitrag Das kindliche Spiel in den frühen Lebensjahren. Psychoanalytische 
Aspekte entwickelt Gertrud Diem-Wille eine Theorie des kindlichen Spiels, die so-
wohl auf psychoanalytischer Entwicklungspsychologie als auch auf pädagogischer 
Erfahrung basiert. Die Autorin zeigt auf, wie das Spiel zur zentralen Ausdrucks-
form innerer seelischer Zustände, zur Bühne unbewusster Konflikte und zur Vo-
raussetzung für Ich-Strukturierung, Symbolisierung und Mentalisierung wird.

Zentral ist für sie die These, dass Kinder beim Spielen Erlebtes verarbeiten 
und neue psychische Räume schaffen, in denen sich Ich-Strukturen und Reprä-
sentanzen von Selbst und Objekt differenzieren können. Dieser Prozess wird von 
Diem-Wille mit Recht als psychische „Arbeit“ beschrieben, in der sich die Trias 
von Realität, Imagination und Affektregulation produktiv verschränkt. In An-
lehnung an Melanie Kleins Theorie des Spiels als Ausdruck innerer Objektbezie-
hungen und projektiver Mechanismen wird das Spiel als Ort der Re-Integration 
aggressiver und libidinöser Impulse verstanden. Auch sie betont, dass entwick-
lungsförderndes Spielen nur dort möglich ist, wo Kinder in einem sicheren Bezie-
hungsrahmen agieren können – worin Verbindungen zu den anderen Beiträgen 
dieses Bandes erkennbar werden. Die Begleitperson, sei es Vater oder Mutter oder 
eine pädagogische bzw. therapeutische Fachkraft, übernimmt dabei eine haltende 
Funktion, die es dem Kind erlaubt, sich im Spiel zwischen Realitätsbindung und 
symbolischer Freiheit zu bewegen. Dabei ist nicht die lenkende Anleitung ent-
scheidend, sondern das einfühlsame Beobachten und spiegelnde Antworten, wie 
sie auch in mentalisierungsbasierten Ansätzen (Fonagy et al., 2002) eine zentrale 
Rolle spielen.

Im abschließenden Beitrag von Margaret Pardo-Puhlmann und Agathe Israel, 
Eine Reise zum Erleben kleiner Kinder im Kindergarten, werden dyadische und 
triadische Herausforderungen, innere Konflikte und Lösungsansätze eines Kinder-
gartenkindes im Rahmen einer zweijährigen Beobachtung im Kindergarten vor-
gestellt. Die Autorinnen stellen Ella, ein knapp dreijähriges Kind, in das Zentrum 
des Beitrags. Für sie ist die Bedeutung des freien Spiels für Kleinkinder im Kontext 
von Übergängen – insbesondere beim Eintritt in die Kindertagesstätte – von Inter-
esse. Die Autorinnen verbinden psychoanalytisch-pädagogische Perspektiven mit 
entwicklungspsychologischen Erkenntnissen und zeigen, wie Ella in Spielhand-
lungen in Übergangssituationen symbolisch mit Trennung, Verunsicherung und 
Neubeginn umgeht, so bspw. nach der Trennung von der Mutter, wenn Ella im 
Spiel die Szene des Ankommens reinszeniert – etwa durch das Verschieben von 
Gegenständen, das Wiederholen von „Komm und geh“-Bewegungen oder durch 
narrative Rollenspiele. Es wird anhand der Beobachtungen deutlich, dass diese 
Szenen keine bloßen Nachahmungen darstellen, sondern Ausdruck unbewusster 



16

Verarbeitung sind und das Spiel zur Bühne innerpsychischer Auseinandersetzung, 
zur symbolischen Regulierung von Verlust und Bindung wird.

Wir wünschen der Leserschaft eine für Theoriebildung und praktische An-
wendung anregende Lektüre dieses Bandes zum Spiel in der frühen Kindheit, 
mit dem zugleich eine Reihe zur Thematik des Spiels in den unterschiedlichen 
Entwicklungsphasen von Kindheit und Adoleszenz sowie über die Lebensspanne 
eröffnet wird.

Literatur

Ambass, D. (2017). Der Babys sprechende Hände und Körper: Ein Sprechen vom Realen? RISS. Zeit-
schrift für Psychoanalyse, (86), 58–66.

Asen, E., & Fonagy, P. (2023). Mentalization-based treatment with families. London: Routledge.
Bischof-Köhler, D. (2011). Von Natur aus moralisch? Warum man den Menschen trotzdem erziehen 

muss. Stuttgart: Kohlhammer.
Buytendijk, F. J. J. (1933). Wesen und Sinn des Spiels. Das Spielen des Menschen und der Tiere als Er-

scheinungsform der Lebenstriebe. Berlin: Kurt Wolff Verlag & Der Neue Geist Verlag.
Diepold, B. (1997). Zum Spielraum zwischen Narzissmus und Triebdynamik. Kinderanalyse, 5, 370–383.
Fatke, R. (1983). Die Phantasie beim Kinde. Theoretische Studien und eine Pilot-Untersuchung. Unver-

öffentlichte Habilitationsschrift, Universität Tübingen, Tübingen.
Fatke, R. (2024). Das Kinderspiel zwischen Fantasie und Thrill – eine psychoanalytisch-pädagogische 

Perspektive. In T. F. Kreuzer, R. Langnickel, N. Behringer, & P.-C. Link (Hrsg.), Psychoanalytische 
Pädagogik: Perspektiven auf das kindliche Spiel (Schriftenreihe der DGfE-Kommission Psycho-
analytische Pädagogik, Band 16, S. 21–38). Opladen: Barbara Budrich.

Fatke, R. (Hrsg.) (1994). Ausdrucksformen des Kinderlebens: Phantasie, Spiele, Wünsche, Freundschaft, 
Lügen, Humor, Staunen. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Fonagy, P., Gergely, G., Jurist, E., & Target, M. (2002). Affektregulierung, Mentalisierung und die Ent-
wicklung des Selbst. Stuttgart: Klett-Cotta.

Freud, S. (1999 [1920]). Jenseits des Lustprinzips. In S. Freud, Gesammelte Werke (Bd. 13, S. 3–69). 
Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch.

Huizinga, J. (2011 [1938]). Homo ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel (22. Aufl.). Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.

Jaggy, A.-K., Kalkusch, I., Burkhardt Bossi, C., Weiss, B., Sticca, F., & Perren, S. (2023). The impact of 
social pretend play on preschoolers’ social development: Results of an experimental study. Early 
Childhood Research Quarterly, 64, 13–25. https://doi.org/10.1016/j.ecresq.2023.01.012

Kalkusch, I., Jaggy, A.-K., Burkhardt Bossi, C., Weiss, B., Sticca, F., & Perren, S. (2021). Promoting 
social pretend play in preschool age: Is providing role-play material enough? Early Education and 
Development, 32(8), 1136–1152. https://doi.org/10.1080/10409289.2020.1830248

Kalkusch, I., Jaggy, A.-K., Burkhardt Bossi, C., Weiss, B., Sticca, F.,  & Perren, S. (2022). Fostering 
children’s social pretend play competence and social skills through play tutoring: What is the 
mechanism of change? International Journal of Behavioral Development. https://doi.org/10.1080
/10409289.2020.1830248

Klein, M. (1959). Die psychoanalytische Spieltechnik: Ihre Geschichte und Bedeutung. Psyche, 12(11), 
687–705.

Kreuzer, T. F. (2016). Geschwister als Erzieher?! Bedingungsgefüge, Beziehung und das erzieherische 
Feld. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Kreuzer, T. F. (2024). Geschwister als Ressource. Pädagogische Rundschau, 78(3), 335–346. https://
doi.org/10.3726/PR032024.0024

Kreuzer, T. F., Langnickel, R., Behringer, N., & Link, P.-C. (Hrsg.) (2024). Kindliches Spiel. (Schriften-
reihe der DGfE-Kommission Psychoanalytische Pädagogik, 16). Opladen u. a.: Barbara Budrich.

Laznik, M.-C. (1992). Die Stimme der Mutter und das Begehren des Kindes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.1016/j.ecresq.2023.01.012
https://doi.org/10.1080/10409289.2020.1830248
https://doi.org/10.1080/10409289.2020.1830248
https://doi.org/10.1080/10409289.2020.1830248
https://doi.org/10.3726/PR032024.0024
https://doi.org/10.3726/PR032024.0024


17

Lütolf, D., Venetz, M., & Koch, C. (2014). Heilpädagogische Früherziehung in der Schweiz. In A. Tex-
tor (Hrsg.), Frühförderung in der Praxis (176–188). München: Reinhardt.

Merleau-Ponty, M. (1966). Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: De Gruyter.
Moreno, J. L. (1959). Das Stegreiftheater: Grundlagen des Psychodramas. Stuttgart: Thieme.
Perren, S., Kalkusch, I., Jaggy, A.-K., Burkhardt Bossi, C., Weiss, B.,  & Sticca, F. (2021). Förde-

rung von Peerbeziehungen durch soziales Fantasiespiel: Eine wirksame Interventionsstrate-
gie bei Kindern mit eingeschränktem Sprachverständnis? Frühe Bildung, 10(2), 88–96. https://
doi.org/10.1026/2191-9186/a000515

Piaget, J. (1975). Das Weltbild des Kindes. Stuttgart: Klett.
Renner, G. (2008). Das Spiel als Ort kindlicher Entwicklung. In G. Renner (Hrsg.), Das Spiel der Kin-

der – seine Bedeutung für Erziehung und Bildung (15–36). Freiburg: Herder.
Rizzolatti, G., & Sinigaglia, C. (2008). Empathie und Spiegelneurone. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Scheuerl, H. (1994 [1954]). Das Spiel. Band 1: Untersuchungen über sein Wesen, seine pädagogischen 

Möglichkeiten und Grenzen (12. Aufl.). Weinheim & Basel: Beltz Verlag.
Schiller, F. (1874 [1795]). Über die ästhetische Erziehung des Menschen (15. Brief). In Sämtliche Wer-

ke (Bd. 4). Stuttgart: Cotta.
Seiffge-Krenke, I. (2004). Psychotherapie und Entwicklungspsychologie: Beziehungen: Herausforderun-

gen, Ressourcen, Risiken. Heidelberg: Springer-Verlag.
Traxl, B. (2023). Teilhabe und Entwicklung durch gemeinsames Spiel – eine psychodynamische Per-

spektive zur Inklusion in der Frühpädagogik. Zeitschrift für Kinder- und Jugendlichen-Psycho-
therapie, 54(3), 415–442.

Traxl, B. (2024). Capacity to play: Zur Bedeutung und Entwicklung von Spielfähigkeiten. In T. F. Kreu-
zer, R. Langnickel, N. Behringer, & P.-C. Link (Hrsg.), Psychoanalytische Pädagogik: Perspekti-
ven auf das kindliche Spiel (Schriftenreihe der DGfE-Kommission Psychoanalytische Pädagogik, 
Band 16, S. 65–84). Opladen: Barbara Budrich.

Weiss-Hanselmann, B., Burkhardt Bossi, C., & Perren, S. (2021). Bedeutung der Fantasiespielqualität 
für die soziale Entwicklung von Vorschulkindern. Schweizerische Zeitschrift für Heilpädagogik, 
27(10), 38–43.

Winnicott, D. W. (1985). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Winnicott, D. W. (2002 [1971]). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Wittenberger, A. (2016). Psychoanalytisch und tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie bei Kin-

dern. Stuttgart: Kohlhammer.
Zulliger, H. (1993 [1952]). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Stuttgart: Klett-Cotta.

https://doi.org/10.1026/2191-9186/a000515
https://doi.org/10.1026/2191-9186/a000515




Teil I  
Das Spiel in der frühen Kindheit



20

Spielen 
Über die Entstehung repräsentativer Welten

Gerd E. Schäfer

Im Beitrag wird die Rolle des Spiels im Bildungsprozess, verstanden als Wechselwirkungs-

prozess zwischen einem Subjekt und seiner Mitwelt, aus der Perspektive des Neugebo-

renen beschrieben. Dabei wird der Vorschlag gemacht, seinen Anfang in den ersten drei 

Lebensjahren als Entwicklung von vier systemischen Teilkörpern zu begreifen: einem 

epigenetischen, einem kulturellen Handlungskörper, einem virtuellen und einem symbo-

lischen Körper. So gesehen erweist sich der Bildungsprozess als einer, der sich zunächst 

auf einer körperlichen Ebene abspielt, bis er, im Laufe einer kulturell unterstützen Ent-

wicklung, in eine breite Skala an Ausdrucksformen transformiert wird, einschließlich des 

Denkens mit Symbolen. Dabei scheint dem Spiel, als einer autonomen Tätigkeit des Kin-

des, eine zentrale Rolle zuzukommen: In ihm vollzieht sich der für menschliche Kulturen 

wichtige Schritt von einem körperlichen Handeln zu einem virtuellen Denken und wird in 

seinen Möglichkeiten exploriert. Das Kind verschafft sich auf diese Weise seinen „Werk-

zeugkasten“ an Handlungs-, Gestaltungs- und Denkweisen, der es zunehmend in die Lage 

versetzt, sich an seiner Wirklichkeit mit eigenen Wahrnehmungen, Handlungen und Deu-

tungen zu beteiligen. So wie der klassische Begriff der „Bildung“ für diesen Anfang noch 

zu weit ist, ist es auch der des „mündigen Menschen“. Aber die Anfänge dieser beiden 

kulturellen Perspektiven auf Bildung könnten doch – in einer Verbindung von Vernunft und 

Gefühl, wie Schiller meint – im Spiel gefunden werden.

1	 Mein Denkansatz

Ich untersuche die Bedeutung des Spiels vor dem Hintergrund frühkindlicher 
Bildungsprozesse.

Was tun, wenn man Babys nicht belehren kann?

Babys sind, wie alle Lebewesen, von Anfang an bestrebt, sich selbst am Leben 
zu halten. Auch die stärkste Unterstützung ihrer sozialen Mitwelt würde nichts 
ausrichten, wenn ihr nicht die Fähigkeit der Babys entgegenkäme, sich selbst zu 
organisieren und zu wachsen. Damit dies auf Dauer gelingt, muss nicht nur ihr 
Organismus funktionieren, sondern sie müssen auch die Welt um sich herum 
kennenlernen, in der sie aufwachsen. Sie schaffen sich einen sozialen Ort, von 



21

dem aus sie an den Alltagsprozessen teilnehmen können. Auch ein Baby muss 
daher in der Lage sein, in einer sozial und kulturell vorbereiteten Umgebung sein 
Möglichstes zu tun, um Teil dieses soziokulturellen Geflechts zu werden. Jeder, 
der ein Baby aufwachsen erlebt hat, weiß, wie neugierig sie sind und wie sie sich 
anstrengen, Teil ihrer Lebenswelt zu werden. Wir können dazu vielerlei Werk-
zeuge zur Verfügung stellen, aber ergreifen müssen sie diese selbst und lernen, 
wie man damit umgeht.

So wie man selber essen muss, muss man auch selbst wahrnehmen, fühlen, 
denken und handeln. Und das, was man tatsächlich tut, das macht einen aus. 
Nur wer selbständig handelt, kann selbstwirksam sein. Wie gelingt es dann einem 
Baby, seinen Weg in ein soziales und kulturelles Feld zu finden? Muss dann nicht 
alles, was es selbst tut, letztlich eine Bedeutung für sein eigenes Leben haben, 
auch wenn ihm ein Bewusstsein darüber noch fehlt? Wenn ich ihm dabei helfen 
will, muss ich irgendwie herausfinden, was es selbst „will“. So wie ich erwarte, 
dass es mir mit seinen Möglichkeiten zuhört, muss ich ihm zuhören, wenn es mir 
mit seinen Möglichkeiten zeigt, was in ihm und mit ihm vor sich geht.

Natürlich gibt es keine objektive Methode, sich darüber Klarheit zu verschaf-
fen. Doch gibt es zwei Möglichkeiten mit dieser Unsicherheit umzugehen: erstens 
anzuerkennen, dass es dieses objektive Wissen darüber nicht gibt und zweitens, 
diese Unsicherheit dadurch zu verringern, dass man versucht, sich mit allen zur 
Verfügung stehenden Mitteln immer wieder mit dem Baby zu verständigen. Wir 
wissen, wie schwierig das ist. Weil eine explizite, differenzierte Kommunikation 
darüber noch nicht möglich ist, muss man das, was im Baby vor sich gehen könn-
te, seinem körperlichen Verhalten entnehmen. Deshalb beginnt jede sinnvolle 
pädagogische Hilfestellung mit der Frage, was nehme ich wahr? Und wie nimmt 
ein Baby das wahr, was ich ihm von meinen Wahrnehmungen zu erkennen gebe? 
Genauer, wie reagiert es auf das, was ich aus meinen Wahrnehmungen heraus tue. 
Ich steige also in einen zirkulären Prozess ein indem ich meine Wahrnehmun-
gen in ein kommunikatives Handeln verwandle und darauf achte, wie das Baby 
darauf antwortet. Und in diesem Kreisprozess, hoffe ich, dass wir uns ein Feld 
erschließen, in dem wir beide das Empfinden haben, dass wir in wesentlichen 
Punkten übereinstimmen. Für mich kann ich dann sagen, ich habe etwas – zu-
mindest zureichend – verstanden, weil das Baby mir ein Einverständnis dadurch 
signalisiert, wie es auf meine Handlungen reagiert.

Statt zu fragen, ob das Baby auf der Skala soziokultureller Selbstverständlich-
keiten richtig liegt, wenn es dies oder jenes tut, schlage ich vor zu fragen: Wie 
muss ich meine Wahrnehmungen deuten, wenn ich davon ausgehe, dass Hand-
lungen oder Äußerungen aus seiner eigenen Perspektive bedeutungsvoll und 
wichtig sind. Hier bin zunächst ich der Unwissende, der etwas von den Kindern 
lernen muss, nämlich, wie sie auf ihre Weise Sinn erzeugen.

Aus dieser Perspektive betrachtet begeben sich Kinder mit ihrem Eintritt 
in die Welt auf die Suche nach „Erkenntnis“, die sie in die Lage versetzt, ein 



22

eigenständiges Leben in ihrer Lebenswelt zu führen. Ich unterstelle also, dass be-
reits Neugeborene  – selbstverständlich unter der hilfreichen Mitwirkung ihrer 
sozialen und kulturellen Umwelt – beginnen, sich aus ihrer – unverschuldeten, 
jedoch unvermeidbaren – Hilflosigkeit zu befreien. Sie begeben sich, wenn man 
sie dementsprechend unterstützt, von Anfang an auf einen Weg, den die Auf-
klärung vor Jahrhunderten aus der Erwachsenenperspektive eingeschlagen hat.

Es geht also nicht darum ein unmündiges Kind zu schützen und zu unter-
stützen, sondern um die Frage, in wie weit und unter welchen Bedingungen kann 
ein menschliches Individuum – gleich welchen Alters – „mündig“ handeln. Mün-
dig heißt in diesem Zusammenhang: mit eigenen Wahrnehmungen, mit eigenen 
Deutungen und mit eigenen Handlungen, deren Eignung dann am Ergebnis die-
ses Tuns abgelesen werden kann.

Kinder erzeugen also von Anfang an Erkenntnisse, mit denen es ihnen ge-
lingt – oder zumindest gelingen kann, wenn man sie entsprechend unterstützt –, 
sich in ihrer gegebenen Lebenswelt zurechtzufinden. Und da sie nicht von An-
fang an den logischen Verstand benützen (können), sondern dieser erst am Ende 
einer langen kulturellen Bildungsreise als solcher wirksam in Erscheinung tritt, 
frage ich mich, wie es dazu kommt. Genauer: Wie kommt man aus einer noch 
unbestimmten Ereigniswahrnehmung zur „Vernunft“, und was wird – wenn man 
die Frage so stellt – möglicherweise dabei vergessen oder übersehen?

Wovon ausgehen?

Doch, was ist der Ausgangspunkt dieser Bildungsreise? Was sind die ersten Erfah-
rungen eines Neugeborenen und wie werden daraus unsere kulturellen Erkennt-
nisformen? Wenn wir keine sinnvollen ersten Ordnungen dieser Erfahrungen 
unterstellen, wie sollten daraus dann „Sinn und Verstand“ jemals hervorgehen?

Man kann diese Fragen bereits für den Embryo oder den Fötus stellen. Doch 
sind die Möglichkeiten, sich darüber ein Wissen zu verschaffen ziemlich einge-
schränkt. Die Hirnforschung gibt ein paar Hinweise (vgl. Grunwald, 2017). Wir 
sind dabei sehr stark auf Rekonstruktionen angewiesen und diese hängen wieder 
von den Voraussetzung ab, unter denen sie getätigt werden.

Unter einer pädagogischen Perspektive lassen sich heranwachsende Men-
schen nicht in funktionale psychologische, soziale, gesellschaftliche, geis-
tige, körperlich oder emotionale Wesen aufteilen. Wenn uns ein Kind im 
pädagogischen Alltag begegnet, dann nicht als wissenschaftliches Partialobjekt, 
sondern als eine aus sich selbst handelnde, erlebende und entscheidende Ein-
heit, als ein momentanes Gesamtbild, das wir irgendwie erfahren und begrei-
fen müssen, wenn wir sein Werden mit seinem Einverständnis unterstützen 
wollen. „Mit seinem Einverständnis“ meint dabei, das Kind sollte in seiner 



23

Kommunikation mit der Mitwelt wenigstens durchschnittlich das Empfinden 
haben, dass es „richtig“ verstanden wird, dass das, was wir an Unterstützung 
anbieten, dem entgegenkommt, was es selbst als unterstützend erlebt. Das be-
deutet nicht, ihm einfach Wünsche zu erfüllen. Kann man einem Baby über-
haupt Wünsche unterstellen? Geht es nicht vielmehr um eine, dem individu-
ellen Wachstum dienliche Unterstützung der Beteiligung des Kindes an seiner 
Lebenswelt? So würde ich den Grundgedanken einer partizipatorischen Bil-
dungsvorstellung formulieren (vgl. Schäfer, 2023). Im Gegensatz zu traditio-
nellen Lernvorstellung, in denen Lernen als Vermittlung neuer Kompetenzen 
begriffen wird, wird hier Lernen als Erweiterung des eigenen Handelns und 
Denkens durch die Beteiligung junger Kinder an der soziokulturellen Welt der 
Erwachsenen verstanden. Wenn man das akzeptiert, dann muss man die Frage 
beantworten, wie aus den frühesten Lebenserfahrungen heraus die Ordnungen 
des Wahrnehmens, Handelns und Denkens entstehen, die in einer soziokultu-
rellen Gemeinschaft üblich sind?

2	 Die These

Dazu werde ich versuchen eine Verbindung zu schlagen, die sich von den ersten 
Erfahrungen des Neugeborenen bis zu den Voraussetzungen des kulturellen Den-
kens spannt, mit denen ein junges Kind in die Schule eintritt. Dabei kommt dem 
Spiel eine entscheidende Rolle zu. Während Kinder in den ersten Lebensmonaten 
ihre Welt dadurch explorieren und erfassen, dass sie mit ihren jeweils gegebenen 
Möglichkeiten handeln und die Folgen ihr Tuns beobachten, entwickeln sie gegen 
Ende des ersten Lebensjahres zunehmend eine Vorstellungswelt, in der sie unab-
hängig von Realitätsgrenzen denken können. Konkretes Handeln wird in virtu-
elles Handeln verwandelt. Wir müssen unsere konkreten Handlungserfahrungen 
als innere Vorstellungen inszenieren, um mit ihrer Hilfe denken zu können. In 
dieser Welt der inneren Repräsentationen können wir – Kinder wie Erwachse-
ne – neue Wirklichkeiten erschließen, explorieren, in Gedanken verwandeln und 
sie schließlich auch simulierend erproben, ohne sofort mit den Grenzen der ge-
gebenen Wirklichkeiten in Konflikt zu geraten. Es scheint, als wäre das Spiel der 
Bereich, in dem dieses Hin und Her zwischen dem konkreten und dem virtuellen 
Handeln entstehen kann. Meine These hat drei Teile:

	y Im Spiel entfaltet sich ein intermediärer Bereich, in dem die Grenzen zwi-
schen konkret und virtuell offen sind und sich wechselseitig voranbringen.

	y Im Spiel wird dieser Bereich konstelliert, erprobt und weiterentwickelt.
	y Als (kreativer) Spielbereich kann er ein Leben lang immer wieder heraus-

gefordert werden.



24

Um diese These nachvollziehbar zu machen, entwerfe ich zunächst das Bild einer 
Evolution der frühen Lebenserfahrung.1

3	 Ausgehen vom Erfahrungslernen

Ohne dass wir besonders darüber nachdenken, behandeln wir junge Kinder als 
Wesen, die aus den alltäglichen Erfahrungen lernen (Schäfer, 2019, 2021). Doch 
was heißt das?

Das Lernen in Alltagssituationen unterscheidet sich vom systematischen Ler-
nen, wie es in der Schule gepflegt wird. Zum einen erfolgt es unsystematisch entlang 
den gegebenen situativen Herausforderungen. Um diese zu bewältigen, müssen – 
zweitens – alle Werkzeuge benutzt werden, die einem Individuum zur Verfügung 
stehen. Dazu gehören emotionale Einschätzungen, aisthetische Wahrnehmungs-
formen genauso, wie rationale Erklärungen oder vorwegnehmende virtuelle Ab-
sichten und Pläne. Es ist ein Lernen in der ganzen Komplexität einer Lebenssitu-
ation, das höchst variable und flexible Strategien und Wege einschlägt. Dies wird 
dadurch möglich, dass es – drittens – von bereits vorhanden Erfahrungsmustern 
ausgeht und diese variiert, sowie entlang neuen Herausforderung erweitert. Zum 
vierten wird es unmittelbar durch die Lebenspraxis auf die Alltagstauglichkeit sei-
ner Lösungen überprüft. Fünftens sind rationale Entscheidungsmomente in den 
gesamten Erlebenskontext eingebettet und von diesem mit abhängig.

Anders als in unseren kulturellen Denkvorstellungen, die sich am wissen-
schaftlichen Denken orientieren – Herauslösen von Teilaufgaben, systematische 
Gedankenführung, rationale Begründung, scheinbar objektive Bewertung  –, 
verändert dieses Lernen nicht nur eine isolierte Funktion wie etwa das Lösen 
einer mathematische Aufgabe, ein soziales Problem oder eine ästhetische Vor-
stellung. Vielmehr löst es die funktionale Aufgabe nicht aus dem Geflecht von 
emotionalen, sozialen, ästhetischen oder körperlichen Verbindungen heraus. 
Diese sind ebenso Teil des Lernprozesses wie die funktionale Aufgabenstellung. 
Gelernt wird also nicht nur eine isolierte Funktion. Erfahrungslernen enthält die 

1	 Ich gehe von einem evolutionären Prozess des Erfahrungslernens aus und nicht von einer 
bereits festgelegten Entwicklungslinie. Ein evolutionärer Prozess wird damit nicht nur der 
Entstehung der verschiedenen Spezies unterstellt, sondern ebenfalls der individuellen, der 
sozialen und der kulturellen Entwicklung (Jablonka & Lamb, 2006). Er unterscheidet sich 
von gängigen Entwicklungsvorstellungen dadurch, dass das, was sich da im Individuum 
„entwickelt“, keinen gesetzmäßigen inneren Voraussetzungen folgt. Vielmehr wird eine Ge-
nese unterstellt, ein Werdeprozess, der aus groben, individuellen und kollektiven Anfangs-
bedingungen in einem spiralförmigen Erfahrungsprozess differenzierte Werkzeuge und 
Weltbilder erzeugt. Durch die Rückkopplung dieser Bilder mit den alltäglichen Handlungs-
erfahrungen werden sie den gegebenen soziokulturellen Bedingungen in einem individuell 
unterschiedlichen Ausmaß angepasst.



25

gesamten individualisierenden Momente einer gegebenen Situation. Insbesonde-
re junge Kinder sind nicht in der Lage zwischen sachlichen Zielen, emotionalen 
Einschätzungen oder soziokulturellen Bedeutungszuweisungen zu unterschei-
den. Diese Unterscheidungen sind situativ, individuell und kulturell variabel. Sie 
müssen daher selbst erlernt werden.

Deshalb verändert sich in diesem Lernprozess der gesamte szenische Zusam-
menhang2, der angesprochen ist und passt sich den veränderten Umständen an. 
Kurz gesagt, dem funktionalen Lernen und Denken, das in unsrer Kultur bevor-
zugt wird, steht ein szenisch organisiertes Erfahrungslernen gegenüber, das in den 
komplexen Alltagszusammenhang eingebettet ist und auf dessen Komplexität 
reagiert. Szenische Erfahrungszusammenhänge werden zur Bewältigung neuer 
Situationen wieder eingesetzt und durch die neuen situativen Einflüsse erweitert. 
Man lernt indem man situationsbezogene Erfahrungsmuster in neue Situationen 
überträgt und den neuen Umständen entsprechende variiert und ergänzt.3 Für 
sich wiederholende Ereignismuster bilden sich allmählich entsprechende Erfah-
rungsmuster heraus.

Das setzt voraus, dass die Situation als ein integriertes Ereignis erlebt werden 
kann. Das ist für junge Kinder eine Selbstverständlichkeit. Sie erleben und er-
fahren Wirklichkeit in komplexen situativen Ereignismustern. Szenisches Erle-
ben scheint die Weise zu sein, wie wir lebendige Zusammenhänge erfahren.4 Wir 
sind evolutionär darauf vorbereitet, die Welt in komplexen Mustern zu begreifen. 
Das bedeutet, dass wir kulturell erst lernen, Wirklichkeitserfahrungen in einzelne 
Funktionen und kausale Zwecksetzungen zu zerlegen.5

2	 Ich verwende den Begriff der Szene im Sinne Lorenzers (1970). Er unterscheidet ein logi-
sches, ein psychologisches und ein szenisches Verstehen. Das logische Verstehen erfasst 
den bewussten Sinnzusammenhang. Das psychologische Verstehen bemüht sich um das 
Mit- und Nacherleben eines individuellen psychischen Zustands. Das szenische Verstehen 
erfasst die Einbettung dieses Zustandes in das Netz von Interaktionen und Beziehungen, 
die diesen Zustand erzeugen. Der Begriff der Szene bezieht sich also auf das Beziehungs-
muster, aus dem ein Ereignis hervorgeht (vgl. Lorenzer, 1970, S. 104 ff.)

3	 Die traditionelle Psychoanalyse benutzt den Begriff der Übertragung nur für fixierte Er-
wartungshaltungen. Vor dem Hintergrund des Erfahrungslernens scheint die Übertragung 
vergangener Ereignismuster in neue Kontexte eine allgemeine Lernstrategie zu sein. Bei 
traumatisierenden Erfahrungen erleidet sie jedoch ein besonderes Schicksal, weil sie nicht 
flexibel verändert und neuen Situationen angepasst werden können.

4	 Das ist es, was mit dem Begriff ganzheitlich viel zu vage ausgedrückt wird. Ganzheitlichkeit 
ist keine zureichende Antwort. Sie ist ein Problem, das gelöst werden muss.

5	 Bateson (1982) hat den Begriff des Musters erkenntnistheoretisch für Lebensprozesse aus-
gearbeitet. Nelson  (1996), Stern  (1985) haben Ereigniszusammenhänge im Erleben von 
jungen Kindern beschrieben, die Neurobiologie liefert eine Fülle von Daten, die belegen, 
dass im Gehirn zwar hochdifferenzierte funktionale Verarbeitungsstrukturen existieren, 
die jedoch hochgradig miteinander vernetzt und funktional integriert kooperieren. Unser 
neuronales System ist gleichzeitig distributiv und integriert, arbeitet konvergent und diver-
gent (Roth, 1994, S. 108 ff.).



26

Erwachsene, die kulturell gelernt haben, hauptsächlich nach isolierten ra-
tionalen Zwecksetzungen zu unterscheiden, müssen sich auf diese Komplexität 
wieder einstellen, wenn sie mit jungen Kindern umgehen. Um solche Muster 
nachzuvollziehen, müssen sie sich nämlich mit dem Kind in seiner Situation so 
identifizieren, wie wenn es die eigene wäre. Dann können sie ansatzweise am 
eigenen Körper ablesen, was Kinder bewegt und nicht nur nach den Zwecken 
beurteilen, die Erwachsenen vielleicht gerade wichtig sind.

Im Rahmen diese Lernens aus alltäglichen Erfahrungszusammenhängen 
scheint dem kindlichen Spiel eine besondere Rolle zuzufallen. Bei jungen Kin-
dern kann man sogar den Eindruck gewinnen, dass Spielen und Erfahrungsler-
nen kaum voneinander zu unterscheiden sind. Von den ersten zielorientierten 
Handlungen des Neugeborenen bis zu höchst artistischen Leistungen jugend-
licher Skater*innen6 ist das Spiel aus ihren selbstgewählten Tätigkeiten nicht 
wegzudenken. Sie versinken ins Spiel und erbringen dabei höchste Konzentra-
tionsleistungen. Grund genug die Rolle des Spiels im Kontext eines Lernens aus 
Erfahrung genauer zu untersuchen.

4	 Ein Spielbeispiel

Dazu möchte ich kurz ein Beispiel erläutern, das mir die Erzieherinnen einer Kin-
dertagesstätte berichtet haben. Sie dokumentieren, so gut es ihr Zeitplan erlaubt, 
Ereignisse aus dem Kindergartenalltag, die ihre Neugier geweckt haben. Diese Do-
kumentationen verstehen sich nicht nur als Niederschriften von Beobachtungen 
der Kinder, sondern als Vergewisserung darüber, was die jeweils beteiligten Fach-
kräfte in dieser Situation als für sie bedeutsam wahrgenommen und zum Aus-
gangspunkt ihres Handelns gemacht haben. Die Ereignisse, die auf diese Weise 
festgehalten werden, haben in den meisten Fällen Spielcharakter. In diesen Spielen 
versinken Kinder oft mit höchster Konzentration und überraschendem Einfalls-
reichtum in ihre Tätigkeit. Nicht selten entwickeln sie dabei kluge Einsichten über 
die Dinge, die sie dabei beschäftigen und die Wege, wie sie zustande kommen. Wir 
betrachten diese Spiele als selbstgesteuerte Lernprozesse. Deshalb führen wir in 
einer kleinen Arbeitsgruppe beteiligter Fachkräfte, sowie des Autors, regelmäßig 
mehrmals im Jahr Gespräche und nehmen uns Zeit, das, was wir wahrnehmen, ge-
nauer zu be- und zu hinterfragen. Wir hoffen dabei nicht nur besser zu begreifen, 
was sich dabei zwischen Kindern, Erwachsenen und den Objekten ihres Interesses 
abspielt, sondern auch Einsichten darüber zu gewinnen, welche Bedingung wir 
pädagogisch schaffen können, damit sie sich ganz ihrer Sache widmen können.

6	 Die Aufzählung ließe sich leicht bis in wissenschaftliches und künstlerisches Denken ver-
längern.



27

Der Ort, an dem sich das Folgende abspielt ist ein „Kindergarten im Wald“ in 
einer Randgemeinde von Innsbruck/Tirol. Er versteht sich als eine Lernwerkstatt 
in einem Außengelände (mehr zu dieser Einrichtung: Schäfer, 2020).

Zusammenfassung der Dokumentation „Ententeich“

(Dokumentation; Karin Nairz).

Im Gelände der Werkstatt, genau dort, wo gewöhnlich die Kinder mit dem Hän-
gestuhl schwingen, hat sich eine Wasserlache gebildet. Ava (5;7) und Lynn (4;8) 
füllen mit einer Gießkanne Wasser aus der Regentonne in den „Teich nur für 
Enten“. Andere Kinder beobachten sie dabei und, nach einer Weile fangen sie 
an, über die Lache zu springen, sehr zum Missvergnügen von Ava, die um ihren 
Ententeich bangt.

Greta (6;2) hat inzwischen herausgefunden, dass man am Seil des Hängestuhls 
wunderbar von einem Ufer zum anderen schwingen kann. Sie brüstet sich, dass das 
aber nur die Vorschulkinder können. Natürlich muss man nun klären, wer schon 
zu diesen „Großen“ gehört. Einige der „Kleinen“ begehren dagegen auf und wehren 
sich gegen diese Unterstellung. Das bringt die anderen schließlich zum Einlenken. 
Schließlich stellt Leo (6;3) eine Schubkarre in den Ententeich und behauptet: „Des 
isch mein Wasserstuhl!“ Das nun bringt Avas Ärger in Aktion und sie beschwert 
sich, dass alle in „ihren Ententeich“ steigen. Greta setzt noch eins drauf und bevöl-
kert den Ententeich nun auch noch mit Haien. Die Situation muss entschärft wer-
den. Erzieherinnen und Kinder einigen sich schließlich darauf, den Teich mit Seilen 
und Schildern gegen unbefugte Springer*innen zu schützen. Die aber verschwinden 
nun in den Wald, während Paul (4;6), der Bruder von Greta, das Entenspiel aus 
der Distanz beobachtet, das nun von Ava und Greta fortgesetzt wird. Lynn ist mit 
den anderen weggegangen.

Nun werden ein Entenhaus mit Futtertopf und ein Steg gebaut, Enten aus Ton 
gestaltet. Ava;: „Keine Minienten“; Greta: „dicker, fetter“. Ava: „I mach in Kopf “; 
Greta: „I mach in Körper“. Die Enten kommen noch nicht ins Wasser, sie brau-
chen noch Eier, sie sollen ja auch Kinder haben. Das Thema Kinderkriegen ist 
angeschnitten und Erinnerungen an ein Körperbuch fließen mit ein, in dem eine 
Schwangere abgebildet ist. Damit wechseln die Gedanken zu den eigenen Mamas 
und wie viele Kinder sie haben.

Zurück zum Ententeich. Hier entstehen nun Kinderenten, mit kleinem Schwanz, 
die „nur Minieier“ kriegen. Schließlich werden die Tonenten vorsichtig von Ava und 
Greta auf ein Kommando hin ins Wasser gebracht. Dann gehen die Enten schlafen, 
haben Hunger, machen Pause usw.

Wenig später singt Greta vor sich hin:



28

„Ich will meinen Enten ein Bööötchen machen. Ich brauche eine Rinde vom 
Baum“ … „ein kleines Bötchen für die Entchen…!“

Sie setzt einen Ziegelstein ins Wasser und setzt die Enten drauf. Nun kriegen die 
Enten Samen zu essen. Schließlich kommt Luis hinzu und will den Enten Zucker 
verkaufen. Nach Gretas Meinung aber ist das Gift für sie. Doch nachdem der Zu-
cker in Entenzucker verwandelt wurde, ist er für die Tiere auch genießbar.

Fünf Punkte, die mir in diesem Spiel wichtig erscheinen

Phantasiespiel versus Körperspiel

Am Beginn dieses Spiels erfahren wir zwei Spielebenen: Ava und Lynn beginnen 
ein Phantasiespiel. Sie stellen sich einen Ententeich vor, in dem Enten schwim-
men und gefüttert werden können. Doch gleichzeitig machen andere Kinder 
diesen Teich zu einem körperlichen Hindernis, in das man hinein plantschen 
und – später – über das man sich geschickt mit dem Seil hinweg schwingen kann. 
Wenn sie sich nicht gegenseitig stören würden, könnten an der gleichen Stelle 
zwei völlig verschiedene Spielweisen stattfinden: Spiele mit der Geschicklichkeit 
des Körpers und Spiele mit der Beweglichkeit der Phantasie. Die Wasserlache er-
öffnet zwei Spielräume, einen primär körperlichen und einen primär virtuellen. 
Wichtig in beiden Fällen, es geht um Beweglichkeit, im ersten Fall um körper-
lichen Beweglichkeit, beim zweiten um eine Flexibilität der Vorstellungswelt.

Wechselspiele

Verfolgt man den Ablauf des Geschehens, dann wechseln die Szenen, teilweise in 
schneller Folge: Zunächst stellen wir uns Szenen am Ententeich vor, dann sport-
liche Herausforderungen. Dann muss man sich sozial einigen, wie man sich nicht 
gegenseitig stört. Es geht also um eine soziale Regulation, die dazu dient, dass das 
Spiel nicht wegen eines Konflikts abgebrochen werden muss. Ist das gelungen, 
verändert sich die Zusammensetzung der Mitspieler*innen, die einen suchen 
sich ein anderes Feld, die anderen verfolgen die Idee vom Ententeich weiter. Mit 
den kleinen und den großen Enten wechselt das Thema zu Kinderkriegen, dann 
zur Familie und den Mamas. Dann werden die Mädchen selbst zu Mamas, die 
die Enten umsorgen, denen schließlich Ava ein Art Wiegenlied singt. Dabei wird 
auch der wenig dazu passende Eingriff eines „Papas“, der mit einem giftigen Nah-
rungsangebot auftaucht, durch einen Zaubertrick unschädlich gemacht.

Als nicht mitspielender Erwachsener weiß man nicht, wie es jeweils weiter-
geht. Die Szenenwechsel erfolgen in den Köpfen der Kinder. Dabei lässt sich 
eine assoziative Logik nachverfolgen. Diese ist aber nicht so stringent, dass man 
daraus die nächsten Schritte bereits sicher erahnen könnte. Man könnte auch 



29

sagen, die Ebenen der Wirklichkeit, in der die Spielenden sich aufhalten, folgen 
einer Regie, die durch keine systematische Logik geklärt werden kann. Vielmehr 
scheinen es Ähnlichkeitskriterien zu sein, die diese lockere Abfolge hervorru-
fen. Enten bilden etwas Familienähnliches, die Spielerinnen ähneln Mamas, die 
Spielideen orientieren sich an Klein und Groß, an Füttern, Kinderkriegen und 
Kinder Versorgen. Das was nicht genug ähnelt, die körperliche Herausforderung 
des Seilschwingens der bereits „Großen“, muss aus den anderen Spielideen her-
ausgeschnitten werden.

Man muss den Spielraum schützen

Wie die konkurrierenden Spielideen der beiden Kindergruppen zeigen, muss der 
„Raum“, in dem gespielt wird, von außen geschützt werden. Er kann durch sozia-
le Konflikte und Rahmenbedingungen verhindert und gestört werden. Damit er 
überhaupt eingerichtet werden kann, muss er von der sozialen Welt zumindest 
geduldet werden. Je mehr Resonanz das Anliegen dieses Spielraums im sozialen 
Feld findet, desto differenzierter kann er von den Kindern genutzt werden. Er-
wachsene, die diesen Spielen einen Wert beilegen, helfen in der Regel mit, solche 
sozialen Konflikte, die das Spielfeld stören oder zerstören könnten, zu beseitigen 
und Regulierungen zu finden, unter denen die Spielaktivitäten fortgesetzt werden 
können. Das ist in diesem Fall, ohne dass wir aus dem Dokument mehr darüber 
erfahren, offensichtlich gelungen und die konkurrierenden Spielgruppen finden 
eine von allen geteilte Möglichkeit, sich aus dem Weg zu gehen.

Spielen und Gestalten

Dass die Gruppe der Kinder, die in der Wasserlache eine körperliche Heraus-
forderungen gespürt haben, konkrete und nicht nur virtuelle Sprünge vollführt 
haben ist klar. Sie mussten ihren Körper zum Sprung formen und insofern haben 
sie ihre Bewegungsabläufe gestaltet. Dass diese Gestaltung von Mal zu Mal rei-
bungsloser funktioniert, kennen wir aus eigenen Handlungserfahrungen.

Aber auch das Entenspiel bleibt nicht in der virtuellen Welt des Kopfes, son-
dern wird im Spiel konkret gestaltet, als geschaffener Teich, als geformte Enten, 
als Futterhäuschen, als Pflegehandlungen usw. Vorstellung und Handlung gehen 
ineinander über. Sie reagieren aufeinander: Der Ton regt die Gestaltungsphan-
tasien an, die gestalteten Enten bringen neue Vorstellungen hervor. Prozesse der 
Imagination und Prozesse des Handelns wechseln sich ab, konkretisieren sich 
gegenseitig. Das Tun macht das Vorstellen klarer und sichtbarer und bietet einen 
konkreten Anknüpfungspunkt für neue Vorstellungen und Ideen. Neue Vorstel-
lungen erlauben neue Wirklichkeitsentwürfe, die das Spiel verändern. Das ma-
terielle Gestalten reflektiert die Vorstellungen der Kinder und umgekehrt ver-
ändern die Vorstellungen die gestaltenden Realisierungen.



30

Variable Realitäten

In allen diesen Ereignisfolgen geht es um einen – teilweisen schnellen – Wechsel 
der Inhalte, der Erwachsenen zumindest unübersichtlich vorkommt, sie über-
rascht, und dessen sie mit ihrer Vernunftlogik nicht völlig Herr werden. Man 
neigt dazu, daraus zu schließen, dass diese Kinder etwas noch nicht können, 
nämlich der Logik der Vernunft zu folgen. Das scheint schwer zu bestreiten. Aber 
man kann ja auch in anderer Weise an diese Flatterhaftigkeit der Ereignisabfolge 
herangehen und umgekehrt fragen: Wenn Kinder sich in dieser vagen Zwischen-
welt geschickt und engagiert bewegen, dann ist das vielleicht kein Mangel, son-
dern ergibt möglicherweise einen Sinn.

Junge Kinder wachsen in Kontext einer Alltagswelt auf und nicht in psycholo-
gischen Laboren. Sie organisieren die Neugier ihrer Welterschließung in diesem 
komplexen Alltagskontext und nicht in ausgeklügelten Versuchsanordnungen. 
Und offensichtlich gelingt es ihnen, sich diese Alltagswelt sinnbringend zu er-
schließen. Das lässt mich fragen, welchen Sinn dieser schillernde Umgang mit 
Realitäten – oder Realitätsebenen – im Spiel für das Aufwachsen junger Kinder 
machen könnte?

Um dieser Fragestellung näher zu kommen, möchte ich eine Entwicklungs-
perspektive vorschlagen, vor deren Hintergrund eine gewisse Ordnung im Spiel 
aufscheint.

5	 Das Konzept der vier Körper

Wenn man der These folgt, dass Kinder ihre ersten Lernerfahrungen in komple-
xen Alltagszusammenhängen machen, deren Bedeutung sie erschließen müssen, 
dann sind die Erfahrungen, die das Baby mit seinem Körper in der neuen, extra-
uterinen Umwelt macht, der hypothetische Nullpunkt von dem dieser Prozess 
ausgeht. „Das Ich ist vor allem ein Körperliches“ hat Freud postuliert.

„… es ist nicht nur ein Oberflächenwesen, sondern selbst die Projektion einer 
Oberfläche. Wenn man eine anatomische Analogie für dasselbe sucht, kann man 
es am ehesten mit dem „Gehirnmännchen“ der Anatomen identifizieren das in 
der Hirnrinde auf dem Kopf steht, die Fersen nach oben streckt, nach hinten 
schaut und wie bekannt, links die Sprachzone trägt“ (Freud, 1923, GW XIII, 
S. 253/254). Freud bezieht sich direkt auf die neuronalen Körperstrukturen, de-
ren Abhängigkeit vom körperlichen Handeln in Alltagssituationen heute klarer 
nachgewiesen ist.7

Verschieden Psychoanalytiker*innen haben diese These aufgegriffen 
und interpretiert (u. a.  Gaddini, 2015; Traxl, 2016). In Verbindung mit den 

7	 Hierzu Koukkou et al. 1998.



31

Neurowissenschaften wurde daraus eine auch mit harten empirischen Daten 
fundierte Aussage (Leutzinger-Bohleber et al., 1998). Dieses Körper-Ich wurzelt 
in den Selbstempfindungen des eigenen Körpers (Damasio, 2012). Kein Orga-
nismus könnte leben, wenn er seine Befindlichkeit in seiner Umwelt nicht in 
irgendeiner Weise wahrnehmen könnte. Er hätte keinerlei Orientierung in dem, 
was mit ihm geschieht, keine Möglichkeit, sich besseren Bedingungen zu- und 
von ungünstigen Bedingungen abzuwenden. Selbst die Kommunikation der Or-
gane untereinander wäre unmöglich, wenn sie nicht auf irgendeine Weise sich 
selbst und den Einfluss der anderen „wahrnehmen“ würden. Es ist klar, dass die-
se Wahrnehmungen nichts mit dem Bewusstsein zu tun haben. Das Körperich 
ist sich – wenigstens in seinen Anfängen – seiner selbst nicht bewusst. Es muss 
erst einen Prozess durchmachen, in dem es, zum einen, auf eine individuell er-
fahrene Umwelt eingestellt und, zum zweiten, einen Eingang ins Bewusstsein 
finden kann.

Die Beobachtung von Kindern in Alltagszusammenhängen, vor allem im 
Spiel, hat nun nahegelegt, diesen Prozess der Genese als einen Transformations-
prozess zu begreifen, der von diesem primären somatischen Körperempfinden 
zu dem führt, was wir den menschlichen Geist nennen. In diesem Transforma-
tionsprozess scheint es Wendepunkte zu geben, in denen dieser Prozess eine neue 
Systemebene erreicht, durch die er entscheidend erweitert wird.

Vom Körper zum Geist

Statt Körper und Geist in verschiedenen Kombinationen zu mischen, was be-
reits ihre vorgängige getrennte Existenz voraussetzt, gehe ich vom Körper als 
einem umfassenden Ganzen aus, das seine Strukturen, Werkzeuge und Inhalte 
entlang seiner Biographie aufbaut, verwandelt, erweitert und differenziert. Ich 
habe es nützlich gefunden, diesen Wandlungsprozess begrifflich als vier Körper 
zu markieren8. Sie sollen Ordnungen andeuten, die vor dem Bewusstsein und der 
Sprache wirksam sind und diesen zugrunde liegen: einen epigenetischen Körper, 
einen kulturellen, einen virtuellen und einen symbolischen Körper.9 Wenn ich 
dabei verschiedene Stadien des Körpers annehme, dann nur, um wichtige Um-
schlagpunkte dieses Wandels zu markieren.

Um die Wandlungsprozesse zu verstehen, ist es notwendig, die Funktionen 
dieser vier Körper kurz zu beschreiben:

8	 Ich spreche von vier Körpern, weil ich systemische Erweiterungen des Körpers meine. Die-
se sind nach dem Bild des Körpers geformt und könnten ohne diesen nicht existieren.

9	 Ich schließe damit an meine Darstellung des Transformationsprozesses vom Realen zum 
Imaginären und Symbolischen in Schäfer 2024 an und führe noch, als Basis, die epigeneti-
sche Dimension ein, die nur durch die Molekularbiologie erfasst werden kann.



32

Der epigenetische Körper

Die Genforschung10 hat in den letzten Jahrzehnten zeigen können, dass die Gene 
nicht allein darüber bestimmen, wie sich ein neues Leben entwickelt. Sie liefern 
lediglich eine Bauanleitung, deren Umsetzung aber durch die Umweltfaktoren 
des intra- und extrauterinen Milieus interpretiert und moderiert wird. Dafür 
steht eine Art genetischer „Werkzeugkasten“ (Carrol, 2008, S. 75 ff.) zur Verfü-
gung. Genauer handelt es sich dabei um „genregulatorische Netzwerke“ (Bock, 
2014, S. 137, zusammenfassend: Schäfer, 2024 a), die für eine individuelle, um-
weltabhängige Umsetzung der genetischen Informationen Sorge tragen. Die 
Gene und ihre Bausteine erweisen sich dabei als vorgefertigte Module, die in viel-
fältiger Weise auch umorganisiert und neu zusammengesetzt werden können. Es 
finden keine Einzelmutationen statt, sondern mehr oder weniger funktionsfähige 
Bausteine werden neu kombiniert oder variiert. Dadurch wird Zufälliges durch 
bereits Vorhandenes gelenkt. Als Auslöser solcher Umorganisationen kommen 
teils Umweltveränderungen in Betracht, teils aber auch Stressfaktoren. Mit dem 
„genetischen Baukasten“ und den dazugehörigen „Werkzeugen“ steht ein riesi-
ges Repertoire an vorbereiteten Bausteinen zur Verfügung, deren Umbau im-
mer wieder lebensfähige Variationen zu erzeugen vermag. Zusammengefasst die 
wichtigsten Aussagen der neuen Epigenese:

	y „Es gibt kein starres Verhältnis zwischen Genom und Phänotyp. Gen und 
umgebendes Milieu bilden zusammen ein flexibles, dynamisches System.

	y Da Lebewesen Organismen sind, die sich in jedem Augenblick ihrer Existenz 
nicht nur am Leben halten, sondern sich buchstäblich selbst erzeugen, wird 
das Genom in diesem Milieu ständig auf der Grundlage des Vergangenen neu 
interpretiert.

	y Das Genom stellt einen Satz von Möglichkeiten zur Verfügung, der vielfältig 
interpretiert/zusammengesetzt werden kann.

	y Menschliche Individuen bilden ein Metasystem auf der Grundlage einer bio-
logischen, epigenetischen, kulturellen und individuellen Evolution (Ontoge-
nese)“ (Schäfer, 2018, S. 47).

Man muss die intrauterine Entwicklung daher als einen Evolutionsprozess be-
trachten, in dem die genetischen Möglichkeiten durch Wechselwirkung mit dem 
gegebenen somatischen Milieu nicht „ausgedrückt“, sondern variiert und neu 
kombiniert werden. Es geht um (biologische) Flexibilität, nicht um (physikali-
sche) Kausalität.

10	 Die Werkzeuge, die variable Genexpressionen möglich machen, habe ich ausführlicher in 
Schäfer 2018, 2019 a und 2024 a zusammengefasst.



33

Der kulturelle Handlungskörper

Damit ein Mensch geboren werden kann, muss das intrauterine Milieu be-
stimmten biologischen Standards entsprechen, in deren Rahmen die Variatio-
nen der Genexpression wirksam werden. Mit der Geburt tritt der Mensch nun 
in ein äußerst flexibles und variantenreiches äußeres Milieu ein, auf das er nicht 
vorbereitet sein kann.

Die erste Aufgabe des Neugeborenen besteht also darin, die geeigneten Werk-
zeuge zu entwickeln, mit denen er sich in diesem neuen Milieu zurechtfindet. 
Das meine ich, wenn ich von der Entwicklung eines kulturellen Handlungs-
körpers spreche. Es sind vor allem drei Aufgaben, die zu leisten sind: Die An-
gleichung und Differenzierung der sensorischen Wahrnehmungssysteme an die 
Anforderungen der gegebenen kulturellen Umwelt, die Ausdifferenzierung der 
emotionalen Wahrnehmung an die gelebten Beziehungsformen und schließlich 
die Ausbildung der grundlegenden Handlungsformen, die im kulturellen Alltag 
vorausgesetzt werden.

Der sensorische Aspekt

Ab der Geburt müssen die neuronalen Wahrnehmungsstrukturen differenziert 
werden, die notwendig sind um sich ein angemessenes Bild von der kulturel-
len Umwelt zu machen. Singer (2003) hat die weiterreichende Frage gestellt, wie 
sich unsere Wirklichkeitswahrnehmungen verändern, wenn wir davon ausgehen. 
dass unsere Weltwahrnehmungen in unseren gegebenen Sinnessystemen nicht 
fixiert sind, sondern sich, je nach soziokultureller Umwelt, anders einstellen.11 In 
zahlreichen Einzelfallstudien hat Oliver Sacks (besonders eindrücklich 1997 oder 
2011, Kap. 7) gezeigt, wie sensorische (und andere) Beeinträchtigungen dazu 
führen, dass die Betroffenen nicht einfach etwas nicht können, sondern differen-
zielle individuelle Wahrnehmungsweisen und Erkenntnissysteme entwickeln, die 
anders funktionieren als bei Durchschnittsmenschen. Z. B fehlt einem blinden 
Menschen nicht einfach ein Sinnessystem. Vielmehr entwickelt er ein vollständi-
ges Wahrnehmungssystem, in dem das Sehen keine Rolle spielt. Es reicht nicht 
zu sagen, er sieht die Welt nicht, sondern er nimmt sie anders wahr und baut sein 
Leben auf diesen anderen Wahrnehmungsweisen auf.

Wendet man diese Erkenntnisse auf Neugeborene an, dann ergibt sich daraus, 
dass ein Baby die kulturellen Wahrnehmungsweisen, die in seiner Umwelt üb-
lich sind, erst erlernen muss. Edelman spricht von der Bildung eines „primären 

11	 „Es wäre eine interessante Frage, wie sich Wahrnehmung und Wirklichkeit aufgrund von 
Erziehung und Erfahrung epochenspezifisch verändern, wie dann aufgrund dieser verän-
derten Wahrnehmung sich neue Theorien bilden, wie diese wieder die Welt verändern und 
daraus wieder neue Wahrnehmungen entstehen“ (Singer, 2003, S. 109)



34

Repertoires“ an neuronalen Voraussetzungen in der nachgeburtlichen Entwick-
lung, welches die kulturellen Wahrnehmungs-, Handlungs- und Denkweisen 
möglich macht (Edelman, 2004, S. 115). Es muss festgehalten werden, dass dieses 
„primäre Repertoire“ sich entwickelt, ohne dass das Bewusstsein dabei eine Rolle 
spielt. Es entsteht einfach durch ein Tun in einer gegebenen kulturellen Umwelt 
und wird vorangebracht durch wiederholtes Handeln in Alltagssituationen.

Der emotionale Aspekt

Die Psychoanalyse hat vielfach (im Ausgang von Melanie Klein, 2011, und Mar-
gret Mahler, 2008) herausgearbeitet, dass Emotionen durch die Beziehungen des 
Babys zu seiner sozialen Umwelt moderiert werden. Das ist der Grundgedanke 
der Psychoanalyse der „Objektbeziehungen“. Gefühle werden dabei als Wahr-
nehmungsformen von Beziehungsqualitäten begriffen. Die Empirie hat aus der 
Vielfalt von zwischenmenschlichen Beziehungen vor allem das Bindungserleben 
junger Kinder herausgegriffen und – weil es besonders gut mit empirischen Me-
thoden untersuchbar war – auch aus dem Gesamtzusammenhang der differen-
ziellen emotionalen Regelungen gerissen (kritisch zur Bindungstheorie: Keller, 
2019). Es sollte berücksichtigt werden, dass die emotionalen Aspekte sicherer 
Bindung nur einen Aspekt emotionaler Beziehungsregelungen ansprechen, dass 
das tägliche Leben eine Vielfalt von Beziehungen und emotionalen Regelungen 
herausfordert. Jedes Ereignis ist in Beziehungen eingebettet und wird durch Be-
ziehungsformen moderiert und damit auch emotional markiert. Wir wissen aus 
der neurobiologischen Gedächtnisforschung, dass diese emotionale Markierung 
eine wesentliche Voraussetzung dafür ist, dass Ereignisse im Gedächtnis gespei-
chert werden.12

Hinzu kommt beim Baby und Kleinkind, dass seine Emotionen ihm eine ers-
te Deutung seiner Welterfahrung in seiner Um- und Mitwelt liefern.13 Es wendet 
sich den Ereignissen zu, von denen eine positive emotionale Botschaft ausgeht. 
Von den anderen wendet es sich ab. Die Beziehungen mit den positiven Emotio-
nen werden weiter verfolgt, die anderen möglichst vermieden oder abgewehrt. 

12	 Vgl. hierzu Damasios Konzept der „somatischen Marker“, in: ders. 1995, S. 227 ff. Weitere 
Hinweise auf diesen Zusammenhang habe ich in Schäfer 2003 zusammengefasst.

13	 „Unsere ursprünglichste Sprache, die wir schon, bevor wir das Licht der Welt erblickt ha-
ben, beherrschen, ist die Sprache der Affekte. Sie bleibt die Sprache die wir unser ganzes 
Leben lang spielend beherrschen […]. Der affektive Dialog bedarf keiner Worte. Er bedient 
sich der Gesten und Laute. Die Gesichtsmimik und der Stimmklang vermitteln zuverläs-
sig die Affektbotschaften in frühen und ausgereiften Dialogen“ (Machleidt, 1998, S. 485 f.). 
Deshalb gehe ich davon von aus, dass „sensorisch-emotionale Erfahrungen“ den Ausgangs-
punkt für die Entwicklung eines kulturellen Körpers bilden, die gedacht werden müssen 
um schließlich bewusst zu werden (Schäfer, 2024 b).



35

Ohne diese grundlegende emotionale (Be-)Deutung könnte sich ein Baby in sei-
ner Welt nicht orientieren.

Aber es geht nicht nur um Zu- oder Abwendung. Das menschliche Leben be-
steht aus höchst differenzierten und mit dem soziokulturellen Leben abgestimm-
ten Beziehungen und damit auch aus ebenso differenziellen emotionalen Tönun-
gen. Sie bieten eine lebenslange Orientierung, die durch alltägliche Erfahrungen 
auch auf die kulturellen Möglichkeiten und Herausforderungen der konkret ge-
gebenen Lebenswelt abgestimmt sind.

Für Baby und Kleinkind ist es wichtig, dass ihr emotionales Erleben von Be-
ziehungen in einen emotionalen Rahmen von Zutrauen, Sicherheit und Neu-
gier eingebettet ist, damit es sich mit seinen noch wenig entwickelten Wahrneh-
mungs- und Handlungsformen an den Möglichkeiten seiner kulturellen Umwelt 
sicher beteiligen kann.

Diese Deutung der Emotionen als die Wahrnehmung von Beziehungsqua-
litäten ist eine Abkehr von einer triebtheoretischen Deutung. Sie verlagert die 
emotionale Regulierung in das Schicksal zwischenmenschlicher Beziehungen 
und überlässt sie nicht nur den subjektiven Einzelschicksalen von Selbstkontrol-
le, Selbstbeherrschung und Sublimierung. Sie begreift aber auch die Emotionen 
als einen wesentlichen Teil unserer kognitiven Ausstattung – wenn man unter 
Kognition den Werkzeugkasten versteht, mit dessen Hilfe wir unsere Lebens-
wirklichkeit erschließen.

Der Handlungsaspekt

Über die Wahrnehmungssysteme hinaus müssen auch die grundlegenden Hand-
lungsweisen erlernt werden, die ein Leben und Überleben in der kulturellen 
Nische möglich machen, in die ein Kind hineingeboren wurde. Es geht um alle 
Gesten, Handlungsstrategien, Routinen des Könnens, die dem jeweiligen kultu-
rellen Alltag zugrunde liegen. Das schließt die sozialen Kommunikationsweisen 
genauso ein, wie die alltäglichen Handlungen der Körperpflege, der Nahrungs-
aufnahme oder der Schlafrituale. Alle Handlungsweisen, die einen kulturellen 
Alltag ausmachen, werden so erlernt, dass man über sie nicht gesondert nach-
denken muss, dass man sie wie selbstverständlich beherrscht und sich darüber 
hinaus Dingen widmen kann, die weniger grundlegend und selbstverständlich 
sind. Der Umgang mit der kulturellen Alltags- und Lebenswelt, mit all den täg-
lichen Selbstverständlichkeiten, wird als implizites Wissen in den sensorischen, 
motorischen und emotionalen Strukturen des neuronalen Systems verankert, so 
dass es ohne größeres Nachdenken zur Verfügung steht. Es wird ohne triftige 
Gründe in der Regel nicht weiter hinterfragt und bildet den für selbstverständlich 
gehaltenen Ausgang für weitere Formen kultureller Differenzierungen.

Der kulturelle Handlungskörper bildet das individuelle Gegenstück zur kul-
turellen Nische, die sich der Mensch im Laufe seiner Evolution geschaffen hat 



36

(zusammenfassend: Schäfer, 2024a). Nimmt man beides zusammen, dann findet 
das individuelle Leben in einer wechselseitigen Akkomodation des Körpers an 
seinen kulturellen Ort, und den Ausgestaltungen (Assimilationen) des kulturel-
len Ortes entlang den sich differenzierenden Möglichkeiten des kulturellen Kör-
pers statt. Beides erfolgt in Abstimmung mit der sozialen Gemeinschaft. Nimmt 
man Akkomodation und Assimilation zusammen, so ergibt sich ein Spielraum, 
in dem das Individuum sich mit seiner soziokulturellen Wirklichkeit abstimmt.14

Der kulturelle Handlungskörper ist also das Ergebnis einer basalen Akkomo-
dation des individuellen Körpers an die gegebenen Herausforderungen der kul-
turellen Alltagswelt, in die er hineingeboren wurde.

Der virtuelle Körper

Während das Baby in der ersten Hälfte des ersten Lebensjahres weitgehend damit 
beschäftig ist, die grundlegenden Wahrnehmungs- und Handlungsweisen zu ent-
wickeln, die es für den kulturellen Alltag benötigt, wird ab der zweiten Hälfte des 
ersten Lebensjahres immer wahrnehmbarer, dass ein Baby bestimmte Erwartun-
gen und Vorstellungen hinsichtlich seiner Mitwelt entwickelt hat (Köhler, 1998, 
S. 150 ff.). Wir müssen davon ausgehen, dass es erste innere Repräsentationen 
geschaffen hat, wie diese Welt funktioniert und was dabei mit einer bestimmten 
Regelmäßigkeit eintritt.15

Neben seinen Handlungen in und mit der Umwelt gehen wir also davon aus, 
dass sich etwas in ihm abspielt, das vom konkreten Handeln unabhängig wird. Ich 
nenne das die Bildung eines virtuellen Körpers. Vermutlich enthält dieser virtuelle 
Körper zunächst spiegelbildlich die Erfahrungen, die der reale Körper bisher in 
seinem Leben gemacht hat. Er ermöglicht, dass sich Ereignisse, die zunächst nur als 
konkrete Handlungsabläufe stattgefunden haben, nun auf einer zweiten – wir sagen 
geistigen – Ebene simuliert und weiter verarbeitet werden können. Die Ereignisse 
werden in eine Vorstellungswelt transformiert, wo sie – wie wenn sie wirklich wä-
ren – gedacht werden können. Dadurch wird eine Unterbrechung eingeführt, die es 
möglich macht, Probleme zunächst in der Vorstellungswelt zu bearbeiten.

Wie es zu diesen „geistigen“ Ereignissen kommt, bleibt nach wie vor ein Rätsel. 
Wir können nur feststellen, dass es geschieht und dass es soziale Möglichkeiten gibt, 
diese zu unterstützen (Schäfer, 2024, aber auch hier w. u. die Verweise auf Loch und 
Mannoni). Es ist in der evolutionären Entwicklungslinie der Arten auch nicht völlig 
neu. Auch höhere Säugetiere müssen solche innere Landkarten erarbeiten, die hin-
reichend dem jeweiligen Lebensraum entsprechen, um sich seinen veränderlichen 

14	 Zu den Begriffen Assimilation, Akkommodation s. w. u., „stabile Ungleichgewichte“.
15	 Man spricht u. a. von Schemata, Piaget; Scripts, Abelson; Arbeitsmodellen, Bowlby, RIGs 

(generalisierte Interaktionsrepräsentanz), Stern; vgl. die Diskussion dieser und weiterer Be-
griffe bei Köhler, 1998, S. 159 ff., Anm. 7).



37

Bedingungen anzupassen. Wir müssen uns diese Kartierung jedoch nicht notwen-
dig mit Bewusstsein ausgestattet vorstellen (Eibl, 2009; Edelmann, 2004).

Es scheint so, dass die Spezies Mensch die Möglichkeiten, die sich durch diese 
Virtualisierung ergeben haben, in besonderer Weise weiter ausbauen konnte. Sie 
war in der Lage, diese virtuellen Weltbilder in kulturellen Speichern festzuhal-
ten. Nachfolgende Generationen konnten „lesen“, und damit übernehmen, sowie 
auf die eigenen Erfahrungen anwenden, was darin niedergelegt war (Tomasello, 
2002, S. 15; Wagenhebereffekt). Diese Möglichkeit des Umgangs mit virtuellen 
Realitäten haben wir unter dem Begriff des menschlichen Geistes zusammenge-
fasst. So gesehen ist der Geist aus dem Körper entstanden und ohne diese Grund-
lage nicht denkbar.

Genau dies möchte ich mit dem Begriffen des virtuellen und des symbolischen 
Körpers ausdrücken. Zusammengefasst machen sie den Geist, oder genauer den 
geistigen Körper aus. Dieser ist eine systemische Parallele zum sensorisch-emotio-
nalen Körper, letzterer verstanden als ein Handlungskörper, der nun durch eine 
virtuelle Version erweitert wird. Diese differenziert und flexibilisiert die gegebenen 
individuellen Handlungsmöglichkeiten in der gegebenen Um- und Mitwelt.

Damit wird die Transformation zwischen beiden Bereichen, dem Handlungs-
körper und dem repräsentationalen geistigen Körper, die nicht voneinander zu 
trennen sind, zu einem Problem, das m. E. bisher zu wenig Aufmerksamkeit ge-
funden hat. Mit dem Prozess der Mentalisierung, wie ich ihn (2024 b), Bion und 
weitere Autoren einbeziehend, skizziert habe, wollte ich einen besseren Zugang 
zu diesem Zwischenbereich der Transformation des Körpers gewinnen. Durch 
das Vier-Körper-Modell versuche ich nun, ihn auf eine neue Weise zu betrach-
ten. Sie soll mir die Möglichkeit eröffnen, die besondere Bedeutung des Spiels in 
diesem Zusammenhang besser herauszuarbeiten.

Der virtuelle Körper entsteht zunächst als eine Vorstellungswelt analog zu 
den konkret erfahrenen Ereignissen. Diese Vorstellungswelt erlaubt Simulatio-
nen von möglichen Wirklichkeiten. Sie trennt Vorstellung und Handeln und 
erlaubt beiden Bereichen eine größere Unabhängigkeit voneinander. Wir gehen 
davon aus, dass diese Vorstellungswelt in flexiblen neuronalen Karten repräsen-
tiert wird, die jederzeit durch neue Ereignisse überschrieben, variiert oder fixiert 
werden können (s. Anm. 15). Diese Vorstellungswelt funktioniert zunächst ohne 
Bewusstsein, kann aber dem Bewusstsein zugänglich gemacht und durch dieses 
weiter verarbeitet werden.

Der symbolische Körper

Die bewusste Weiterverarbeitung wird vor allem durch Prozesse der kulturellen 
Symbolisierung vorangetrieben.

Solange es um die Ausbildung von Handlungsformen des kulturellen Körpers 
geht, müssen Erwachsene dabei sein, wenn sie eine Vorstellung von dem gewinnen 



38

wollen, was junge Kinder erfahren und erleben. Der Mitvollzug der Handlung ist 
die kommunikative Botschaft. Von der kindlichen Vorstellungswelt des virtuellen 
Körpers bekommen wir nur etwas mit, wenn sie in irgendeiner Weise gestaltet 
zum Ausdruck gebracht werden kann. Doch wir wissen, wie schwierig es ist, z. B. 
aus einer Kinderzeichnung etwas herauszulesen. Die vielleicht intensivsten Ein-
drücke gewinnen wir über die Beobachtung von Kindern beim freien Spiel. Aber 
auch da bleiben unsere Einsichten äußerst unsicher, zum einen, weil Kinder ihre 
Vorstellungen sehr schnell variieren oder radikal verändern, zum anderen, weil 
ihre Ausdrucksformen scheinbar beliebig und subjektiv gestaltet sind.

Das ändert sich erst, wenn die subjektiven Erfahrungsmuster von kulturel-
len Ausdrucksformen überlagert und synchronisiert werden. Solche kulturellen 
Ausdrucksformen entstehen dadurch, dass – vor dem Hintergrund eines gemein-
samen kulturellen Lebens – Erfahrungen geteilt und in sozial abgestimmt Aus-
drucksformen übersetzt werden.

Die wichtigste auf diese Weise kommunikativ abgestimmte Ausdrucksform 
ist die Sprache. Mit dem Eintritt in die Sprache macht sich jedes Kind seinen 
Anteil an dieser kulturellen Formenwelt zu eigen. Es wächst in das unendliche 
Feld der soziokulturellen Ausdrucks- und Bedeutungswelt hinein. Mit der Spra-
che entsteht ein breiter Raum der gemeinsam geteilten Erfahrungswelt und ihrer 
kommunikativen Ausdrucksformen.

Die sprachliche Symbolwelt entsteht also dadurch, dass ein subjektives Erle-
ben durch ein soziokulturelles System (wie z. B. die Sprache; es gibt aber auch an-
dere fachbezogene Symbolsysteme, wie z. B. die Mathematik) so artikuliert wird, 
dass es für die Mitglieder einer Kulturgemeinschaft nachvollziehbar wird. Dazu 
muss ein Symbolsystem zweierlei leisten. Zum einen muss es standardisierte Ab-
grenzungen in die Welt der subjektiven Wahrnehmungen und Empfindungen 
einführen. Zum anderen muss es hohe Flexibilität besitzen, die es gestattet, eine 
Vielfalt von Nuancen individueller Wahrnehmungen auszudrücken. Semantik – 
der gemeinsame Bedeutungshintergrund –, Grammatik – die Regeln der Kons-
truktion von Aussagen – und die Pragmatik des Sprachgebrauchs machen diese 
Balance von nuancenreichen individuellen Wahrnehmungen und deren sozialer 
Abstimmung durch die kulturellen Sprachmuster möglich.

Symbolisierung ist also das Produkt individueller Wahrnehmungsqualitäten, 
ihrer Einordnung in Muster kollektiver Wahrnehmungsformen und deren Arti-
kulation durch ein differenziertes System von Zeichen.16 Alles zusammen erlaubt 
es, die individuelle Wahrnehmungs- und Vorstellungswelt in ein sozial verständ-
liches repräsentativen Ausdruckssystem zu transformieren. So gesehen ist jeder 
Ausdruck, aber auch jede Wahrnehmung und jedes Empfinden gleichzeitig in-
dividuell und soziokulturell. Sind wir einmal in die Welt der Sprache eingetreten, 

16	 Ich stütze mich bei den Überlegungen zur Sprache insbesondere auf Barthes 1981, 1989; 
Whitehead 2000, 2001; Langer 1984.



39

leitet diese auch unser Wahrnehmen und Erleben an: wir nehmen bevorzugt wahr, 
wofür wir Sprache haben. Alles, was nicht nahtlos in unsere sprachlichen Muster 
passt, muss erst durch innere Verarbeitung zur Sprache gebracht werden. Das kann 
zu einer sehr herausfordernden Aufgabe werden, die einerseits eine Erfahrung 
differenziert und sensibel erfasst, auf der anderen Seite durch flexiblen Sprachge-
brauch sowohl allgemeinverständlich wie auch individuell nuanciert ausdrückt.

Was hier über sprachliche Symbolisierung gesagt wurde, gilt gleichermaßen 
für alle anderen Symbolsysteme auch. Dabei liegt der Unterschied zwischen Zei-
chen und Symbol demnach darin, dass kulturelle Zeichen einen Aspekt von Wirk-
lichkeit auf der Grundlage von Konventionen repräsentieren. Symbole hingegen 
sind Ergebnis eines eigenen sozialen Systems, das in der Lage ist, zwischen kultu-
reller Repräsentation und individuellen Wahrnehmungsqualitäten zu vermitteln.

Der symbolische Körper umfasst also alle virtuellen Ereignisse, die durch ein 
kulturelles Symbolsystem in den kollektiven Horizont einer Gesellschaft einge-
fügt wurden. Nicht alles kann in diesen Kontext übersetzt werden. Manches pri-
vate Erleben kann nur teilweise erfasst und nicht mit anderen geteilt werden. Was 
nicht versprachlicht oder auf andere Weise symbolisiert wird, bleibt persönlich. 
Oder es gibt traumatische Zusammenhänge, die das Individuum daran hindern, 
diese Ereignisse zu denken und ins Bewusstsein vordringen zu lassen.

Es gibt jedoch auch einen Raum des Kreativen, wo man um Symbolisierun-
gen ringt, die bislang noch nicht oder nur ansatzweise gefunden wurden. Ähnlich 
wie Vorstellungen von neuen Ereignissen geschaffen werden können, gibt es auch 
einen Spielraum des Symbolischen, in dem versucht wird, bislang kulturell kaum 
erfasste Erfahrungen mit neuen Symbolen oder Kombinationen auszudrücken. 
Genau genommen gilt das für alle vier Körper: so, wie der epigenetische Körper 
neue individuelle Formen hervorzubringen vermag, können das auch der kultu-
relle und der virtuelle Körper.

Zusammenfassung

Mit den vier Körpern wird also der Auseinandersetzung eines Organismus mit 
seiner Umwelt jeweils ein neues System hinzugefügt. Durch die Epigenese wer-
den die genetischen Ausgangspositionen mit der jeweiligen Umwelt abgestimmt. 
Der kulturelle Handlungskörper repräsentiert das Können und implizite Wissen, 
das für das Alltagsleben in einem bestimmten kulturellen Feld notwendig ist. Der 
virtuelle Körper hat dieses Können und Wissen als Naturell verinnerlicht und 
erstellt daraus eine Welt der Vorstellungen und ihrer Bewegungen. Der symbo-
lische Körper schließlich synchronisiert das individuelle Erleben und Gestalten 
mit den sozial gewachsenen Wahrnehmungs-, Empfindungs-, Handlungs- und 
Denkmustern einer gegebenen kulturellen Lebenswelt.

Diese vier Körper ermöglichen einem menschlichen Organismus, sich immer 
losgelöster von biologischen Programmen auf immer vielfältigere und flexiblere 



40

Weise mit den gegebenen Wirklichkeiten produktiv und erfolgreich auseinander-
zusetzen. Ich schließe daraus, dass die Spielräume dieser vier Körper die Grund-
lage für das bilden, was im Folgenden als „intermediärer Bereich“ weiter her-
ausgearbeitet werden wird. Er hat seine Grundlage in den kulturell geprägten 
biologischen Strukturen des Gehirns, in der soziokulturell strukturieren Welt des 
alltäglichen Handelns, der daraus basierenden Vorstellungswelt und schließlich 
der kommunikativen Welt des Symbolischen.

Es bleibt die Frage: Welche Rolle kommt nun dem Spiel in den Transforma-
tionsprozessen dieser vier Körper zu? Um sie zu beantworten ist jedoch ein wei-
terer Zwischenschritt notwendig. Es gibt verschiedene Ansätze zu einer Theorie 
eines Zwischenbereichs, die dazu verhelfen könnten, den Transformationspro-
zess zwischen Handlungs- und geistigem Körper noch genauer zu erfassen.

6	 Zwischen den Welten

Das Gehirn – ein biologischer Beitrag

Aus der Sicht des Körpers ist das Hirn bereits ein intermediäres Organ. Es sorgt 
dafür, dass bedeutsame Unterschiede in der Lebenswelt eines Individuums in die 
Sprachen verwandelt werden, die der Körper benutzt und versteht. Das ist zu-
nächst die Sprache der Bioelektrik und die der Biochemie. Aspekte von Ereig-
nissen außerhalb des Körpers werden durch diese Transformation zu solchen, 
die sich innerhalb des Körpers abspielen. Es ist nun eine Aufgabe des gesamten 
Neurosystems diese Wahrnehmungen weiter in die Sprachen eines soziokultu-
rellen Organismus zu übersetzen. Ich habe versucht, diese Umwandlung biolo-
gischer Ereignisbeschreibungen in subjektiv und kulturell bedeutsame mit Hilfe 
des Modells der vier Körper nachvollziehbar zu machen. Diese Umsetzungs-
leistungen sind Leistungen des gesamten neuronalen Systems, die es unter zu-
nehmender kultureller Mithilfe vollbringt. Aus einer somatischen Körperwelt 
entsteht in biographischen Schritten eine Welt soziokultureller Handlungen und 
Ereignisse, die in eine Vorstellungswelt umgewandelt und schließlich als Symbol-
welt strukturiert werden. Bedeutung ist das, was auf diese Weise von einem psy-
chosomatischen Ereignis in ein kulturell symbolisiertes Ereignis umgewandelt 
werden konnte. Sie verbirgt sich nicht im Wort oder Satz, sondern entsteht aus 
der Verbindung einer Ereigniswahrnehmung und ihrer denkenden Verarbeitung 
bis hin zur Symbolisierung.

Aus dieser Perspektive ist das menschliche Gehirn – als die Gesamtheit aller 
neuronalen Geschehnisse – ein Organ, das die Beziehungen zwischen einem 
individuellen Organismus und seinen sachlich-sozialen Umwelten herstellt, 
strukturiert und denkt. Denken wird dabei verstanden als der Gesamtprozess 
von Wahrnehmen, Umwandeln in virtuelle Repräsentation, Strukturierung 



41

durch vorausgehende Erfahrungen, Neukombinationen und Transformation 
in kulturelle Symbole. Neben den grundlegenden bioelektrischen und bio-
chemischen Prozessen sind es die komplexen Wahrnehmungsfunktionen, so-
wie deren emotionale Bewertungssysteme, die den Ausgangspunkt für dieses 
Transformationsgeschehen von Körper zu Körper bilden. Von daher scheint 
mir die Vorstellung vom Gehirn als einem Beziehungsorgan (Fuchs, 2009) in 
sachlicher, sozialer und emotionaler Hinsicht zuzutreffen. Als kommunikati-
ves Gesamtsystem bildet es die biographisch gewachsene Grundstruktur eines 
intermediären Bereichs, der die Beziehungen zwischen einem individuellen 
Organismus und seiner materiellen, sozialen und kulturellen Umwelt ermög-
licht und reguliert.

Kultur als Zwischenwelt

Die traditionelle Spielforschung teilt sich grob in zwei Richtungen. Auf der einen 
Seite wird Spiel in seiner möglichen Bedeutung für das kulturelle Leben einer Ge-
sellschaft in den Blick17. Im Vordergrund steht der Blickwinkel, den kulturell ge-
bildete Erwachsene auf das Phänomen „das Spiel“ richten. Unter diesen Autoren 
war es Fröbel (1982), der von dort aus die Brücke zum Spiel der Kinder schlug. 
Unter dieser Voreinstellung entstanden phänomenologische Beschreibungen, die 
versuchten die Merkmale „des Spiels“ gegenüber anderen menschlichen Tätigkei-
ten herauszuheben. Scheuerl (1990) hat sie in seiner großen kulturhistorisch-pä-
dagogischen Übersicht über die Tradition der Spielforschung zusammengestellt. 
Im Vordergrund steht das Spiel als Raum der Freiheit. Spielraum der Freiheit hat 
Bally seine Untersuchung genannt (1966).

Auf der anderen Seite beschäftigt sich Spielforschung mit der Bedeutung des 
Spiels für die Entwicklung der Funktionen und Kompetenzen, die ein Individu-
um für die Bewältigung seiner Lebensaufgaben benötigt. Unter diesem Blickwin-
kel hat das Spiel nicht nur für die menschliche Entwicklung Bedeutung, sondern 
lässt sich ebenso im Tierreich beobachten. Es war Karl Groos (1896 und 1899, 
Nachdruck 1973), der das Spiel als Entwicklungsnotwendigkeit im Tierreich und 
in der menschlichen Entwicklung erstmals ausführlich untersucht hat. Es gibt 
also schon lange diese Doppelperspektive: das Spiel als kulturelles Phänomen 
und als eines der individuellen Entwicklung.

Einen neueren Beitrag zur kulturellen Perspektive liefert Eibl (2009). Ohne 
Bezug auf Winnicott, dessen Arbeiten er vermutlich nicht kannte, beschreibt 
Eibl Kultur als Zwischenwelt und begreift diese als Erweiterung des individu-
ellen, neurobiologischen Zwischenbereichs des Gehirns. Beide Welten, die Welt 

17	 Ich greife hier nur die bekanntesten Autoren heraus: Schiller, 2000; Huizinga, 1956; Bally, 
1966 oder in der zweiten Hälfte des 20. Jh. Sutton-Smith, 2015.



42

des Gehirns und die Welt der Kultur sind Welten, die ihre eigenen Spielräume 
haben. Beim neuronalen System des Gehirns habe ich bereits davon gesprochen. 
Unter Bezug auf die Arbeit von Eibl möchte ich diese kulturelle Perspektive hier 
nochmals aufgreifen.

Die „Gegenstände“ der Kultur unterscheiden sich von denen des neuronalen 
Systems. Sie sind selbst in sich variabler, perspektivisch vielfältiger und flexibler 
handhabbar. Sie lassen sich je nach aktueller Gegebenheit unterschiedlich inter-
pretieren. Insofern betrachtet Eibl Kultur als ein gegebenes „Aggregat von Zwi-
schenwelten“ (33), ähnlich dem Gehirn.

„Die Kultur des Menschen ist genauso eine Realität wie ihr Genom oder ihr Gehirn, 
und das Ich ist genauso ein Produkt der Evolution wie Arme und Beine, nur vielleicht 
in bisschen flexibler“ (181).

An dieser kulturellen Zwischenwelt, die auch die Grundlage für ein Verständnis 
des menschlichen Selbst legt, hebt Eibl zwei Aspekte hervor, die ich für die gegen-
wärtig Diskussion für bedeutsam erachte.

Hiatus

Von Gehlen (2016) übernimmt er den Gedanken, dass das menschliche Verhal-
ten nicht rein genetisch determiniert ist. Mit dem neuronalen System verfügen 
Menschen über einen Puffer, der es ermöglicht, das Verhältnis zwischen ihm und 
seiner Umwelt auf vielerlei Weise zu gestalten und situativ abzustimmen. Ins-
besondere gelingt es ihm dadurch, einen Hiatus, eine Unterbrechung, zwischen 
Antrieb und Handlung (vgl. Eibl, S. 46) einzufügen. Diese ermöglicht ein Inne-
halten, in dem sich flexible Handlungsweisen sowie der Beginn von Bewusstsein 
und Denken entwickeln können.

Man könnte diesen Gedanken um zwei psychoanalytisch inspirierte Hypo-
thesen erweitern: „Keine Milch ist der erste Gedanke“ hat Loch (1972) den einen 
unter Bezug auf Bion (1962) formuliert und damit angedeutet, dass ein Wunsch 
und damit ein Hiatus nur da entstehen kann, wo etwas nicht vorhanden ist. Wo 
alles gegeben ist, was man braucht, muss man weder wünschen noch denken. 
Zum zweiten hat M. Mannoni (1972), die sich auf Lacan beruft, die Autonomie 
des Individuums damit verbunden, dass es sich aus einer sozialen Wirklichkeit, 
die seine Wünsche gleichsam nahtlos verwaltet (der mütterlichen Pflege- und 
Sicherheitsfunktion), befreien muss, um selbständig handeln und denken zu 
können. Beide Ansichten legen nahe, dass das Innehalten, das ins Denken führt 
durch Ereignisse vorangebracht wird, die aus einer Welt der quasi wunschlosen 
realen Befriedigung hinausführen und einen „Denkapparat“ in Gang setzen, in 
dem individuelle Wünsche entstehen und Handlungsabsichten entwickelt wer-
den können, die diesen Wünschen zuarbeiten.



43

Entkoppeln

Dieser Hiatus, diese Unterbrechung, die den Wunsch, die Vorstellung und das 
Denken anstoßen, sind daran gebunden, dass Handeln einerseits, Vorstellung, 
Wunsch und Denken andererseits, voneinander entkoppelt werden. Eibl drückt 
das so aus:

„Informationen können auf diese Weise von aktuellen Handlungsnotwendigkeiten ab-
gekoppelt und im Sinne einer Vorratshaltung für Handlungsoptionen schematisiert 
werden. So komme es, dass Menschen mit und in großen neuen Bibliotheken von Re-
präsentationen leben, die nicht einfach als wahre Informationen gespeichert werden. 
Es sind die neuen Welten des ‚Das könnte wahr sein‘, ‚Das ist woanders wahr‘, ‚Das 
war einmal wahr‘, des ‚Was andere glauben, sei wahr‘, ‚Wahr nur, wenn ich das tue‘, 
des ‚Nicht wahr hier‘, des ‚Was andere wollen, dass ich glaube, sei wahr‘, des ‚Das wird 
eines Tages wahr sein‘, des ‚Sicher ist es nicht wahr‘, des ‚Was er mir erzählt hat‘, des 
‚Es scheint wahr auf der Basis dieser Behauptung‘ und so weiter und so weiter“ (53).

Auf diese Weise können Menschen also einen Vorrat an bedingten „wahren“ 
Informationen anlegen (S. 54). Sie können sich gemeinschaftlich über die Be-
deutung dieser Informationen abstimmen und gemeinsame Formen (Begriffe) 
über diese Abstimmung entwickeln und diese mit Hilfe verschiedener Medien in 
einem kulturellen Gedächtnis niederlegen. Damit verbunden ist die Notwendig-
keit, aber auch ein Vermögen, diese Informationen auf unterschiedlichste Weise 
aus dem kulturellen Gedächtnis „lesen“ zu können und für die eigene Lebens-
führung einzusetzen.

„Es gibt eine Art von bioanthropologischem Konsens darüber, dass Menschen in be-
sonderem Maße fähig sind, Verhaltensprogramme zu unterbrechen, ihre Bestandteile 
zu entkoppeln, um neue Informationen in die Berechnungen aufzunehmen und alter-
native Verhaltensweisen zu erwägen. Grundsätzlich sind zwar Unterbrechungen auch 
bei höheren Tieren beobachtbar. Man kann sagen, dass die Sollbruchstellen der Ver-
haltensprogramme Erbe unserer Vorfahren sind. Aber eine ganz neue Dimension er-
hält diese Fähigkeit durch die spezifisch menschliche Art der Informationsverwaltung. 
Die Informationen werden in kulturellen Zwischenwelten für den Gebrauch durch 
unser Nervensystem präpariert und aufbewahrt. Auf diese Weise wird das mensch-
liche Verhalten tatsächlich durch einen ständigen Austausch von ererbten Adaptatio-
nen und zwischenweltlichen Informationsangeboten bestimmt“ (57).

Diese Entwicklung einer kulturellen Zwischenwelt wirkt aber auch auf das Be-
wusstsein des Menschen von sich selbst zurück: Über Entkoppeln, die Möglich-
keit probeweise Schlussfolgerungen zu ziehen und über die Emotionen sein Ver-
hältnis zur Welt einzuschätzen, schärfen wir die Selbstwahrnehmung und die 



44

Wahrnehmung einschließlich der Bewertung der Beziehungen zur Welt, in der 
ein Mensch handelt (vgl. 58 f.).

Schließlich versucht Eibl seine kulturelle Perspektive auf das Spiel mit der in-
dividuellen Entwicklung zu verbinden. Er begreift das Spiel junger Kinder als die 
Weise, in der sie beginnen, innezuhalten und gegebene Zweckzusammenhänge zu 
entkoppeln um sie in neue Verbindungen wieder zusammenzusetzen (vgl. S. 164).

Winnicott – Ein Beitrag der Psychoanalyse

Winnicotts Leistung besteht nun darin, diese bislang polaren Sichtweisen des 
Spiels als kulturelles oder als Entwicklungsphänomen aufzubrechen. Stattdessen 
begreift er den kulturellen Prozess als die Weise, die Entwicklung des individuel-
len Weltverhältnisses voranzubringen.

Winnicott (2022) weist an vielen Stelle darauf hin, dass es nicht ausreicht, das 
Spiel aus der Perspektive einer subjektiven Innenwelt zu beschreiben, wie das 
der Psychoanalyse naheliegt. Ebenso reicht eine isolierte kulturelle Betrachtung 
des Spiels, ohne Bezug zur Eigenwelt des Subjekts auch nicht aus. Er fordert eine 
dritte Perspektive, in der das kulturelle Leben ein eigenes Gewicht für die in-
dividuelle Entwicklung bekommt. Das Kind entwickelt sich demnach nicht aus 
inneren Mustern und Notwendigkeiten heraus. Genauso wenig ist der Zugang 
zur äußeren, soziokulturellen Welt lediglich eine unvermeidliche Aufgabe, wenn 
man überleben will. Die Kultur ist keine Zutat zur Entwicklung, sie ist die Ent-
wicklung selbst und hat ihre eigenen Formen der Befriedigung. Sie öffnet einen – 
prinzipiell unendlichen  – potentiellen Raum der Möglichkeiten des Subjekt-
Welt-Verhältnisses, der weit über vorstrukturierte Entwicklungsmöglichkeiten 
hinausgeht. Die Weise dieser Teilnahme ist mit dem Spiel angelegt.

„Um einen bestimmten Ort für das Spielen anzugeben, habe ich einen potentiellen 
Raum zwischen Kleinkind und Mutter postuliert. Dieser potentielle Raum unterschei-
det sich je nach den Lebenserfahrungen des Kindes in der Beziehung zur Mutter oder 
Mutterfigur außerordentlich. Diesem potentiellen Raum stelle ich gegenüber die in-
nere Welt (einschließlich der Beziehung zwischen Leib und Seele) und die eigentliche 
oder äußere Realität (die ihre eigenen Dimensionen hat und objektiv erfasst werden 
kann und die konstant bleiben, auch wenn sie dem Beobachter – je nach seiner inne-
ren Verfassung – unterschiedlich erscheinen mag“ (Winnicott, 2022; S. 52).

Nach Winnicott entwickelt sich dieser potentielle Raum zwischen einer inneren 
und einer äußeren Welt in der Beziehung zwischen Mutter und Kind. Die Model-
le der Beziehungen zwischen Mutter und Kind werden auf die Beziehungen zur 
sozialen und schließlich zur kulturellen Umwelt übertragen. Das bedeutet, dass 
das Kleinkind mütterliche Fähigkeiten internalisiert, anders ausgedrückt, eine 



45

hinreichend gute Mutter(-figur) verinnerlicht. Dadurch versetzt es sich selbst in 
die Lage, sich einer eigengesetzliche Wirklichkeit zu anzuverwandeln (akkom-
modieren) bzw. diese für sich zu assimilieren. Indem es dies tut, differenzieren 
sich diese Fähigkeiten einerseits entlang den Herausforderungen der gegebenen 
Wirklichkeiten. Andererseits kann es sich immer mehr Bereiche der kulturellen 
Welt für sich erschließen und in seine Möglichkeitsraum einbeziehen.

Winnicott schlägt also eine Brücke von einer psychoanalytischen Theorie, die 
sich ausschließlich an den individuellen zwischenmenschlichen Beziehungen und 
ihren Schicksalen ausrichtet, zu den Beziehungen, die jeder Mensch mit seiner 
soziokulturellen Mitwelt unterhält. Man kann seinen Gedanken auch anders aus-
drücken: Für das Baby besteht die Umwelt zunächst gänzlich aus seiner Mutter 
und dem, was sie an Welt Schritt für Schritt in diese Sphäre einbringt. Gelingen 
diese Beziehungen befriedigend, kann sich das Kind nach dem Modell der Mutter 
immer mehr der Welt gegenüber öffnen und sich selbst einen Raum schaffen, in 
dem es seine Beziehungen zur äußeren Welt weiter entfaltet, den intermediären 
Bereich, von Winnicott auch Möglichkeits- oder potentieller Raum genannt. Der 
Gebrauch eines Übergangsobjektes zeigt an, wann ein Kind dazu bereit ist.

Mit dieser Sicht auf das Spielgeschehen löst sich Winnicott von einem aus-
schließlich therapeutischen Blickwinkel auf das soziale Geschehen und schlägt 
eine Verbindung zur realen Lebenswelt vor, die auch die Beziehungen zu kultu-
rellen Artefakten einschließt. Über diese Brücke knüpft das individuelle inter-
mediären Geschehen an ein kulturelles an.

Es ist Winnicotts Verdienst, dabei folgende Aspekte herausgehoben zu haben:

	y Gegenüber einer rein kognitiven Ausdeutung der Beziehungen zwischen dem 
Individuum und seiner Wirklichkeit, wie sie zur gleichen Zeit prominent von 
Piaget (u. a. 1992) betrieben wurde, hat er das gesamte Beziehungsgeschehen 
einbezogen. Es war nicht mehr in einzelne Funktionen aufgeteilt – kognitiv, 
sozial, emotional, kulturell usw. –, sondern musste als ein komplexes szeni-
sches Ereignis aufgefasst werden. Dadurch hebt sich diese Auffassung von al-
len funktionsorientierten Spieldeutungen ab.

	y Zum zweiten hat er das Spiel auch nicht auf eine emotionale Funktion (im 
Gegensatz zu Piagets kognitiver Funktion) eingeengt. Indem Winnicott aus-
drücklich den Bezug zu Dingen und alltäglichen Handlungen einschloss, 
dachte er über isolierte therapeutische Heilungsaspekte des emotionalen Be-
ziehungsgeschehens hinaus und wendete sich damit gegen eine therapeutische 
Vereinnahmung des Kinderspiels. Genau genommen geht es ihm nicht um 
Spiel als therapeutischem Verfahren, sondern um Therapie, die die individuelle 
Spielfähigkeit, und damit die komplexe Regulierfähigkeit wieder ins Lot bringt.

	y Zum dritten hat er dabei dem Spiel die Aufgabe zugewiesen, den Raum für 
das vielgliedrige Zusammenwirken zwischen subjektiver Innenwelt und 
der Welt draußen zu regulieren. Spiel scheint die Weise zu sein, komplexe 



46

Zusammenhänge aufeinander abzustimmen. Winnicott baut damit eine Brü-
cke zu den vielfältigen kulturellen Spieldeutungen, die das Spiel als einen Ort 
der subjektiven Autonomie, der Freiheit und der Kreativität herausheben.

Damit eine wechselseitige Äquilibration in den Inszenierungen gelingen kann, 
bedarf es eines Bereiches, in dem die Grenzen der inneren Welt und der äußeren 
gelockert sind und flexibel neu eingerichtet werden können. (vgl. w. o. die Über-
legungen zum Hiatus). Dazu müssen sie in einem fiktionalen Raum von den Bin-
dungen an die Grenzen der inneren und der äußeren Welten gelöst werden. Es 
muss zudem einen Übergang geben von der Welt, in der gehandelt wird und in 
der Ereignisse konkrete Folgen haben, in eine Welt, die diese auf einer virtuellen 
Ebene vertritt, wo die Realitätsgrenzen für eine gewisse Zeit aufgehoben werden 
können. Um diesen imaginären Raum virtuellen Handelns (wir nennen das Den-
ken) nicht zu stören, muss er sozial geschützt werden.

Ich möchte  – darüber hinaus  – auf eine weitergehende Konsequenz in 
Winnicotts Denkansatz hinweisen. Mit dem Konzept des intermediären Ge-
schehens ersetzt er eine polare Sichtweise  – innen:außen, Subjekt:Objekt, In-
dividuum:Kultur  – durch eine prozessuale. Das Konzept des intermediären 
Geschehens lenkt das Augenmerk auf Struktur, Prozess und Gestaltung des Be-
ziehungsgeschehens und wird dadurch anschlussfähig an zeitgenössische Inter-
pretationen von Prozessen lebendiger Organismen, im Unterschied zu kausalen 
(physikalisch gedachten) Mechanismen. Er verlagert das wissenschaftliche Inter-
esse von einer individuell und soziokulturell vorweg gestalteten Subjekt-Objekt-
Welt auf eine Prozesswelt, in der Subjekte, Objekte samt ihren Möglichkeiten und 
Problemen erst hervorgebracht werden.

Diesen Gesichtspunkt möchte ich wenigsten kurz vertiefen, bildet er meiner 
Meinung nach doch eine wesentliche Brücke, die das Winnicott’sche Verständnis 
von Psychoanalyse mit einer zeitgenössischen Diskussion um die Komplexität 
und Dynamik von Lebensprozessen verbindet. Sie scheint mir den Kern einer 
erkenntnistheoretische Wende zu bilden, die uns hilft, die ökologischen Dimen-
sionen und Problemstellungen unserer Wissenschaftskultur besser zu verstehen. 
Der Kürze halber nenne ich sie die Perspektive des Dazwischen.

Dazwischen: Stabile Ungleichgewichte

Piaget (2001/2) hat die Beziehung zwischen dem Subjekt und seiner äußeren Welt 
als einen komplexen Prozess von Akkommodation, Assimilation und Äquilibrat-
ion beschrieben. Im Prozess der Akkommodation passt sich das Subjekt den Struk-
turen des Objekts an. In der Assimilation wird das Objekt so (um-)strukturiert, 
dass es von den kognitiven Schemata auch erfasst werden kann. Das Abwägen 



47

zwischen diesen beiden Prozessen nennt Piaget dann Äquilibration. Damit hat 
er drei grundlegende Konzepte beschrieben, die ein kausales Verhältnis zwischen 
Subjekt und Objekt überwinden. An seine Stelle setzt er ein komplexes Wechsel-
verhältnis zwischen Innen und Außen, das sowohl der subjektiven Innenwelt, wie 
der objektiven Außenwelt jeweils eigene Prozesse und Dynamiken zugesteht, die 
in einem Prozess der Äquilibration aufeinander abgestimmt werden.

Wir sprechen heute von jeweils eigenen systemischen Zusammenhängen, 
die sich wechselseitig stabilisieren. Reichholf (2008) nennt sie stabile Ungleich-
gewichte – im Gegensatz zu Piagets Äquilibrationsverständnis. Es sind Formen 
einer dynamischen Stabilität, wie sie z. B. unser Gleichgewicht in jedem Augen-
blick herstellt, wenn wir uns aufrecht bewegen: Die Stabilität ist nicht an einen 
fixierten Zustand gebunden, sondern muss in jedem Moment der Bewegung 
neu abgestimmt werden. Gelingt das nicht, bricht der Mensch zusammen. Die 
Welt lebender Organismen beruht in weiten Bereichen auf solchen dynamischen 
Gleichgewichten stabilisierter Instabilität. Sie ersetzen im Bereich des Lebens 
mechanische Kausalitätsvorstellungen durch komplexe, anpassungsfähige Wech-
selverhältnisse. Mechanische Kausalitätsvorstellungen lassen zwischen Ursache 
und Wirkung keine Spielräume zu. Sie sind gleichsam autoritär. Assimilation und 
Akkommodation dynamischer Wechselverhältnisse hingegen können auf Unvor-
hergesehenes reagieren und auch vielgestaltige Formen von Äquilibrationen bzw. 
stabilen Ungleichgewichten hervorbringen. Sie bilden deshalb die Voraussetzung 
für Kreativität. Das neuronale System ist vermutlich das komplexeste System, das 
durch solche stabilen Ungleichgewichte reguliert wird.

7	 Die These

Um nach diesen Überlegungen zu verschiedenen Weisen des Dazwischen meine 
Eingangsthese wieder aufzugreifen, will ich nun die unterschiedlichen Gedan-
kenfäden zusammenfassen und miteinander verbinden.

Erfahrungslernen

Ich gehe aus von einem Erfahrungslernen, das in seiner spezifisch menschlichen 
Genese mit der Geburt beginnt. Dieses Lernen unterscheidet sich vom systemati-
schen Lernen, welches ausschließlich über das Bewusstsein erfolgt:

	y Es ist komplex. Das meint, dass es in einen Handlungskontext eingebettet ist. 
Denken, Handeln, soziale Beziehungen und emotionale Einschätzung bilden 
dabei eine Einheit.



48

	y Es ist integriert. Es wird nicht nur ein isoliertes funktionales Können und 
Wissen erworben. Vielmehr verändert sich das gesamte Ereignismuster einer 
Handlungspraxis.

	y Es ist zirkulär. Durch ständige Rückkopplungsschleifen mit einer Handlungs-
praxis wird es immer wieder auf seine Stimmigkeit im Kontext einer kulturel-
len Lebenspraxis überprüft.

	y Es ist genetisch. Vorangegangene Erfahrungen bilden den Ausgangspunkt für 
Variationen und neue Entwürfe. Seine Entwicklung erfolgt nicht linear und 
zweckorientiert. Sie gleicht einem Evolutionsprozess, der sich den gegebenen 
Aufgabenstellungen immer mehr annähert.

	y Ihm liegt immer eine Handlungspraxis in einem gegebenen Lebensumfeld 
zugrunde und wird durch sie überprüft.

Das Bewusstsein kann, sobald es entwickelt ist, diesen Lernprozess unterstützen. 
Seine biographischen Anfänge liegen aber zeitlich und systematisch davor. Das 
bedeutet, es gibt einen Weg, der vom unbewussten Handeln zum denkenden Be-
wusstsein führt. Diesen Weg muss jedes Individuum für sich finden und erfinden.

Vier Körper

Ich habe versucht diesen Weg, sowie seine entscheidenden Wendepunkte durch 
das Modell der vier Körper darzustellen. Jeder Übergang zum nächsten Körper 
bedeutet, dass eine neue Systemebene integriert wird, welche die Flexibilität 
das Handelns und Denkens differenziert und in die soziokulturellen Gepflo-
genheiten der jeweiligen Lebenswelt einbettet. Das bedeutet aber auch, dass es 
immer noch der gleiche Körper ist, der auf diese Weise durch neue Wahrneh-
mungs-, Handlungs- und Denkweisen erweitert wird. Das möchte ich dadurch 
ausdrücken, dass ich für alle diese Wandlungspunkte den Begriff des Körpers 
beibehalte.

Diese Metamorphosen des Körpers legen einen Wendepunkt im menschli-
chen Wahrnehmen, Handeln und Denken frei, den wir nicht übersehen können, 
den wir bisher als Prozess allenfalls ansatzweise begreifen. Es ist der Sprung der 
vom konkreten Handeln in die virtuelle Vorstellungswelt des menschlichen Geis-
tes führt. Ich habe ihn Virtualisierung genannt. Dieser Begriff bezeichnet diesen 
Sprung, ohne ihn mit dem Begriff des Geistes zu überfrachten, der letztlich im-
mer in einer separaten Geisteswelt endet, die vom Körper getrennt und in der 
Descarte’schen Tradition als ein virtuelles Eigenwesen vorgestellt wird. Ich pos-
tuliere keinen unabhängigen menschlichen Geist, sondern einen Übergang, der 
von einem konkret handelnden zu einem virtuell handelnden Körper führt.



49

Inszenierung und Übertragung

Unter dem Begriff der Inszenierung habe ich nun den psychoanalytischen Ge-
danken einer emotionalen Beziehungswelt und den Piaget’schen Gedanken der 
Äquilibration kognitiver Assimilations- und Akkommodationsschemata zusam-
mengeführt. Das hat Folgen für das Lernverständnis:

	y Lernen ist nicht nur eine Angelegenheit geeigneter kognitiver Äquilibrations-
prozesse, sondern auch der Balance situativer Inszenierung von Beziehungen.

	y Es verliert seinen objektiven Status und wird zu einem Problem der Bezie-
hungsgestaltung als Modifikation und/oder Modulation von Inszenierungen.

	y Lernprozesse sind deshalb zwar sozial und kulturell abgestimmt, im Kern 
aber ohne den Anteil des subjektiven Beziehungsgeschehens nicht zureichend 
beschreibbar.

	y Solange Lernprozesse noch nicht durch Sprache vermittelt werden, ist das 
Verständnis der jeweiligen situativen Inszenierung die wichtigste Vorausset-
zung dafür, Lernprozesse pädagogisch modifizierend mitzugestalten.

	y Ausgangspunkt für Lernprozesse ist die Übertragung und Modifizierung von 
Mustern vergangener Erfahrungen in eine neue, vergleichbare Situation.

Der intermediäre Bereich

Erfasst man Lernprozesse als subjektive, sozial und kulturell regulierte Be-
ziehungsprozesse, dann benötigt jeder Mensch einen Bereich, in dem die In-
szenierungen von Beziehungen individuell gestaltet und umgestaltet werden 
können.

Der intermediäre Bereich kann nun als Raum verstanden werden, in dem 
diese Inszenierungen vergegenwärtigt, neu justiert und gegebenenfalls auch neu 
entworfen werden können. In der oben skizzierten erweiterten Fassung spannt er 
einen Bogen von neuronalen zu kulturellen Systemen. Er markiert zudem Um-
schlagpunkte, an denen ein zusätzliches Verarbeitungssystem eingefügt wird: der 
genetische, der emotional-sensorische, der virtuell-repräsentative Bereich und 
die kulturelle Symbolwelt.

Das Beispiel

In dem Beispiel bewegen sich die Kinder teilweise im Bereich des kulturellen 
Körpers (z. B. sich über die Lache schwingen, Entchen aus Ton gestalten; in einer 



50

früheren Terminologie habe ich das Denken durch Handeln genannt; vgl. Schä-
fer, 2016), des imaginären Körpers (das Enten-/Familienspiel; Denken durch 
Gestalten) und des symbolischen Körpers (bei allem, wo sich die Kinder dabei 
sprachlich ausdrücken; sprachliches Denken). Ohne eine erkennbare Systematik 
wechseln sie „wild“ zwischen diesen Spielformen. Sie spielen mit diesen konkre-
ten und virtuellen Handlungsformen. Dabei explorieren sie deren Möglichkei-
ten und Reichweiten indem sie diese ausdehnen, mit anderen kombinieren und 
gleichzeitig versuchen, neue Wirklichkeitsszenen zu entwerfen. Wechsel zwi-
schen kulturellem und virtuellem Körper werden in den unterschiedlichsten und 
zuweilen konkurrierenden Spielideen erkennbar, die miteinander abgestimmt 
werden müssen. Grundsätzlich muss nicht geklärt werden, ob man sich nun in 
Handlungsspielräumen bewegt, oder in solchen der Vorstellung und der Phan-
tasie. Wichtig ist nur, dass in beiden Bereichen die Grenzen zwischen den kind-
lichen Akteuren und der gegebenen kulturellen Umwelt so gelockert sind, dass 
sie sich gegenseitig modifizieren können.

Damit komme ich

Zurück zu meiner These

Vor dem Hintergrund dieser Beispiele und Überlegungen kann ich meine Ein-
gangsthesen jetzt neu formulieren und erweitern

	y Ich gehe davon aus, dass im Spiel ein Raum geschaffen wird, in dem, zum 
einen, der kulturelle Handlungskörper, der virtuelle und der symbolische 
Körper in ihren situativen Möglichkeiten entstehen.

	y Ferner geht es um die Übergänge zwischen diesen Bereichen selbst, zwi-
schen Handeln, Imagination und sprachlichem Abgleich. Die Präzisierung 
meiner These lautet daher: Im Spiel werden die Übergänge zwischen dem 
kulturellen Handlungskörper, dem virtuellen und dem symbolischen Kör-
per eingerichtet, in ihren Möglichkeiten exploriert und stabilisiert. Das 
Spiel wäre damit Dreh- und Angelpunkt für die Entstehung des kulturellen 
Handlungskörpers und seiner Weiterentwicklung in virtuelle und symboli-
sche Welten.

	y Schließlich werden, drittens, diese Übergänge  – Handeln, Imaginieren, 
Symbolisieren und umgekehrt – als dauerhafte Handlungs- und Denkverfah-
ren eingerichtet. Damit wird der Grundstein gelegt, dass auch die kulturelle 
Welt durch den sozialen Abgleich individueller Spielformern um neue Arte-
fakte bereichert wird.



51

Spiel erbringt also mehrere Leistungen

	y Die Entwicklung der drei Körper in einem Spielbereich erlaubt dem Indivi-
duum eine wechselseitige Äquilibration zwischen inneren und äußeren Wirk-
lichkeiten. Das ist die individuelle Funktion des Spiels.

	y Über die Verbindung der analogen Vorstellungswelt mit der beim Kind sich 
ab dem zweiten Lebensjahr entwickelnden symbolischen (Sprach-)Welt, 
können diese individuellen simulierten Weltentwürfe mit den sozial gül-
tigen kulturellen abgeglichen werden. Sie tragen aber auch auf diese Weise 
dazu bei, dass aus den individuellen Prozessen über diesen Abgleich neue 
Aspekte kultureller Weltentwürfe hervorgehen. Das ist die kulturelle Funk-
tion des Spiels

	y Dass dieses Spiel bei jungen Kindern so dominant ist, lässt sich nun dadurch 
erklären, dass sie ja noch die Dimensionen ihrer kulturellen Lebenswelt ken-
nen und mit ihnen umgehen lernen. Sie sind für sie – individuell gesehen – 
neu. Sie spielen, um sich diese zu assimilieren und sich an sie zu akkommo-
dieren. Aber das Gesagte gilt nicht nur für junge Kinder. Es trifft auch auf 
alle Prozesse zu, die uns später die Welt nicht in ihren bereits entwickelten 
kulturellen Schemata vor Augen führen, sondern wo wir Wahrnehmungen 
machen, die für uns neu und unbekannt sind. Wir erproben sie, indem wir 
mit ihnen spielen – wir nennen das manchmal auch Improvisieren oder ex-
plorieren. Das ist die kreative Funktion des Spiels.

Wenn diese Thesen stimmen, dann spielen also Kinder vor allem dann, wenn sie 
selbstbestimmt ihr Verhältnis zur soziokulturellen Welt entwickeln und erwei-
tern. Wir alle spielen aber auch da, wo wir uns in Bereiche kulturellen Neulands 
begeben und sie aus eigener Initiative für uns erschließen.

Diese These bedarf einer Abgrenzung. Natürlich verändern wir unser Welt-
verhältnis auch, wenn wir durch äußere Umstände dazu gezwungen werden. 
Der Unterschied besteht darin, dass wir uns dann oftmals anpassen müssen, 
ohne unsere subjektiven Welten dabei verändern zu können oder auch zu wol-
len. Wir erleben uns dann in einem Kontext, der uns bedeutungslos, fremd 
oder falsch erscheint.

Meine These hat also drei Ebenen

	y Kinder etablieren im Spiel den wechselseitigen Gebrauch des kulturellen und 
des virtuellen Körpers, um sich in ihre Kultur hineinzuleben.



52

	y Erwachsene brauchen einen solchen Spielbereich, wenn sie sich, über ihre im-
pliziten soziokulturellen Denkformen hinaus, Erfahrungen öffnen, die für sie 
selbst und vielleicht auch innerhalb ihres soziokulturellen Rahmens neu sind.

	y Die kulturelle Welt braucht solche Spielfelder, in denen Individuen in Reso-
nanz mit ihrer sozialen Mitwelt neue kulturelle Artefakte entwickeln.

8	 Schluss

Vor diesem Hintergrund verstehe ich nun einerseits die vielzitierte These Schillers 
aus dem 15. der ästhetischen Briefe (2000): „Der Mensch spielt nur, wo er in voller 
Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt“ 
und – so ließe sich nun fortsetzen – sich dem Reichtum der Entwicklungsmög-
lichkeiten seiner realen und virtuellen Welten (einem Raum der Freiheit) öffnet.

Auf der anderen Seite klärt sich auch die Bedeutung des Spiels für die Psy-
chotherapie: Wo traumatisierende Ereignisse unser Denken als Übertragung und 
Variation erfolgreicher Handlungsmodelle in neue Situation blockieren, wäre es 
ein Therapieziel, diese Spielfähigkeit wiederherzustellen. Der Prozess der Men-
talisierung, den ich dazu (in Schäfer, 2014 b) untersucht habe, wäre ein mög-
licher Weg, Spielformen – ausgehend von Anna Freud (1968) oder Hans Zulli-
ger (1952) – als Spieltherapie einzusetzen, um die, durch fixierte Übertragungen 
stillgelegte, Spielfähigkeit wieder herzustellen, ein anderer. Jedenfalls legen die 
Überlegungen in diesem Beitrag nahe, dass die allgemeine kulturelle Bedeutung 
des Spiels und seine therapeutischen Einsatzmöglichkeiten auf diese Weise mit-
einander verbunden werden können.

Wenn diese Überlegungen stimmen, dann wird auch eine dritte Möglichkeit 
des Spielens verständlicher: Wenn wir einen Bereich haben, in dem Handlungs- 
Vorstellungs- und Denkgrenzen gelockert sind, wenn dieser Bereich zudem sozial 
und gesellschaftlich geschützt ist, dann können wir diesen Bereich auch benutz-
ten, wenn wir uns von den Anstrengungen der wechselseitigen Realitätsanpassun-
gen erholen wollen. Wir können diesen Bereich der Entbindung genießen.

Schließlich möchte ich noch einen spekulativen Gedanken anfügen: Lässt 
sich der menschliche Geist nicht aus seiner transzendentalen Scheinexistenz be-
freien, wenn wir ihn als eine menschliche Tätigkeit begreifen, die ihm aus seiner 
biographischen Genese heraus zuwächst, wenn er das Vermögen entwickelt, sich 
die Welt (und sich selbst) vorzustellen und mit diesen Vorstellungen zu spielen?

Dies scheinen mir vier gute Gründe zu sein, das Spiel aus dem pädagogischen 
Kümmerdasein, als Spielverkleidung für unangenehme pädagogische Kompe-
tenztrainings missbraucht zu werden, herauszuholen und ins Zentrum (früh-)
pädagogischer Bildungsprozesse zu stellen. Spielen als selbstorganisiertes Ler-
nen, hier öffnet sich der pädagogischen Forschung noch ein weites Feld.



53

Literatur

Bally, G. (1966). Vom Spielraum der Freiheit. Basel & Stuttgart: Schwabe.
Barthes, R. (1981). Das Reich der Zeichen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Barthes, R. (1989). Die helle Kammer: Bemerkungen zur Photographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Bateson, G. (1982). Geist und Natur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Bilgi, O., Huf, C., Kluge, M., Stenger, U., Stieve, C., & Wehner, U. (Hrsg.) (2024). Zur Verwobenheit von 

Natur und Kultur. Weinheim & Basel: Beltz Juventa.
Bion, W. R. (1962). Learning from experience. London: William Heinemann.
Blaschke-Nacak, G., Stenger, U., & Zirfas, J. (Hrsg.) (2018). Pädagogische Anthropologie der Kinder. 

Weinheim & Basel: Beltz Juventa.
Bock, C. (2014). Ein integrierter Ansatz zur Beschreibung und Analyse genetisch-epigenetischer Zell-

zustände. In  V.  Lux  & T.  Richter (Hrsg.), Kulturen der Epigenetik: Vererbt, codiert, übertragen 
(S. 135–150). Berlin: De Gruyter.

Brinkmann, M., & Stenger, U. (Hrsg.) (2019). Leib – Leiblichkeit – Embodiment: Pädagogische Pers-
pektiven auf eine Phänomenologie des Leibes. Wiesbaden: Springer.

Brinkmann, M., Türstig, J., & Weber-Spanknebel, M. (Hrsg.) (2019). Leib – Leiblichkeit – Embodi-
ment. Wiesbaden: Springer VS.

Carroll, S. B. (2008). Evo Devo – Das neue Bild der Evolution. Berlin: University Press.
Damasio, A. (1995). Descartes’ Irrtum. München: List.
Damasio, A. (2012). Self comes to mind. London: Vintage Books.
Dörr, M., & Göppel, R. (Hrsg.) (2003). Bildung der Gefühle. Gießen: Psychosozial-Verlag.
Edelman, G. M. (2004). Das Licht des Geistes: Wie Bewusstsein entsteht. Düsseldorf & Zürich: Walter.
Eibl, K. (2009). Kultur als Zwischenwelt: Eine evolutionsbiologische Perspektive. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Freud, A. (1968). Wege und Irrwege in der Kinderentwicklung. Stuttgart: Klett.
Fröbel, F. (1982). Ausgewählte Schriften (H. Heiland, Hrsg.; Bd. 3: Vorschulerziehung und Spieltheo-

rie; Bd. 4: Die Spielgaben). Stuttgart: Klett-Cotta.
Fuchs, T. (2009). Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Stuttgart: Kohlhammer.
Gaddini, E. (2015). „Das Ich ist vor allem ein körperliches“  – Beiträge zur Psychoanalyse der ersten 

Strukturen. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.
Gehlen, A. (2016). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Frankfurt a. M.: Klostermann.
Groos, K. (1896). Die Spiele der Tiere. Jena: Gustav Fischer.
Groos, K. (1899). Die Spiele der Menschen. Jena: Gustav Fischer.
Grunwald, M. (2017). Homo hapticus: Warum wir ohne Tastsinn nicht leben können. München: Droemer.
Huizinga, J. (1956). Homo ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 

Taschenbuch.
Jablonka, E., & Lamb, M. J. (2006). Evolution in four dimensions. Cambridge, MA & London: MIT Press.
Keller, H. (2019). Mythos Bindungstheorie. Weimar: Verlag das Netz.
Klein, M. (2011). Das Seelenleben des Kleinkindes. Stuttgart: Klett-Cotta.
Koukkou, M., Leutzinger-Bohleber, M., & Mertens, W. (Hrsg.) (1998). Erinnerung von Wirklichkeiten: 

Psychoanalyse und Neurowissenschaften im Dialog. Stuttgart: Verlag Internationale Psychoanalyse.
Kreuzer, T. F., Langnickel, R., Behringer, N., & Link, P.-C. (Hrsg.) (2024). Psychoanalytische Pädago-

gik: Perspektiven auf das kindliche Spiel. Opladen, Berlin & Toronto: Barbara Budrich.
Lakoff, G., & Johnson, M. (2011). Leben in Metaphern: Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern. 

Heidelberg: Carl Auer.
Langer, S. K. (1984). Philosophie auf neuem Wege: Das Symbol im Denken, im Ritus und in der Kunst. 

Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch.
Lepenies, A., Nunner-Winkler, G., Schäfer, G. E., & Walper, S. (1999). Kindliche Entwicklungspotentia-

le. München: Deutsches Jugendinstitut.
Leutzinger-Bohleber, M., Pfeifer, R., & Röckerath, K. (1998). Wo bleibt das Gedächtnis? Psychoana-

lyse und Embodied Cognitive Science im Dialog. In M. Koukkou, M. Leutzinger-Bohleber, & 
W. Mertens (Hrsg.), Erinnerung von Wirklichkeiten: Psychoanalyse und Neurowissenschaften im 
Dialog (S. 517–588). Stuttgart: Verlag Internationale Psychoanalyse.

Loch, W. (1972). Zur Theorie, Technik und Therapie der Psychoanalyse. Frankfurt a. M.: Fischer.
Lorenzer, A. (1970). Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



54

Lux, V., & Richter, T. (Hrsg.) (2014). Kulturen der Epigenetik: Vererbt, codiert, übertragen. Berlin: 
De Gruyter.

Machleidt, W. (1998). Spurensuche: Vom Gefühl zur Erinnerung. In  M.  Koukkou, M.  Leutzinger-
Bohleber, & W. Mertens (Hrsg.), Erinnerung von Wirklichkeiten: Psychoanalyse und Neurowissen-
schaften im Dialog (S. 462–516). Stuttgart: Verlag Internationale Psychoanalyse.

Mahler, M. S., Pine, F.,  & Bergman, A. (2008). Die psychische Geburt des Menschen: Symbiose und 
Individuation. Frankfurt a. M.: Fischer.

Mannoni, M. (1972). Das zurückgebliebene Kind und seine Mutter. Freiburg im Breisgau & Olten: Walter.
Nelson, K. (1996). Language in cognitive development. Cambridge: Cambridge University Press.
Piaget, J. (1992). Biologie und Erkenntnis. Frankfurt a. M.: Fischer.
Piaget, J. (2001/2002). Nachahmung, Spiel und Traum (Bd. 5). Stuttgart: Klett-Cotta.
Roth, G. (1994). Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Sacks, O. (1997). Die Insel der Farbenblinden. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Sacks, O. (2011). Das innere Auge. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Schäfer, G. E. (1999). Sinnliche Erfahrung bei Kindern. In A. Lepenies, G. Nunner-Winkler, G. E. Schä-

fer,  & S.  Walper (Hrsg.), Kindliche Entwicklungspotentiale (S. 135–290). München: Deutsches 
Jugendinstitut.

Schäfer, G. E. (2003). Die Bedeutung emotionaler und kognitiver Dimensionen bei frühkindlichen 
Bildungsprozessen. In  M.  Dörr  & R.  Göppel (Hrsg.), Bildung der Gefühle (S. 77–90). Gießen: 
Psychosozial-Verlag.

Schäfer, G. E. (2016). Denkformate. TPS – Theorie und Praxis der Sozialpädagogik, 2016/8, 16–21.
Schäfer, G. E. (2018). Über die Bildung der kulturellen Natur des Kindes. In  G.  Blaschke-Nacak, 

U. Stenger, & J. Zirfas (Hrsg.), Pädagogische Anthropologie der Kinder (S. 36–54). Weinheim & 
Basel: Beltz Juventa.

Schäfer, G. E. (2019a). Körpergeist. In M. Brinkmann, J. Türstig, & M. Weber-Spanknebel (Hrsg.), 
Leib – Leiblichkeit – Embodiment (S. 93–119). Wiesbaden: Springer VS.

Schäfer, G. E. (2019b). Bildung durch Beteiligung. Weinheim & Basel: Beltz Juventa.
Schäfer, G. E. (2020). Bildung mit Bergpanorama – Ein Kindergarten im Wald. TPS – Theorie und 

Praxis der Sozialpädagogik, 2020/8, 8–11.
Schäfer, G. E. (2021). Bedeutung von Alltagserfahrung in der frühkindlichen Bildung. Verfügbar 

unter: https://www.kita-fachtexte.de/de/fachtexte-finden/bedeutung-von-alltagserfahrung-in-der-
frühkindlichen-bildung

Schäfer, G. E. (2023). Über Beteiligung [Vortrag]. International Conference „Participation in Social 
Work“, Brandenburgische Technische Universität Cottbus, 01.06.2023. Publikation in Vorbereitung.

Schäfer, G. E. (2024a). NaturKultur oder: Von der Evolution des (kindlichen) Akteurs. In O. Bilgi, 
C. Huf, M. Kluge, U. Stenger, C. Stieve, & U. Wehner (Hrsg.), Zur Verwobenheit von Natur und 
Kultur (S. 73–92). Weinheim & Basel: Beltz Juventa.

Schäfer, G. E. (2024b). Gedankenspiele. In T. F. Kreuzer, R. Langnickel, N. Behringer, & P.-C. Link 
(Hrsg.), Psychoanalytische Pädagogik: Perspektiven auf das kindliche Spiel (S. 39–55). Opladen, 
Berlin & Toronto: Barbara Budrich.

Scheuerl, H. (1990). Das Spiel: Untersuchungen über sein Wesen, seine pädagogischen Möglichkeiten 
und Grenzen (Überarb. Neuausg.). Weinheim: Beltz.

Schiller, F. (2000). Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. Ditzingen: 
Reclam.

Singer, W. (2003). Ein neues Menschenbild. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Stern, D. N. (1985). The interpersonal world of the infant: A view from psychoanalysis and developmen-

tal psychology. New York: Basic Books.
Sutton-Smith, B., & Avedon, E. M. (2015). The study of games. Ishi Press. Verfügbar unter: https://

openlibrary.org/publishers/Ishi_Press_International
Tomasello, M. (2003). Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.
Traxl, B. (Hrsg.) (2016). Körpersprache, Körperbild und Körper-Ich. Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.
Whitehead, A. N. (2000). Kulturelle Symbolisierung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Whitehead, A. N. (2001). Denkweisen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Winnicott, D. W. (2022). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Zulliger, H. (1952). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Eschborn: Verlag Dietmar Klotz.

https://www.kita-fachtexte.de/de/fachtexte-finden/bedeutung-von-alltagserfahrung-in-der-frühkindlich
https://www.kita-fachtexte.de/de/fachtexte-finden/bedeutung-von-alltagserfahrung-in-der-frühkindlich
https://openlibrary.org/publishers/Ishi_Press_International
https://openlibrary.org/publishers/Ishi_Press_International


Teil II  
Heil- und sonderpädagogische 
Zugänge 



56

Kindliches Spiel und der Erwerb des 
Mentalisierens in der frühen Kindheit

Nicola-Hans Schwarzer und Stephan Gingelmaier

Dieser Beitrag skizziert die Entwicklung kindlicher Mentalisierungsfähigkeiten im Alter von 

null bis sechs Jahren und beleuchtet die Relevanz phasentypischer Spielformen innerhalb 

dieses Prozesses. In den frühen Lebensmonaten legen Greif- und Mundspiele den Grund-

stein für erste Kontingenzerfahrungen und den Aufbau sekundärer Repräsentanzen. Ab 

dem neunten Monat initiieren einfache soziale Spiele wie Peekaboo oder Klatschspiele 

ein basales Verständnis von Intentionen. Im Kleinkindalter entwickeln symbolische Rollen-

spiele (z. B. die Pflege und das Versorgen von Puppen) erste Perspektivwechsel, während 

im Vorschulalter kooperative Regel- und Fantasiespiele komplexeres Mentalisieren erpro-

ben. Innerhalb dieses Entwicklungsprozesses kommt der mentalisierenden Bezugsperson 

eine zentrale Rolle zu. Sie fungiert im kindlichen Spiel als responsives Gegenüber und 

beeinflusst die Entwicklung der kindlichen Mentalisierungsfähigkeit beispielsweise durch 

Affektspiegelungen.

1	 Zur Errungenschaft des kindlichen Mentalisierens

Die Mentalisierungsfähigkeit ist Kernmerkmal des Mentalisierungskonzepts, das 
seit den 1990er Jahren von Peter Fonagy und Mary Target entwickelt wird (Fona-
gy, Steele, Steele, Moran, & Higgitt, 1991) und Beiträge verschiedener Disziplinen 
(z. B. relationale Psychoanalyse, Neurowissenschaften, soziale Kognitionstheorie, 
Bindungstheorie, Kulturanthropologie) in einer umfassenden entwicklungspsy-
chologischen Theorie vereint (Allen, Fonagy,  & Bateman, 2011). Mentalisieren 
bezeichnet die sich ab dem frühen Kindesalter entwickelnde Fähigkeit, mentale 
Zustände wie Emotionen, Gedanken oder Überzeugungen bei sich selbst und an-
deren Menschen wahrzunehmen, über diese nachzudenken und sie als Ursache 
für menschliches Verhalten erkennen zu können (Fonagy, Gergely, Jurist, & Target, 
2015a). Hierbei umfasst Mentalisieren selbstbezogene Komponenten wie Selbst-
reflexion und Emotionsregulation sowie interpersonelle Komponenten wie Empa-
thie und Perspektivwechsel (Luyten, Campbell, Allison, & Fonagy, 2020). Damit ist 
Mentalisieren eine grundlegende psychische und sozial-kommunikative Errungen-
schaft, die – beginnend bereits im frühen Neugeborenenalter – auf Basis sensitiver 
Interaktionen mit engen Bezugspersonen zunächst entwickelt werden muss und 
der insbesondere im Hinblick auf die psychosoziale Entwicklung des Kindes eine 
zunehmende Bedeutsamkeit unterstellt wird (Allen et al., 2011; Luyten et al., 2020).



57

Diese Annahme aufgreifend bestätigen Studien, dass die eingeschränk-
te Fähigkeit, eigenes psychisches Erleben und das psychische Erleben anderer 
Personen wahrnehmen und bedenken zu können, eine Fülle von sozialen und 
emotionalen Problemen begünstigen kann, die mit der Bildung von psychopa-
thologischen Symptomen assoziiert sind (Allen et al., 2011; Fonagy et al., 2015a). 
In gemischten und nicht-klinischen Stichproben waren positive Zusammenhän-
ge zwischen eingeschränktem Mentalisieren und externalisierenden Symptomen 
(Taubner et al., 2016), internalisierenden Symptomen (De Coninck, Matthijs, & 
Luyten, 2021), somatischen Beschwerden (Bizzi, Ensink, Borelli, Mora,  & Ca-
vanna, 2019), Symptomen einer Persönlichkeitsstörung (Salaminios et al., 2021), 
exzessivem Gaming-Verhalten (Cosenza, Ciccarelli, & Nigro, 2019) oder psycho-
pathologischen Symptomen (Schwarzer et al., 2024b) identifizierbar. Weiterhin 
zeigen sich positive Zusammenhänge zwischen Mentalisieren und emotionaler 
Intelligenz (Rosso, 2022), effektiver Emotionsregulation (Borelli et  al., 2018), 
Wohlbefinden (Schwarzer et al., 2022) und Resilienz (Kealy, Rice, Seidler, Olif-
fe, & Ogrodniczuk, 2021). Prospektive Längsschnittstudien zeigen zudem, dass 
die Mentalisierungsfähigkeit zukünftiges Wohlbefinden anteilig vorhersagen 
kann (Borelli et al., 2018; Schwarzer et al., 2024a).

Angesichts der überzeugenden Datenlage sind die Prozesse, die im Detail 
die Entwicklung kindlicher Mentalisierungsfähigkeiten beeinflussen, von erheb-
lichem Interesse – nicht zuletzt, um hieran anknüpfend die Rolle des kindlichen 
Spiels als entwicklungsförderliche Lern- und Entwicklungsumgebung genauer 
beschreiben zu können.

2	 Zur frühkindlichen Entwicklung kindlichen Mentalisierens

Die Mentalisierungsfähigkeit legt den Grundstein für soziale Interaktionen und 
Selbstregulation. Im folgenden Kapitel wird aufgezeigt, wie sich schon in den ers-
ten Lebensjahren durch affektive Abstimmungsprozesse und Affektspiegelungen 
zwischen Kind und Bezugsperson im Kind ein immer komplexeres Netzwerk an 
mentalen Repräsentationen herausbildet, das als Basis für die Entwicklung des 
kindlichen Mentalisierens dient.

2.1	 Primäre Wahrnehmung und sekundäre Repräsentanzen

Fonagy und Kollegen legen dar, dass Säuglinge zunächst über kaum Verständnis 
für innere und äußere Realität sowie deren Wechselwirkungen verfügen (Fonagy 
et  al., 2015a), was die Unterscheidung zwischen eigenem psychischen Erleben 
und interpersonalen Vorgängen ausschließt. Dennoch lässt sich im Laufe des ers-
ten Lebensjahres bereits die rudimentäre Fähigkeit zur Zuschreibung mentaler 



58

Zustände erkennen (Fonagy et al., 2015a) – etwa anhand der gezielten Aufmerk-
samkeitsmanipulation durch Fingerzeigen (Sodian  & Thoermer, 2004), dem 
Blickverfolgen (Bates, 1979) oder der sozialen Rückversicherung (Campos  & 
Stenberg, 1981). Diese Beobachtungen aufgreifend formulieren Fonagy und Kol-
legen (2015a) eine Entwicklungstheorie, die postuliert, dass Säuglinge zunächst 
physiologisch-körperorientierte Zustände wahrnehmen und diese Zustände auf-
grund angeborener Tendenz intuitiv äußern. Diese körperlichen Ereignisse be-
zeichnen sie als primäre Repräsentanzen. Die durch jene Äußerung ausgelöste 
Reaktion der Bezugsperson übernimmt im Rahmen der affektiv-interaktionellen 
Kommunikationsprozesse zwischen Kind und Bezugsperson eine affektspiegeln-
de und -regulierende Funktion, wozu der Säugling zu diesem Zeitpunkt selbst 
nicht in der Lage ist (Allen et al., 2011).

Spätestens hier offenbaren sich enge Bezüge zur Bindungstheorie, die die 
enge, emotionale Beziehung zwischen Bezugsperson und Kind als zentrale Stell-
schraube in der frühkindlichen Entwicklung konzeptualisiert und empirisch 
bestätigt (Bowlby, 1969, 1973). Resultat dieser engen Bindungsbeziehungen ist 
die Entwicklung innerer Arbeitsmodelle, die Vorstellungen und Konzepte „von 
der eigenen Person, der Bindungsperson und der gemeinsamen Interaktionen“ 
(Kirsch, Brockmann, & Taubner, 2016, S. 26) enthalten. Abgrenzend hierzu for-
ciert das Entwicklungsmodell des Mentalisierens jedoch explizit die emotionale 
Komponente früher Beziehungserfahrungen sowie die Entwicklung des Selbst, 
identifiziert die Bindung als konstitutiven „Rahmen für die Entwicklung eines 
Repräsentationssystems“ (Taubner, 2015, S. 29) und nähert sich damit psycho-
analytischen Konzepten wie der Objektsbeziehungstheorie (z. B.  Kernberg, 
1976) an.

Oben benannte Spiegelungsprozesse innerhalb der Bindungsbeziehung füh-
ren dazu, dass im „Kind ein ‚Wissen‘ darüber entsteht, wie mit bestimmten in-
neren Zuständen umgegangen wurde, beispielsweise mit Angst, Wut oder an-
deren Affekten“ (Ahrbeck, 2010, S. 139 f.). Durch die Internalisierung der von 
der Bezugsperson fremdregulierten Zustände ist es dem Säugling nach und nach 
möglich, ein sekundäres Repräsentanzsystem zu entwickeln. Die verinnerlichte 
Idee des Zustandes kann infolgedessen mit dem zugrunde liegenden körperli-
chen Ereignis verknüpft werden. Damit bilden „sekundär repräsentierte Selbst-
zustände die Bausteine eines […] mentalisierenden inneren Arbeitsmodells“ 
(Taubner, 2015, S. 32). Hierbei ist von großer Bedeutung, „daß die Qualität ihrer 
[der kindlichen – Anm. der Autoren] Affektzustände sowie deren auftauchen-
den selbstregulierende Reaktionen nachhaltig durch die charakteristischen Be-
sonderheiten des affektiven Kommunikationsverhaltens der Mutter beeinflußt 
werden“ (Fonagy et al., 2015a, S. 165). Insbesondere die psychologische Geneigt-
heit der Bezugsperson – also die Fähigkeit, mentale Zustände, die den zugrunde 
liegenden Anlass und Auslöser des kindlichen Verhaltens darstellen, möglichst 
treffend zu interpretieren –, ist mit der Entwicklung einer effektiven kindlichen 



59

Mentalisierungsfähigkeit assoziiert (z. B. Benbasset & Priel, 2012; Ensink Norm-
andin, Target, Fonagy, Sabourin, & Berthelot, 2015; Ensink, Normandin, Target, 
Fonagy, Sabourin, & Berthelot, 2016; Quek et al., 2018; Rosso & Airaldi, 2016). 
Dies findet überwiegend in feinfühligen Bindungsbeziehungen statt: Hier besteht 
reichlich Gelegenheit, Mentalisieren im Rahmen der als sicher und verlässlich er-
lebten Beziehung zur Bezugsperson gefahrlos zu erlernen (Fonagy, 2013). Indem 
das Kind explorierend die mentale Beschaffenheit der Bezugsperson untersuchen 
kann und selbst mentalisiert wird, erfährt die Entwicklung der eigenen Mentali-
sierungsfähigkeit und des Selbst fruchtbare Anregung.

2.2	 Mechanismen der Entwicklung – soziales Biofeedback und 
Kontingenzentdeckung

Bereits zu Beginn des Beitrags wurde betont, dass Hinweisreize innerer Zustände 
vom Säugling zunächst nicht identifiziert werden können  – ein introspektiver 
Zugang liegt nicht vor (Fonagy, 2013, S. 108). Indem die Bezugsperson dem Kind 
im Rahmen von Kommunikationsprozessen wiederholt markierte Spiegelungen 
des geäußerten Affekts präsentiert, ermöglicht sie diesem die „Sensibilisierung 
für die relevanten Hinweisreize innerer Zustände sowie […] [deren – Anmer-
kung der Autoren] Identifizierung“ (Fonagy et al., 2015a, S. 169). Bezug nehmen 
Fonagy und Kollegen hierbei auf das Modell des Biofeedbacks (hierzu: Miller, 
1978), das die bewusste Wahrnehmung von Individuen für Veränderungen 
körperinnerer Sensationen durch deren Repräsentation in Form von externen 
Stimulusäquivalenzen (z. B.  Visualisierungen, etc.) fördert: Die Kovarianz von 
innerem Stimulus und externer Repräsentation führt „zur Sensibilisierung für 
den inneren Zustand und ermöglicht in bestimmten Fällen sogar die Kontrolle 
über ihn“ (Fonagy et al., 2015a, S. 169). Bereits vor etwa 30 Jahren haben Gerge-
ly und Watson  (1996) das ursprünglich physiologisch ausgelegte Biofeedback-
Modell (Blutdruck, Herzfrequenz) in einen entwicklungspsychologisch-sozialen 
Kontext übertragen: Vom Kind erlebte, über Verhaltensweisen externalisierte 
Zustände können durch deren externe Präsentation durch die Bezugsperson 
neu verinnerlicht, kategorial differenziert und bewusst wahrgenommen werden. 
Hierbei präsentiert „die Betreuungsperson intuitiv einen zustandskontingenten 
äußeren Biofeedback-Hinweis in Form ihrer empathischen Widerspiegelung des 
zustandsexpressiven Emotionsausdruck des Säuglings“ (Fonagy et  al., 2015a, 
S. 177) – und bildet damit die Grundlage für die Reinternalisierung und die Bil-
dung sekundär repräsentierter Selbstzustände.

Im Rahmen dieser interaktionellen Abstimmungs- und Aushandlungspro-
zesse kommt der Kontingenzbeziehung  – also der zeitlichen Beziehungsstruk-
tur – zwischen körperlicher Erfahrung und der ausgelösten affektspiegelnden Re-
aktion auf Seiten der Bezugsperson eine hohe Bedeutung zu, die Säuglinge bereits 



60

zu einem sehr frühen Zeitpunkt ihres Lebens explizit und mit großem Interesse 
wahrnehmen (Watson, 1979). Bahrick und Watson zeigten in diesem Zusammen-
hang bereits vor 40 Jahren die Präferenz drei-Monate alter Säuglinge für perfekte 
Kontingenzen (beispielhaft erkennbar im Ertasten des eigenen Körpers: Die Be-
rührungen verursachen eine unmittelbar wahrnehmbare Empfindung), die sich 
im Alter von etwa vier bis sechs Monaten sukzessive auf annähernd kontingente 
Reize verschiebt (Bahrick & Watson, 1985). Diese Verschiebung zieht ungemein 
weitreichende Konsequenzen mit sich, die für die psychosoziale Entwicklung von 
großer Bedeutung sind: „Das Baby beobachtet nicht länger bevorzugt seine eige-
ne Aktivität, sondern interessiert sich nun stärker für seine emotional responsive 
soziale Umwelt […]. Die neue Präferenz […] versetzt es in die Lage, sein men-
tales Selbst in der sozialen Umwelt zu entdecken“ (Allen et al., 2011, S. 116). Die 
reifungsbedingte Verschiebung des Kontingenzentdeckungsmoduls auf weniger 
perfekte Kontingenzen integrieren Fonagy und Kollegen  (2013, 2015a) plausi-
bel in ihre Entwicklungstheorie. Hierbei erlaubt die Präferenzverschiebung dem 
Säugling, die Orientierung „nach dem dritten Monat von der Selbsterforschung 
(perfekte Kontingenzen) wegzulenken und auf die Erforschung und Repräsen-
tanz zu verlagern, wie sie durch die mütterliche Umwelt verkörpert wird“ (Fona-
gy et al., 2015a, S. 175). Damit ist es dem Säugling möglich, sich explizit seiner 
sozial-responsiven Umwelt zuzuwenden und Hinweisreize der Bezugsperson für 
die Entwicklung des Selbst und zur Zustandsregulation zu nutzen.

2.3	 Bedeutsame Qualität affektiver Kommunikation – Markierungen

„Das kontingent responsive Mentalisieren der Bezugsperson fördert die Entwick-
lung des kindlichen Mentalisierens“ (Allen et al., 2011, S. 109). Die annähernd 
kontingente Präsentation des geäußerten, kindlichen Emotionsausdrucks durch 
die Bezugsperson ermöglicht intuitiv instruiertes Lernen (Csibra  & Gergely, 
2009, 2011) und kann vom Säugling als externer Hinweisreiz mit den körper-
nahen Primärzuständen verknüpft werden. Damit obliegt der Spiegelung des 
Affektausdrucks eine bedeutende Funktion in der Entwicklung der kindlichen 
Mentalisierungsfähigkeit. Hierbei „markiert“ die auf den Emotionsausdruck 
des Säuglings reagierende Bezugsperson ihren spiegelnden Emotionsausdruck 
(Kirsch et al., 2016): Durch die Mischung der exakten Spiegelung des kindlichen 
Emotionsausdrucks mit beigefügten, inkompatiblen Affektausdrücken oder 
einer vermeintlich übertriebenen Form (z. B. Ammensprache) markiert die Be-
zugsperson ihre spiegelnde Reaktion (Fonagy et  al., 2015a; Allen et  al., 2011), 
um diese von einem realistischen Emotionsausdruck abzugrenzen. Infolgedessen 
ist es dem Säugling möglich, zwischen eigenen und zur Bezugsperson gehörigen 
Emotionsausdrücken zu unterscheiden (referentielle Entkopplung). Gleichwohl 



61

enthält die markierte Spiegelung ausreichend Ähnlichkeit, was eine Identifika-
tion gestattet (referentielle Verankerung), die insbesondere durch die zeitliche 
Kontingenzstruktur und die evozierte Aufmerksamkeitszuwendung gegeben ist. 
„Das Ergebnis besteht darin, daß der Säugling den markierten Spiegelungsreiz re-
ferentiell als Ausdruck seines eigenen Selbstzustandes verankert“ (Fonagy et al., 
2015a, S. 186). Aufgrund der kontingenten Verknüpfung zwischen primärem 
Affektzustand und sekundärer Repräsentanz kann im weiteren Entwicklungsver-
lauf auf eine bivariate Korrespondenz beider Strukturen zurückgegriffen werden, 
die stets bei spezifischen Emotionszuständen aktiviert werden kann. Zuletzt er-
laubt die markierte Spiegelung eine „Suspendierung realistischer Konsequenzen“ 
(Fonagy et al., 2015a, S. 188): Durch Markierungen verleihen Spiegelungen dem 
Emotionsausdruck einen „Als-ob-Charakter“ (Allen et al., 2011, S. 117), was den 
unmittelbaren Einfluss der Emotion auf die umgebende Umwelt im Sinne eines 
Äquivalenzerlebens disqualifiziert und indes als Ausdruck die subjektive, psychi-
sche Realität repräsentiert.

3	 Entwicklungslinien des kindlichen Mentalisierens und deren 
Verortung im kindlichen Spiel

Es liegt ein differenziertes Entwicklungsmodell der Mentalisierungsfähigkeit vor, 
das zusammenfassend von einer fraktionierten, einfachen Weltwahrnehmung 
und -interpretation hin zu einer integrierend-differenzierten Erfahrungsweise 
verläuft (Taubner, 2015). Im weiteren Verlauf des Kapitels sollen zentrale Ent-
wicklungsphasen zwischen null bis sechs Jahren dargestellt und auf phasenty-
pisch auftretende Formen des kindlichen Spiels bezogen werden.

3.1	 Das Kind als physisch handelnder Akteur

Bereits in der ersten Lebenswochen zeigen Säuglinge großes Interesse an per-
fekten Kontingenzbeziehungen zwischen körperlichen Reaktionen und resultie-
renden Stimuli: Fonagy und Kollegen (2015a) folgern, dass jene „angeborenen 
informationsverarbeitenden Mechanismen es Säuglingen im ersten Lebenshalb-
jahr ermöglichen, ihr Körperselbst als differenziertes Objekt im Raum zu reprä-
sentieren, das Aktionen zu initiieren und kausalen Einfluss auf seine Umwelt 
auszuüben vermag“ (Fonagy et  al., 2015a, S. 215). Ein intentionales Verständ-
nis der ausgelösten Kausalbeziehungen zwischen Reaktion und Stimuli hingegen 
liegt nicht vor. Säuglinge bis zum Alter von etwa neun Monaten sind nicht in der 
Lage, ihr Verhalten hinsichtlich einer Zielsetzung rational zu organisieren und 
in Abhängigkeit zu einsetzenden Veränderungen anzupassen (Tomasello, 2006). 



62

Damit können die ersten Lebensmonate übergreifend als Phase der „frühen Ent-
wicklung des Selbst als physischer Akteur“ (Fonagy et al., 2015, S. 213) bezeich-
net werden, die ohne eine mentalisierende Wahrnehmung auskommt.

Typisch für diese Phase ist jedoch bereits ein rudimentäres Spielverhalten im Sinne einer 

sensomotorischen Exploration: Säuglinge bringen Gegenstände zum Mund, schütteln 

Rasseln, klopfen auf Oberflächen oder betrachten die eigenen Händebewegungen. Dieses 

einfache Explorationsspiel dient der Wahrnehmung und Differenzierung des eigenen Kör-

pers und legt die Basis für ein frühes Verständnis von Ursache und Wirkung.

Ergänzend wurde im Rahmen des vorliegenden Beitrags bereits weiter oben eine 
Verschiebung des Kontingenzentdeckungsmoduls beschrieben: Annähernd per-
fekte Kontingenzbeziehungen werden ab etwa dem dritten Lebensmonat den zu-
nächst präferierten, perfekten Kontingenzen vorgezogen: „Diese reifungsbeding-
te Veränderung dient dazu, den Säugling nach dem dritten Lebensmonat von 
der Selbstexploration (perfekte Kontingenzen) ab- und auf die Exploration und 
Repräsentation der sozialen Umwelt hinzulenken“ (Fonagy et al., 2015a, S. 219). 
Folglich löst die anhaltend hohe Kontingenzkontrolle auch über annähernd kon-
tingente, in der sozialen Umwelt verortete Stimuli wie der Affektspiegelung durch 
die Bezugsperson im Säugling ein positives Arousal sowie das Gefühl kausaler 
Effektanz aus, die in der Folge spielerisch und lustvoll von Säuglingen explo-
riert wird (Gergely  & Watson, 1996), für die Existenz innerer Zustände sensi-
bilisiert und damit der Bildung sekundärer Repräsentanzen dient. Fonagy und 
Kollegen  (2015a) bezeichnen diese Phase als frühes Verständnis des Selbst als 
sozialer Akteur, wobei Säuglinge über eine Sichtweise, die Verhaltensweisen als 
Folge mental-intentionaler Zustände begreift, in dieser Phase noch nicht verfü-
gen. Obwohl in diesem sensomotorischen Spiel noch kein echtes Intentionsver-
ständnis ausgebildet ist, verstärken die wiederholten explorativen Handlungen in 
Verbindung mit der responsiven Begleitung durch die Bezugsperson eine weitere 
Sensibilisierung für die Ausdifferenzierung des eigenen und fremden mentalen 
Erlebens – eine wesentliche Voraussetzung für die weitere Entwicklung umfas-
senderer Mentalisierungsfähigkeiten.

3.2	 Das Kind als sozial handelnder Akteur

Im Alter ab etwa neun Monaten erfahren Kleinkinder ihre Umwelt zwar wei-
terhin aus Sicht rationaler Realisten in präsymbolischen Wenn-dann-Relationen 
(Gergely & Csibra, 1997) – beispielhaft erkennbar in Aktionen, die der direkten 
Veränderung der physischen Umwelt dienen (z. B. Transport oder Berühren von 
Objekten). Allerdings „beginnt das Kind, Aktionen im Hinblick auf die zugrun-
de liegenden Intentionen des Akteurs zu verstehen“ (Fonagy, 2013, S. 116). Jene 



63

sozio-kognitive Neunmonatsrevolution (Tomasello, 2006) erlaubt es dem Kind, 
Ziele von der Art, wie sie erreicht wurden, zu unterscheiden, sowie Modifikatio-
nen und Adaptionen der Mittel zur Zielerreichung vorzunehmen (Bischof-Köh-
ler, 2011). Auch entwickelt der Säugling neue soziale Handlungen wie die der 
geteilten Aufmerksamkeit (Carpenter, Nagell, & Tomasello, 1998), der sozialen 
Rückversicherung (Campos & Stenberg, 1981) oder zeigend-lehrenden Gesten 
(Sodian & Thoermer, 2004). Im Zuge dessen offenbart sich ein Verständnis des 
Selbst als teleologischer Urheber (Fonagy et al., 2015a), das „lediglich unter dem 
Aspekt rein physikalischer Aktionen und Gegebenheiten verstanden [wird – An-
merkung der Autoren]; mentale Zustände werden noch nicht berücksichtigt“ 
(Fonagy, 2013, S. 116). Im teleologischen Modus prägt also eine naive Theorie 
„des rationalen Handelns“ (Taubner, 2015, S. 43) die Wahrnehmung des Säug-
lings, die Zielaspekte unter Nutzung rational-physikalischer Erklärungsmuster 
berücksichtigt. Zugrunde liegende mental-intentionalen Prozesse jedoch werden 
vernachlässigt.

Im Lauf dieser Phase treten bereits einfache Formen des sozialen Spiels hervor: Das Kind 

beteiligt sich an Peekaboo-ähnlichen Versteck- und Überraschungsspielen, fordert damit 

nonverbal Reaktionen von Erwachsenen ein und erlebt Timing und Konsequenzen sozialer 

Interaktion unmittelbar. Turn-taking-Spiele wie „Guck, wer da ist“ oder leicht strukturierte 

Rituale (z. B. Klatsch- und Zählspiele) trainieren die Sequenzierung von Aktion und Reak-

tion und schulen erste Perspektivübernahmen.

Durch diese spielerischen Interaktionen – insbesondere das abwechselnde Geben 
und Nehmen von Aufmerksamkeit und Handlung – wird hierbei eine frühe Sen-
sibilisierung für die Intentionalität von anderen Personen angeregt. Diese impli-
zite Ausbildung mentaler Kategorien legt den Grundstein für die spätere explizite 
Perspektivübernahme.

3.3	 Das Kind als intentional handelnder Akteur

Zwischen dem zweiten und dritten Lebensjahr sehen sich Kinder zunehmend 
in der Lage, intentionale mentale Zustände in einfacher Form zu repräsentieren 
(Wellman & Philips, 2000), diese losgelöst von eigenem Befinden wahrzunehmen 
(Repacholi & Gopnik, 1997) und als Gegenstand ihren Überlegungen bezüglich 
des Verhaltens anderen Individuen zugrunde legen zu können (Fonagy, 2013, 
S. 116): „Im Alter von zwei Jahren lassen sich an Kleinkindern die ersten An-
zeichen dafür beobachten, daß sie verstehen, daß der Andere eine vorgängige 
Intention oder einen Wunsch haben kann, bevor er entsprechend handelt oder 
auch ohne überhaupt zu handeln“ (Fonagy et al., 2015a, S. 244). Die Fähigkeit, 
intentional-mentale Zustände zu repräsentieren und als Erklärungsmuster für 



64

Verhaltensweisen zu nutzen, ist damit in einer frühen Form gegeben und stellt 
eine substanzielle Weiterentwicklung der teleologischen, ausschließlich an be-
obachtbaren Ereignissen orientierten Weltanschauung dar. Fonagy und Kolle-
gen (2015a) bezeichnen das Selbst des Kindes in dieser Phase als „intentionalen 
mentalen Akteur“. Allerdings ist diese Entwicklungsphase durch eine dualis-
tisch-entkoppelte, psychische Wahrnehmung gekennzeichnet: Psychisches Äqui-
valenzerleben dominiert die Wahrnehmung des Kindes zunächst, das die eigenen 
mentalen Zustände nicht losgelöst von der umgebenden Realität wahrnehmen 
kann (Fonagy, 2013). Der Erfahrungsmodus der psychischen Äquivalenz ist da-
mit durch eine nach wie vor enge Verknüpfung von äußerer und mentaler Reali-
tät gekennzeichnet. „Sie können nicht verstehen, dass mentale Phänomene wie 
Denken, Wissen, Sich-Vorstellen und Träumen durch […] die Psyche erzeugt 
werden“ (Allen et al., 2011, S. 130). Gedanken werden als Realität erlebt, nicht 
als subjektiv gefärbte Perspektiven und weisen eine ähnliche Effektanz wie reale 
Ereignisse auf (Kirsch et al., 2016), präsentieren sich damit als „wahrhaft und mit 
denen Anderer identisch“ (Taubner, 2015, S. 47) und sind konkretistisch.

Lediglich eine aktiv-dissoziierende Trennung von psychischem Erleben und 
der umgebenden Realität im kindlichen Spiel, die Fonagy et al. (2015a) als „Als-
Ob-Modus“ bezeichnen, zeigt die beginnende Loslösung der mentalen Realität 
von der umgebenden Umwelt, die eine einsetzende, symbolisierende Externali-
sierung affektiven Befindens (Kirsch et al., 2016; Taubner, 2015) sowie den Ge-
brauch von Fantasie (Dornes, 2006) schrittweise ermöglicht. „Wenn sie im Spiel 
innere und äußere Realität voneinander abkoppeln, bleibt ihnen gleichwohl be-
wusst, dass ihr Erleben die äußere Welt nicht widerspiegelt“ (Allen et al., 2011, 
S. 131). In diesem Sinne repräsentiert der sich einstellende Als-ob-Modus einen 
bedeutsamen Entwicklungsschritt, der dem Kind als Pendant zum psychischem 
Äquivalenzmodus erlaubt, sich partiell „aus der psychischen Äquivalenz zu be-
freien“ (Fonagy, 2013, S. 126).

Dennoch können weder der „Als-Ob-Modus noch der Modus der psychischen 
Äquivalenz […] die optimale Beziehung zwischen Psyche und der äußeren Realität 
herstellen – allerdings aus gegensätzlichen Gründen: Die psychische Äquivalenz ist 
allzu realistisch, das ‚Als-ob‘ hingegen allzu unwirklich“ (Allen et al., 2011, S. 131). 
Die Abtrennung mentaler Zustände von der Realität im Als-ob-Erleben ist durch 
Unwirklichkeit und Dissoziation gekennzeichnet und folglich bedeutungslos für 
das psychische Erleben des Kindes. „Das Kind oszilliert zwischen beiden paral-
lel existierenden Modi bis zur Integration mit etwa vier Jahren im reflektierenden 
Modus“ (Kirsch et al., 2016, S. 28). In diesem Zusammenhang kommt insbeson-
dere der Bezugsperson, älteren Geschwistern und anderen altersdiskrepanten Be-
treuungspersonen eine zentrale, vermittelnde Bedeutung zu: „In dem geschützten 
Spielraum demonstriert der Erwachsene […], dass die Realität über das Spiel aus-
geschlossen werden kann, aber gleichzeitig im Spiel innerpsychische Erfahrungen 
stattfinden können“ (Taubner, 2015, S. 50). Indem Erwachsene angemessen auf 



65

Spielangebote im Als-ob-Modus reagieren, erkennt das Kind, dass seine Fantasie 
durch andere repräsentiert wird: „Wenn die […] Mutter im Spiel mit dem Kind so 
tut, als sei die Banane ein Telefon, erlebt das Kind gleichzeitig Schein und Wirklich-
keit […]. Es erkennt, daß sie eine ‚Als-ob‘-Haltung gegenüber seinem intentionalen 
Zustand einnimmt“ (Fonagy et al., 2015a, S. 271). Dem Kind ist hierbei eine Lern-
umgebung möglich, die es ihm erlaubt, eigene, im Spiel verortete Überzeugungen 
auch außerhalb seiner psychischen Realität wahrzunehmen.

Typisch für diese Phase ist nun das Aufkommen vielfältiger symbolischer und fantasievol-

ler Spielformen. Kinder inszenieren etwa Zu-Bett-geh-Rituale mit Puppen, bauen aus Bau-

klötzen Burgen und verwandeln Alltagsgegenstände (z. B. Kartons) in imaginäre Fahrzeu-

ge oder Häuser. In Rollenspielen wie „Arzt oder Ärztin“, „Baustelle“ oder „Einkaufsladen“ 

übernehmen sie erstmalig aktiv unterschiedliche Perspektiven, sprechen ihren Figuren 

Wünsche und Gefühle zu und verhandeln diese in ihren Handlungsabläufen. Durch das 

Ausprobieren verschiedener Rollen erweitern Kinder ihr Verständnis dafür, dass andere 

Personen eigene Absichten und Überzeugungen besitzen, die dennoch erschließbar sind 

und spielerisch erprobt werden können. Das Nachspielen alltäglicher Szenen (z. B. „Ein-

kaufen gehen“) oder das Erfinden von Geschichten mit mehreren Figuren schult die Fähig-

keit, mentale Zustände zu attribuieren und im Spielverlauf flexibel zu wechseln. Indem 

Erwachsene auf die symbolischen und fantasievollen Spielangebote sensibel eingehen, 

Feedback geben und Szenarien weiterentwickeln, unterstützen sie das Kind darin, men-

tale Zustände zu reflektieren und eine erste Form des Mentalisierens anzuwenden. Dabei 

wird im Spiel nicht nur Kreativität und Kognition gefördert, sondern auch das Verständnis 

dafür geschult, dass Gedanken und Gefühle veränderlich und mitteilbar sind.

3.4	 Das Kind als mentalisierend handelnder Akteur

In diesem Modus beginnt das Kind schließlich zu mentalisieren. Zwar repräsen-
tieren mentale Zustände die umgebende Realität, werden allerdings nicht als iso-
morph erlebt und mit dieser gleichgesetzt. Jener mentalisierend-reflexive Wahr-
nehmungsmodus zeichnet sich durch das Bewusstsein aus, dass Überzeugungen 
Anderer different und von eigenen mentalen Zuständen unterscheidbar sind, als 
Erklärungen für eigenes und das Verhalten anderer genutzt werden können und 
zur Vorhersage von Verhaltensweisen dienlich sind. Weiterhin ist das Kind in der 
Lage, mentale Zustände als Repräsentation zu begreifen, die fluide, nicht-zutref-
fend und veränderbar sein können (Fonagy et al., 2015a, S. 269).

Typisch für diese Phase ist das Aufkommen komplexer, regelbasierter und kooperativer 

Spielformen, die explizit aufeinander bezogen sind. Kinder spielen nun Brett- und Würfel-

spiele mit einfachen Regeln, verhandeln Spielzüge und Regeln mit anderen Mitspielenden 

und erleben, dass dieselbe Spielsituation je nach Perspektive unterschiedlich interpretiert 



66

und koordiniert wird. In Fantasiespielen mit mehreren Teilnehmenden – etwa „Familie“, 

„Ritterburg“ oder „Tierarztpraxis“  – tauschen sie gezielt Rollen auf komplexem Niveau, 

diskutieren unterschiedliche Motive ihrer Figuren und passen Handlungsabläufe in sozia-

len Aushandlungsprozessen gemeinsam und koordiniert an.

Das Erreichen des mentalisierend-reflexiven Modus im vierten bis fünften Le-
bensjahr führt demnach zu einer Vielzahl sozialer und emotionaler Verände-
rungen im Leben des Kindes: Soziale Interaktionen verändern sich (Wellman, 
1990), das Kind ist zu Perspektivübernahme, emotionaler Teilnahme und em-
pathischem Mitgefühl fähig (Zahn-Waxler, Radke-Yarrow, Wagneru,  & Chap-
man, 1992; Bischoff-Köhler, 2011) und in der Lage, positive Peer-Beziehungen zu 
gestalten (Dunn & Cutting, 1999). In spielinitiierten Konflikten lernen Kinder, 
unterschiedliche Wünsche auszuhandeln, und beim gemeinsamen Entwickeln 
einer Spielsituation üben sie, mehrere Handlungsstränge und Innenperspekti-
ven simultan im Blick zu behalten und zu vereinbaren. Fonagy  (2013, S. 118) 
resümiert zusammenfassend, „dass in der Entwicklung der Mentalisierungsfä-
higkeiten im Alter von etwa vier Jahren ein Quantensprung zu verzeichnen ist“, 
deren Verlauf nach wie vor maßgeblich von mentalisierenden Interaktionen mit 
Bezugs- und Betreuungspersonen abhängig ist.

Etwa im fünften und sechsten Lebensjahr – also in der Phase des institutio-
nellen Übergangs von frühpädagogischer zu schulischer Betreuung – stellen sich 
weitere Entwicklungen ein, die im Rahmen des Kapitels abschließend beschrie-
ben werden sollen: Kinder sind erstmalig in der Lage, Intentionen und Erfahrun-
gen „zu einem kohärenten kausal-zeitlichen Rahmen zu organisieren“ (Fonagy, 
2013, S. 118). Dieser Entwicklungsschritt kann als Merkmal reifer Mentalisie-
rung betrachtet werden und misslingt später häufig bei schweren Persönlich-
keitsstörungen noch im Erwachsenenalter – was sich in brüchigen, zerrütteten 
Narrativen äußert und als Indikator für beeinträchtigtes Mentalisieren gewertet 
wird (Fonagy, Target, Steele, & Steele, 1998). Die Fähigkeit zur kausalen Schluss-
folgerung, dass gegenwärtiges Befinden Resultat vergangener mentaler Einflüsse 
darstellen kann sowie die Integration multipler Repräsentationen zu einer „ver-
einheitlichten autobiographischen Selbstrepräsentanz“ (Fonagy et  al., 2015a, 
S. 254) sind Charakteristika gesunden Mentalisierens und bilden die Errungen-
schaft einer ungefähr sechs Jahre andauernden sozial-emotionalen interaktionel-
len Entwicklung.

Abschließend ist zu betonen, dass die Entwicklung der kindlichen Mentalisie-
rungsfähigkeit im Lebensalter von sechs Jahren keinesfalls abgeschlossen ist – wenn-
gleich ein stabiles Funktionsniveau zu diesem Zeitpunkt bereits erreicht wurde und 
komplexe, mentale Operationen möglich sind. Mentalisieren ist eine kontext- und 
personenabhängige Fähigkeit, deren situationsabhängige Veränderbarkeit stets ge-
geben ist. Demnach kann auch vollentwickeltes Mentalisieren in stresshaltigen Si-
tuationen jederzeit zusammenbrechen oder eine Regression in prämentalisierende 



67

Modi der Wahrnehmung und Interpretation begünstigen. Folgerichtig handelt sich 
beim temporären Einbruch des Mentalisierens also keinesfalls um einen gravieren-
den Einschnitt, sondern um einen alltäglichen Vorgang innerhalb des psychosozia-
len Funktionierens von Menschen (Fonagy et al., 2015a).

Fazit

Mit fortschreitender Entwicklung der Mentalisierungsfähigkeit werden dem Kind 
zusehends komplexere mentale Operationen möglich. Die Fähigkeit zu mentali-
sieren ist daher „als Entwicklungserrungenschaft durch graduelle Sensibilisie-
rung und das Erlernen der mentalen Bedeutung relevanter, expressiver, hand-
lungsbezogener, verbaler und situativer Zeichen“ (Gergely et  al., 2005, S. 220) 
gekennzeichnet. Hierbei durchlaufen Kinder die beschriebenen, prämentalisie-
renden Entwicklungsstadien, bis schließlich zwischen dem vierten und fünften 
Lebensjahr der „mentalisierend-reflexive Modus“ erreicht wird, der einen fle-
xiblen und reflexiven Umgang mit mentalen Inhalten ermöglicht (Fonagy et al., 
2015a). Dabei repräsentieren spielerische Aktivitäten in allen der zuvor darge-
stellten Phasen – von sensomotorischer Exploration über symbolisches Rollen-
spiel bis hin zu kooperativen Regelspielen – stets zentrale Lernräume, in denen 
Kinder mentale Zustände ausprobieren, verhandeln und reflektieren können.

Von zentraler Bedeutung ist zunächst, dass die kindliche Mentalisierungsfä-
higkeit als Produkt aus Kommunikationsprozessen zwischen Kind und Bezugs-
person erwächst, die „als Ausgangslage und interpersoneller ‚Trainingsrahmen‘ 
zum Erlernen und Verfeinern eines mentalistischen Zugriffs auf die soziale Um-
welt zu sehen“ (Taubner, 2015, S. 38) ist. Wesentliche Gelingenskomponente ist 
hierbei die Responsivität und Sensitivität der Bezugsperson gegenüber den men-
talen Zuständen des Kindes, die als „mind-mindedness“ bezeichnet wird. (Fona-
gy et al., 2015a). Mind-mindedness – oder die psychologische Geneigtheit – ist 
die „Fähigkeit, mentale Zustände, die das kindliche Verhalten steuern, zutreffend 
zu interpretieren“ (Fonagy et al., 2015a, S. 32) und bildet die Grundlage für ange-
messene Spiegelungsprozesse (Taubner, 2015). Indem die Bezugspersonen dem 
Kind durch eine mentalisierende Haltung nach und nach ein Gewahr werden 
vermittelt, „daß sein eigenes Verhalten am besten verstehbar wird, wenn es ihm 
Ideen und Überzeugungen, Gefühle und Wünsche als Motivatoren zugrunde legt, 
und daß die Reaktionen, mit denen seine Bezugspersonen ihm begegnen, auf an-
dere, ähnliche Wesen verallgemeinert werden können“ (Fonagy & Target, 2011, 
S. 368), kann sich die kindliche Mentalisierungsfähigkeit gelingend entwickeln. 
Hierbei stellt kindliches Spiel nicht nur eine Begleiterscheinung, sondern eine tra-
gende Säule der Mentalisierungsentwicklung dar, welches kontinuierliche Anlässe 
zur Exploration innerer Zustände schafft und immer wieder die Gelegenheit bietet, 
mentale Perspektiven spielerisch zu erproben und sukzessive zu integrieren.



68

Literatur

Ahrbeck, B. (2010). Innenwelt. Störung der Person und ihrer Beziehungen. In  B.  Ahrbeck  & 
M. Willmann (Hrsg.), Pädagogik bei Verhaltensstörungen: Ein Handbuch (S. 138–147). Stutt-
gart: Kohlhammer.

Allen, J., Fonagy, P., & Bateman, A. (2011). Mentalisieren in der psychotherapeutischen Praxis. Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Bahrick, L.,  & Watson, J. (1985). Detection of intermodal propriospective-visual contingency as a 
potential basis of self-perception in infancy. Developmental Psychology, 21, 963–973.

Bates, E. (1979). Intentions, conventions, and symbols. In E. Bates, L. Benigni, L. Camaioni, & V. Vol-
terra (Hrsg.), The emergence of symbols: Cognition and communication in infancy (S. 69–140). 
New York: Academic Press.

Benbassat, N., & Priel, B. (2012). Parenting and adolescent adjustment: The role of parental reflective 
function. Journal of Adolescence, 35, 163–174. https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2011.03.004

Bischof-Köhler, D. (2011). Soziale Entwicklung in Kindheit und Jugend: Bindung, Empathie, Theory of 
Mind. Stuttgart: Kohlhammer.

Bizzi, F., Ensink, K., Borelli, J. L., Mora, S. C., & Cavanna, D. (2019). Attachment and reflective func-
tioning in children with somatic symptom disorders and disruptive behavior disorders. European 
Child & Adolescent Psychiatry, 28, 705–717. https://doi.org/10.1007/s00787-018–1238-5

Borelli, J. L., Ensink, K., Hong, K., Sereno, A. T., Drury, R., & Fonagy, P. (2018). School-aged children 
with higher reflective functioning exhibit lower cardiovascular reactivity. Frontiers in Medicine, 
5, 196. https://doi.org/10.3389/fmed.2018.00196

Bowlby, J. (1969). Attachment and loss: Vol. 1. Attachment. New York: Basic Books.
Bowlby, J. (1973). Attachment and loss: Vol. 2. Separation: Anxiety and anger. New York: Basic Books.
Campos, J.,  & Stenberg, C. R. (1981). Perception, appraisal and emotion: The onset of social refe-

rencing. In M. E. Lamp & L. R. Sherrod (Hrsg.), Infant social cognition (S. 273–314). Hillsdale: 
Lawrence Erlbaum.

Carpenter, M., Nagell, K., & Tomasello, M. (1998). Social cognition, joint attention, and communi-
cative competence from 9 to 15 months of age. Monographs of the Society for Research in Child 
Development, 59, 284–303.

Cosenza, M., Ciccarelli, M.,  & Nigro, G. (2019). The steamy mirror of adolescent gamblers: Men-
talization, impulsivity, and time horizon. Addictive Behaviors, 89, 156–162. https://doi.
org/10.1016/j.addbeh.2018.10.002

Csibra, G.,  & Gergely, G. (2009). Natural pedagogy. Trends in Cognitive Sciences, 13(4), 148–153. 
https://doi.org/10.1016/j.tics.2009.01.005

Csibra, G., & Gergely, G. (2011). Natural pedagogy as evolutionary adaptation. Philosophical Trans-
actions of the Royal Society of London, Series B: Biological Sciences, 366(1567), 1149–1157. https://
doi.org/10.1098/rstb.2010.0319

De Coninck, D., Matthijs, K., & Luyten, P. (2021). Depression in Belgian first-year university students: 
A longitudinal study of self-definition, interpersonal relatedness, mentalizing, and integration. 
Journal of Clinical Psychology, 77, 1715–1731. https://doi.org/10.1002/jclp.23149

Dornes, M. (2006). Die frühe Kindheit: Entwicklungspsychologie der ersten Lebensjahre. Frankfurt 
a. M.: Fischer.

Dunn, J., & Cutting, A. (1999). Understanding others, and individual differences in friendship inter-
actions in young children. Social Development, 8, 201–219.

Ensink, K., Bégin, M., Normandin, L., & Fonagy, P. (2016). Maternal and child reflective functioning 
in the context of child sexual abuse: Pathways to depression and externalising difficulties. Euro-
pean Journal of Psychotraumatology, 7, 30611. https://doi.org/10.3402/ejpt.v7.30611

Ensink, K., Normandin, L., Target, M., Fonagy, P., Sabourin, S., & Berthelot, N. (2015). Mentalization 
in children and mothers in the context of trauma: An initial study of the validity of the Child Ref-
lective Functioning Scale. The British Journal of Developmental Psychology, 33, 203–217. https://
doi.org/10.1111/bjdp.12074

Fonagy, P. (2013). Soziale Entwicklung unter dem Blickwinkel der Mentalisierung. In J. Allen & P. Fo-
nagy (Hrsg.), Mentalisierungsgestützte Therapie (2. Aufl., S. 89–152). Stuttgart: Klett-Cotta.

Fonagy, P., & Target, M. (2011). Psychoanalyse und die Psychopathologie der Entwicklung (3. Aufl.). 
Stuttgart: Klett-Cotta.

https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2011.03.004
https://doi.org/10.1007/s00787-018-1238-5
https://doi.org/10.3389/fmed.2018.00196
https://doi.org/10.1016/j.addbeh.2018.10.002
https://doi.org/10.1016/j.addbeh.2018.10.002
https://doi.org/10.1016/j.tics.2009.01.005
https://doi.org/10.1098/rstb.2010.0319
https://doi.org/10.1098/rstb.2010.0319
https://doi.org/10.1002/jclp.23149
https://doi.org/10.3402/ejpt.v7.30611
https://doi.org/10.1111/bjdp.12074
https://doi.org/10.1111/bjdp.12074


69

Fonagy, P., Gergely, G., Jurist, E., & Target, M. (2015). Affektregulierung, Mentalisierung und die Ent-
wicklung des Selbst (5. Aufl.). Stuttgart: Klett-Cotta.

Fonagy, P., Steele, M., Steele, H., Moran, G. S.,  & Higgitt, A. C. (1991). The capacity for unders-
tanding mental states: The reflective self in parent and child and its significance for securi-
ty of attachment. Infant Mental Health Journal, 12, 201–218. https://doi.org/10.1002/1097-
0355(199123)12:3<201::AID-IMHJ2280120307>3.0.CO;2-7

Fonagy, P., Target, M., Steele, H., & Steele, M. (1998). Reflective functioning scale manual. University 
College London. Unveröffentlichtes Manuskript.

Gergely, G., & Csibra, G. (1997). Teleological reasoning in infancy: The infant’s naïve theory of ratio-
nal action. A reply to Premack and Premack. Cognition, 63, 227–233.

Gergely, G., & Watson, J. (1996). The social biofeedback model of parental affect-mirroring. Interna-
tional Journal of Psycho-Analysis, 77, 1181–1212.

Gergely, G., Fonagy, P., & Target, M. (2005). Bindung, Mentalisierung und die Ätiologie der Border-
line-Persönlichkeitsstörung. In  P.  Fonagy  & M.  Target (Hrsg.), Frühe Bindung und psychische 
Entwicklung: Beiträge aus Psychoanalyse und Bindungsforschung  (2. Aufl., S. 219–231). Gießen: 
Psychosozial-Verlag.

Kealy, D., Rice, S. M., Seidler, Z. E., Oliffe, J. L., & Ogrodniczuk, J. S. (2021). Reflective functioning 
and men’s mental health: Associations with resilience and personal growth initiative. Stress and 
Health: Journal of the International Society for the Investigation of Stress, 37, 706–714. https://
doi.org/10.1002/smi.3030

Kernberg, O. F. (1976). Object relations theory and clinical psychoanalysis. Jason Aronson.
Kirsch, H., Brockmann, J., & Taubner, S. (2016). Praxis des Mentalisierens. Stuttgart: Klett-Cotta.
Luyten, P., Campbell, C., Allison, E., & Fonagy, P. (2020). The mentalizing approach to psychopatho-

logy: State of the art and future directions. Annual Review of Clinical Psychology, 16, 297–325. 
https://doi.org/10.1146/annurev-clinpsy-071919-015355

Miller, N. (1978). Biofeedback and visceral learning. Annual Review of Psychology, 72, 373–404.
Quek, J., Bennett, C., Melvin, G. A., Saeedi, N., Gordon, M. S., & Newman, L. K. (2018). An investi-

gation of the mentalization-based model of borderline pathology in adolescents. Comprehensive 
Psychiatry, 84, 87–94. https://doi.org/10.1016/j.comppsych.2018.04.005

Repacholi, B., & Gopnik, A. (1997). Early reasoning about desires: Evidence from 14- and 18-month-
olds. Developmental Psychology, 33, 12–21.

Rosso, A. M. (2022). Ability emotional intelligence, attachment models, and reflective functioning. 
Frontiers in Psychology, 13, 864446. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.864446

Rosso, A. M., & Airaldi, C. (2016). Intergenerational transmission of reflective functioning. Frontiers 
in Psychology, 7, 1903. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2016.01903

Salaminios, G., Morosan, L., Toffel, E., Tanzer, M., Eliez, S., Badoud, D., Armando, M., & Debbané, 
M. (2021). Associations between schizotypal personality features, mentalizing difficulties and 
thought problems in a sample of community adolescents. Early Intervention in Psychiatry, 15, 
705–715. https://doi.org/10.1111/eip.13011

Schwarzer, N.-H., Heim, N., Gingelmaier, S., Fonagy, P., & Nolte, T. (2024). Mentalizing as a predictor 
of well-being and emotion regulation: Longitudinal evidence from a community sample of young 
adults. Psychological Reports. https://doi.org/10.1177/00332941241261902

Schwarzer, N.-H., Kirsch, H., Nolte, T., & Gingelmaier, S. (2022). Misshandlungserfahrungen in der 
Kindheit, Einschränkungen der Mentalisierungsfähigkeit und Wohlbefinden im Erwachsenen-
alter. Zeitschrift für Entwicklungspsychologie und Pädagogische Psychologie, 54(2), 67–79. https://
doi.org/10.1026/0049-8637/a000254

Schwarzer, N.-H., Link, P.-C., Nolte, T., Turner, A., Kirsch, H., Langnickel, R.,  & Gingelmaier, S. 
(2024b). Mentalising and self-efficacy – disentangling their impact on well-being and symptom 
severity in novice special education teachers. European Journal of Special Needs Education. Ad-
vance online publication. https://doi.org/10.1080/08856257.2024.2402167

Sodian, B., & Thoermer, C. (2004). Infants’ understanding of looking, pointing, and reaching as cues 
to intentional action. Journal of Cognition and Development, 5, 289–316.

Taubner, S. (2015). Konzept Mentalisieren: Eine Einführung in Forschung und Praxis. Gießen: Psycho-
sozial-Verlag.

Tomasello, M. (2006). Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens: Zur Evolution der Kogni-
tion (5. Aufl.). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.1002/1097-0355(199123)12:3<201::AID-IMHJ2280120307>3.0.CO;2-7
https://doi.org/10.1002/1097-0355(199123)12:3<201::AID-IMHJ2280120307>3.0.CO;2-7
https://doi.org/10.1002/smi.3030
https://doi.org/10.1002/smi.3030
https://doi.org/10.1146/annurev-clinpsy-071919-015355
https://doi.org/10.1016/j.comppsych.2018.04.005
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.864446
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2016.01903
https://doi.org/10.1111/eip.13011
https://doi.org/10.1177/00332941241261902
https://doi.org/10.1026/0049-8637/a000254
https://doi.org/10.1026/0049-8637/a000254
https://doi.org/10.1080/08856257.2024.2402167


70

Watson, J. (1979). Perception of contingency as a determinant of social responsiveness. In E. Thomas 
(Hrsg.), The origins of social responsiveness (S. 33–64). New York: Lawrence Erlbaum.

Wellman, H. (1990). The child’s theory of mind. Cambridge: MIT Press.
Wellman, H., & Phillips, A. (2000). Developing intentional understandings. In L. Moses, B. Male, & D. Bald-

win (Hrsg.), Intentionality: A key to human understanding (S. 125–148). Cambridge: MIT Press.
Zahn-Waxler, C., Radke-Yarrow, E., Wagner, E., & Chapman, M. (1992). Development of concern for 

others. Developmental Psychology, 28, 126–136.



71

Das Spiel in der heilpädagogischen Arbeit der 
frühen Kindheit

Traudel Simon

Der Einsatz des Spiels bei Kindern mit Beeinträchtigungen hat in der heilpädagogischen 

Arbeit eine lange Tradition. Das Spiel ist zentrales Medium in verschiedenen heilpädago-

gischen Ansätzen und Methoden wie Entwicklungsdiagnostik, Entwicklungsförderung und 

Heilpädagogischer Spieltherapie. Heilpädagogisches Handeln verfolgt dabei immer das 

Ziel, Entwicklungsrisiken zu mindern und abzuwenden sowie Teilhabe zu ermöglichen.

1	 Einführung

Das Spiel ist für Kinder in ihrer Entwicklung von herausragender Bedeutung. Die 
Fähigkeit, sich in ein Spiel zu vertiefen oder mit anderen spielen zu können, ist 
ein Schutzfaktor in der menschlichen Entwicklung. Das Spiel regt nicht nur Lern- 
und Bildungsprozesse beim Kind an, sondern ist ein Ausdrucksmedium für seine 
innerseelische Realität. Der Einsatz des Spiels bzw. spielerischer Methoden haben 
daher sowohl im pädagogischen als auch im therapeutischen Kontext eine hohe 
Relevanz. In der Tradition der Heilpädagogik, deren Schwerpunkt auf der Arbeit 
mit Kindern mit Beeinträchtigungen lag, entwickelten sich im Laufe der Zeit eine 
Vielzahl von Zugängen und Angeboten, die das Medium Spiel als zentrales me-
thodisches Element einsetzen. Unter der Perspektive einer zeitgenössischen Heil-
pädagogik seien in den nachfolgenden Ausführungen einige dieser Methoden 
und Ansätze beschrieben.

2	 Das Verständnis von Heilpädagogik im aktuellen Diskurs

Die Diskussion, was Heilpädagogik als Profession im Kern ausmacht und wie 
sie sich vor allem von der Sonderpädagogik abgrenzt, hat eine lange Geschich-
te. Ursprünglich verwurzelt in der klinischen Arbeit mit behinderten Kindern 
und Jugendlichen (Simon, 2010, S. 15 ff.) und in der Förderung von Kindern mit 
besonderen Beeinträchtigungen in dafür vorgesehenen Sondereinrichtungen ha-
ben sich das Verständnis und die Handlungsfelder der Heilpädagogik mittler-
weile stark diversifiziert und erweitert. Heilpädagogik versteht sich zunehmend 
als Menschenrechtsprofession orientiert an der UN Kinderrechtskonvention 
und der UN-Behindertenrechtskonvention, die die Rechte von Kindern und 



72

Menschen mit Behinderung im Focus haben und diese als aktive und autonome 
Mitglieder einer Gemeinschaft begreifen.

Heilpädagogik als Menschrechtrechtsprofession wird daher als Wissenschaft 
der Inklusion und Partizipation verstanden, die sich für die Selbstbestimmung 
des Einzelnen und dessen umfassende Teilhabe am gesellschaftlichen Leben ein-
setzt (Clausen, 2023). Dabei geht es nicht mehr nur um die Erhöhung von Teil-
habechancen durch Förderung und Therapie, sondern auch um die Analyse ex-
kludierender gesellschaftlicher Bedingungen und die Entwicklung förderlicher 
Voraussetzungen im Alltag durch Assistenz und Unterstützung.

Nicht nur die allgemeinen Ziele im Sinne der rechtlichen Gleichstellung aller 
Menschen haben sich erweitert. Es fand auch eine Erweiterung in Bezug auf die 
Klientel der Heilpädagogik statt. So arbeiten heilpädagogische Fachkräfte nicht 
mehr nur mit Kindern und Jugendlichen mit spezifischen Beeinträchtigungen 
und deren Familien, sondern mit Menschen im ganzen Alters- und Lebensspek-
trum, die Exklusionsrisiken ausgesetzt sind. Dazu gehören beispielsweise auch 
ältere, an Demenz erkrankte Menschen.

Jegliche Form heilpädagogischen Handelns ist grundsätzlich an den Ressour-
cen und Stärken eines Individuums und dem Einbezug seines Lebensumfeldes 
ausgerichtet. Sozialraum- und Ressourcenorientierung sind die Kernprinzipien.

Im Kontext vorliegender Veröffentlichung sei das Konzept einer psychoana-
lytischen Heilpädagogik erwähnt, wie sie in einem systematischen Überblick von 
Gerspach  (2009) vorgestellt wurde. Mithilfe ausgewählter psychoanalytischer 
Konzepte, wie beispielsweise der Prozesse der Übertragung und Gegenübertra-
gung, des szenischen Verstehens sowie der Mentalisierung, geht es ihm darum, 
Menschen mit Beeinträchtigungen und deren besonderen Lebensbedingungen 
auch im pädagogischen Kontext zu verstehen. Ziel sei nicht die therapeutische 
Aufarbeitung einer „bislang unbewältigter Lebensgeschichte. Vielmehr dreht es 
sich um ein grundlegendes Verstehen blockierter individueller Lern- und Ent-
wicklungsprozesse“ (ebd., S. 111).

Das Konzept des szenischen Verstehens ist dabei besonders hilfreich. Gerade 
Menschen mit kognitiven und sprachlichen Einschränkungen drücken innere Be-
findlichkeiten im Alltagskontext in ihrem konkreten Tun und Handeln aus. Sie 
inszenieren auf der äußeren Bühne ihre innere Welt. Im Versuch, sich diese Welt 
zu erschließen, sie zu verstehen, können heilpädagogische Fachkräfte zu neuen 
Sichtweisen und Perspektiven gelangen. Sie können so besser nachempfinden, mit 
welchen inneren Schwierigkeiten und Konflikten das Individuum zu kämpfen hat.

Die Bewusstmachung von Übertragungs- und Gegenübertragungsprozessen 
verhindert zusätzlich, dass die heilpädagogische Fachkraft Teil einer unbewus-
sten, mitunter selbstdestruktiven Inszenierung wird.

Bei der Betrachtung des Konzeptes der Mentalisierung im pädagogischen 
Kontext geht es vor allem um die Förderung von Mentalisierungskompetenzen, 
d. h. die Fähigkeit, die eigene mentale Befindlichkeit mit der mentalen Verfassung 



73

anderer Menschen in einen Zusammenhang zu bringen. Es gilt, die eigene innere 
Realität und die der Anderen zu verstehen und sie auszudrücken, eine grundle-
gende Fähigkeit für die Entwicklung sozial- emotionaler Kompetenzen.

3	 Ausgewählte methodische Zugänge und Konzepte in der 
heilpädagogischen Arbeit

Um die herausragende Bedeutung des Spiels in der heilpädagogischen Arbeit 
zu verstehen, sei ein kurzer Abriss über gängige und relevante methodische 
Zugänge erlaubt.

Im Berufsfeld von heilpädagogischen Fachkräften hat die Heilpädagogische 
Übungsbehandlung bzw. Entwicklungsförderung und die Heilpädagogische Spiel-
therapie eine lange Tradition (Oy  & Sagi, 2011; Simon  & Weiss, 2008). Beide 
Arbeitskonzepte beziehen das Spiel als zentrales Medium mit ein, sind jedoch vom 
ihrem Ansatz her sehr unterschiedlich, trotz gleicher Zielsetzungen wie beispiels-
weise die Stärkung individueller und sozialer Ressourcen, die Unterstützung bei 
der Bewältigung anstehender Entwicklungsaufgaben und der sozialen Teilhabe.

Die Entwicklungsförderung hat ihren Ursprung in der Behindertenhilfe. 
Dem Kind werden in einem spielerischen Dialog systematisch Übungen ange-
boten, um seine Handlungs- und Wahrnehmungskompetenzen zu fördern. Dazu 
gehört auch die gezielte Spielförderung zur Stärkung der Spielperformanz. Wäh-
rend sich Entwicklungsförderung vorwiegend direktiver und übender Metho-
den bedient, basiert das Konzept der Heilpädagogischen Spieltherapie auf dem 
nondirektiven Ansatz von Carl Rogers, in dem das Kind im freien Spiel mit den 
Grundhaltungen der Kongruenz, Empathie und Akzeptanz von der heilpädago-
gischen Fachkraft begleitet wird.

In der Praxis mischen sich die Ansätze sehr oft, zumal die Indikation für bei-
de Methoden nicht mehr so streng gehandhabt wird. Wurde beispielsweise die 
Heilpädagogische Spieltherapie in den Anfangszeiten nur für Kinder mit sozial-
emotionalen Auffälligkeiten als geeignet angesehen, hat sich der Ansatz mittler-
weile in der Behandlung von Kindern mit verschiedensten Beeinträchtigungen 
etabliert und bewährt. Lange Zeit nahm man es als selbstverständlich an, dass 
sich der Einsatz des Spiels in der Arbeit mit Kinder mit Behinderung nicht eignet, 
da sie nicht die körperlichen, kognitiven und sprachlichen Voraussetzungen be-
sitzen würden (Simon, 2019).

Heilpädagogisches Handeln bediente sich immer auch künstlerisch-gestalte-
rischer Zugänge und so hat sich die Heilpädagogische Kunsttherapie als eigen-
ständiges Konzept entwickelt (Hampe & Wigger, 2020). Durch den Einsatz von 
kreativen Materialien geht es hierbei nicht nur darum, im Sinne der Selbstent-
wicklung das schöpferische Potential bei Menschen mit Beeinträchtigungen zu 
wecken, sondern auch um spezifische Sinnes- und Wahrnehmungserfahrungen.



74

Heilpädagogische Rhythmik und Psychomotorik sind bewegungsorientierte 
Verfahren. Auch sie besitzen eine feste und traditionsreiche Verortung im Kanon 
heilpädagogischer Maßnahmen, da die Wechselbezüge von Bewegung, Sprache, 
Denken und Erleben in der Entwicklung von Menschen nachweislich eine hohe 
Bedeutung besitzen. Die beziehungsorientierte Bewegungspädagogik geht davon 
aus, dass durch die Erfahrung von gegenseitigem Körperkontakt soziale Kompe-
tenzen und ein positives Selbsterleben auch bei komplex beeinträchtigten Men-
schen gefördert werden kann (Welsche, 2018).

Sprachlicher Ausdruck und Kommunikation sind elementare menschliche 
Bedürfnisse. Bei Menschen mit Beeinträchtigungen sind sie häufig mehr oder 
weniger eingeschränkt. So wird der Einbezug von Methoden der Unterstützen 
Kommunikation hilfreich, aber auch notwendig, um Kontakt mit betroffenen 
Menschen herstellen zu können und Teilhabebarrieren abzubauen. Unterstütz-
te Kommunikation bedient sich körpereigener Kommunikationsmittel wie bei-
spielsweise Handzeichen und Gebärden, aber auch graphischer Symbole und 
technischer Hilfsmittel (Bönisch & Sachse, 2020).

4	 Besonderheiten der Spielentwicklung bei Kindern mit 
Beeinträchtigungen

Widmet man sich dem Spiel im heilpädagogischen Kontext, so darf nicht außer 
Acht gelassen werden, dass die Spielentwicklung bei Kindern mit Beeinträchti-
gungen Besonderheiten aufweist. Grundsätzlich ist sie den gleichen Bedingun-
gen unterworfen wie bei Kindern ohne Einschränkungen. Meist verläuft sie je-
doch langsamer oder bleibt in einer bestimmten Entwicklungsphase stehen. Mit 
besonderem Blick auf die Frühförderung zählt Sarimski (2003, S. 217 ff.) für Kin-
der mit kognitiven Beeinträchtigungen folgende Schwierigkeiten auf:

	y Verlangsamter Verlauf der sensorischen Entwicklung, der ursächlich für eine 
verzögerte Spielentwicklung ist. Es findet sich die gleiche Abfolge wie bei Kin-
dern ohne Einschränkungen. Auch die Stufe des Symbolspiels kann erreicht 
werden. Der Grad der Verzögerung ist nach empirischen Erkenntnissen zu-
folge abhängig von der Ausprägung der Behinderung.

	y Probleme der Ausdauer bei zielgerichteten Tätigkeiten, d. h. man beobachtet 
häufig eine verminderte Motivation in Bezug auf Spielaktivitäten komplexer 
Natur, wie beispielsweise beim Symbolspiel.

	y Schwierigkeiten bei der Imitation von Handlungen und der dialogischen Ab-
stimmung in der Kommunikation und Interaktion mit anderen Menschen, 
die bei Kindern aus dem Autismus-Spektrum am deutlichsten zu beobach-
ten sind.



75

In Bezug auf spezifische Beeinträchtigung lassen sich weitere Besonderheiten be-
obachten (Simon, 2019). So ist das Spielverhalten bei Kindern mit motorischen 
Einschränkungen sehr stark abhängig von der individuellen Beeinträchtigungs-
form. Bereits im frühen Alter ist eine altersgerechte Erkundung des eigenen Kör-
pers und der Umwelt im Körper- und Funktionsspiel erschwert. Wichtige sen-
somotorische Erfahrungen, die die Ausgestaltung anderer Entwicklungsbereiche 
voraussetzen, bleiben lückenhaft. Die eingeschränkte Kontrolle über den eigenen 
Körper führt nicht selten zu Schwierigkeiten bei der kommunikativen Abstim-
mung mit anderen Kindern. Bei vorhandenem Symbolverständnis kann die kör-
perbezogenen Ausgestaltung des symbolischen Spiels erschwert sein.

Kinder mit Schwerstmehrfachbehinderungen kommen oft über das Stadium 
des sensomotorischen Spiels nicht hinaus. Sie können sich jedoch lustvoll in einem 
langandauernden gleichförmigen Spiel, bevorzugt mit bekanntem Spielmaterial 
einzelnen Spielobjekten hingeben. Ihr häufig geringes Vermögen zur Kommuni-
kation lässt sie abhängig sein von externen Spielanreizen und -angeboten.

Bei Kindern mit Hörminderung lässt sich beobachten, dass der Übergang 
zum Rollenspiel später vollzogen wird.

Kindern mit Sehbeeinträchtigungen fallen die visuomotorische Kontrolle 
beim Konstruktionsspiel und die visuelle Feinabstimmung beim imitierenden 
Spiel schwer.

Kinder aus dem Autismus-Spektrum bevorzugen häufig Funktions- und 
Konstruktionsspiele, die im Ablauf immer die gleichen Muster aufweisen. Ihre 
Einschränkungen bei der dialogischen Abstimmung zeigen sich auch im Symbol-
verständnis. Betroffenen Kindern fällt es schwer, Spielmaterialien und -inhalte 
zu variieren. Sie haben zudem oft Mühe, komplexere Handlungssequenzen zu 
erfassen. Das symbolische Spiel beschränkt sich nicht selten auf das Nachspielen 
bekannter Filmsendungen. Erschwernisse zeigen sich besonders in der sozialen 
Interaktion mit Gleichaltrigen, die mitunter Angst auslösen kann. So ziehen es 
Kinder aus dem Autismus-Spektrum häufig vor, allein zu spielen oder das Spiel 
anderer Kinder aus der Ferne zu beobachten. Manche Kinder bevorzugen jünge-
re oder ältere Spielpartner.

Es wird oft versucht, das gemeinsame Spiel zu beherrschen. Abweichungen 
von den eigenen Vorstellungen im gemeinsamen Spiel mit anderen Kindern sind 
häufig eine Herausforderung.

Bei Kindern mit sozial-emotionalen Problemen und Verhaltensauffälligkei-
ten können sich vielfältige besondere Verhaltensweisen im Spiel zeigen. Zu beob-
achten sind beispielsweise verminderte Symbolisierungsfähigkeit und Phantasie 
bei depressiven Kindern, ritualisiertes, stereotypes Spielverhalten bei ängstlichen 
Kindern sowie impulsive, sprunghafte Spieltätigkeit bei Kindern mit einer Auf-
merksamkeitsstörung. Traumatisierte Kinder können im Spiel dissoziieren oder 
es werden Traumainhalte mit den entsprechenden Affekten thematisiert.



76

5	 Das Medium Spiel innerhalb spezifischer Konzepte und 
methodischer Zugänge der Heilpädagogik

Entwicklungs- und Beziehungsdiagnostik im Spiel

Vor jeder heilpädagogischen Intervention wird im Idealfall eine Diagnostik 
durchgeführt. Dabei spielen Beobachtungsmethoden sowohl in standardisierter 
Form als auch als freie Beobachtung eine herausragende Rolle. Gerade in der frü-
hen Kindheit ist ein Verstehenszugang zur Welt des Kindes über die Beobachtung 
unerlässlich.

Es existieren verschiedene Skalen und Raster, mit denen man über die Be-
obachtung des Spielverhaltens eines Kindes sein Entwicklungsniveau in verschie-
denen Bereichen wie beispielsweise Motorik, Sprache, Kognition eingeschätzt 
werden kann (Sarimski, 2003; Oy von et  al., 2011). Auch die Beurteilung der 
Interaktionsqualität zwischen dem Kind und seinen Bezugspersonen geschieht 
häufig über die Beobachtung im freien und dialogischen Spiel. Man benutzt da-
bei teilweise passende videogestützte Methoden und Skalen verschiedenster Gra-
de der Standardisierung.

Spielförderung und Spieltraining

Spielförderung und Spieltraining geschieht überwiegend im Rahmen heilpäd-
agogischer Entwicklungsförderung. Spielförderung kann man in drei mögliche 
Formen differenzieren (Köhn, 2002, S. 172).

	y Förderung zum Spiel: Das Kind muss grundlegende Kompetenzen, die Spiel-
fähigkeit ausmachen, erwerben (z. B. Ausdauer, Handlungsplanung).

	y Förderung im Spiel: Das Kind erweitert vorhandene Spielkompetenzen durch 
besondere Gestaltung der Spielsituation und Spieltätigkeit (z. B. Erweiterung 
sozial-emotionaler Kompetenzen im Gruppenspiel).

	y Förderung durch das Spiel: Im Spiel werden Lern- und Entwicklungsprozesse 
bestimmter Fähigkeiten (z. B. Sprache oder Motorik) angeregt.

Beim Spieltraining steht das regelmäßige Üben und Wiederholen bestimmter 
Spiele (Trainingseinheiten) anhand ausgewählter Spielmaterialien im Vorder-
grund. Das Ziel ist es, Fähigkeiten und Funktionen zu verbessern, z. B. bei Kin-
dern mit hyperkinetischem Syndrom zur Verbesserung der Aufmerksamkeit und 
Verringerung der Ablenkbarkeit (Heimlich, 2015, S. 251 ff.).

Wenn das Spiel ausschließlich Förderelemente enthält, wird aus dem rein in-
trinsischen, zweckfreien Spiel „förderliches Spiel“ oder „spielende Förderung“, die 
an vorher festgelegten Zielen ausgerichtet ist. Der Spielprozess ist oft nicht mehr 



77

völlig eigenständig vom Kind gesteuert, sondern man nutzt gezielt die Spiellust von 
Kindern mit Angeboten zur Anregung von Lern- und Entwicklungsprozessen.

Die Heilpädagogische Spieltherapie

Bei der Heilpädagogischen Spieltherapie (Simon & Weiss, 2008), spielt der För-
dergedanke eine untergeordnete Rolle. Die wichtigsten Merkmale des Spieles 
bleiben erhalten. Das Spiel wird als natürliches Ausdrucksmedium des Kindes 
betrachtet, das mit einer therapeutischen Haltung und entsprechenden Interven-
tionen begleitet wird. In ihrer Grundkonzeption orientiert sich die Heilpädagogi-
sche Spieltherapie am Menschenbild der humanistischen Psychologie, insbeson-
dere am personenzentrierten Ansatz nach C. Rogers.

Ausgehend von der Grundannahme, dass jedem Menschen die notwendigen 
Selbstheilungskräfte innewohnen, die er braucht, um psychische Probleme und 
Entwicklungsstagnationen zu überwinden, wird dem Kind ein sicherer und be-
wertungsfreier Spiel- und Beziehungsraum angeboten.

Die therapeutische Haltung ist geprägt von Authentizität, nicht an Bedingun-
gen geknüpfte Annahme des Kindes und einfühlendes Verstehen in die Erleb-
niswelt des Kindes. Dabei geht es vor allem von Seiten des Therapeuten darum, 
die kindlichen Themen, die sich im Spiel und in der Gestaltung der Beziehung 
zum Therapeuten zeigen, wahrzunehmen und sie in entsprechender Form dem 
Kind zu spiegeln. Korrigierende Beziehungserfahrungen, Aufarbeitung proble-
matischer Erlebnisse, Entwicklung zielführender Bewältigungsstrategien sind 
nur einige Ziele, die dabei in erster Linie verfolgt werden.

Der heilpädagogische Blick ist jedoch auch geprägt vom Wissen um Entwick-
lungsgefährdungen und den damit verbundenen möglichen Förderansätzen. Ge-
zielt können daher auch pädagogische Elemente der Spielförderung eingesetzt 
werden, ohne die eigentlichen Ziele einer Spieltherapie zu verändern. Das macht 
diesen Ansatz so wichtig und hilfreich gerade im Kontext der frühen Kindheit.

Besondere Aufmerksamkeit in Bezug auf die Signale des Kindes und eine 
erhöhte Empathiefähigkeit werden von den Spieltherapeuten gerade bei Kin-
dern mit Entwicklungsbeeinträchtigungen gefordert. Das kindliche Spiel kann 
immer als eine Sprache betrachtet werden, die es auch im Rahmen der Arbeit 
mit beeinträchtigten Kindern zu verstehen gilt. Das Verständnis der im Spiel sich 
äußernden Themen und Botschaften ist Voraussetzung jeglicher Form heilpäd-
agogischer Spielbegleitung. Dabei geht es auch um das Verständnis psychodyna-
mischer Zusammenhänge im Leben eines Kindes.

Bei einer Umfrage zur psychotherapeutischen Versorgung von Menschen mit 
Intelligenzminderung (Kremitzl et al., 2018) bemerkte eine befragte, tiefenpsy-
chologisch ausgerichtete Psychotherapeutin, „auch Menschen mit Behinderun-
gen haben ein Unbewusstes“, das es im therapeutischen Prozess zu verstehen gilt.



78

6	 Exkurs zu einer aktuellen Studie über den Stellenwert 
und die Bedeutung des Spiels in verschiedenen 
Vertiefungsfeldern der Heilpädagogik

Im Rahmen einer Masterarbeit untersuchte Udelhoven mittels einer systema-
tischen Inhaltsanalyse 30 Abschlussberichte der studienintegrierten Praxis von 
Studierenden der Heilpädagogik an der Katholischen Hochschule Freiburg 
(Udelhoven, 2025). Die Studierenden bieten in diesem Lehr- und Lernformat 
unter fachkundiger Anleitung heilpädagogische Angebote für Menschen mit Be-
einträchtigungen in den Bereichen Gesundheitsversorgung, Kinder- und Jugend-
hilfe sowie Behinderten- und Altenhilfe an. Sie können entsprechend ihrer Nei-
gungen und Interessen dabei einen von vier Vertiefungsbereichen wählen. Dazu 
gehört der Bereich der Unterstützten Kommunikation, der Bereich der Kunst-
therapie, der Heilpädagogischen Entwicklungsförderung und der Spieltherapie.

Udelhoven ging der Frage nach, welche Spielmethoden mit Kindern in den 
heilpädagogischen Vertiefungsbereichen angewendet werden und wie sich diese 
Methoden in Hinblick auf verschiedene Förderschwerpunkte begründen lassen? 
Sie fand heraus, dass eine Vielfalt von Spielmethoden in der Arbeit mit Kindern 
im Alter von drei bis zehn Jahren eingesetzt wird. Dazu gehörten u. a. folgende 
Spielformen: Funktionelles Spiel, repräsentatives Spiel, sequentielles Spiel, Sym-
bolspiel, Rollenspiel, Gestaltungsspiel mit festen und amorphen Materialien, Re-
zeptionsspie, Konstruktionsspiel, Regelspiel, Bewegungsspiel, Kampfspiel, senso-
motorisches Spiel, elektronisches Spiel und die Sandspielmethode.

Am häufigsten kam das Rollenspiel zum Einsatz gefolgt von Gestaltungsspie-
len, Regelspielen, Bewegungs- und Rezeptionsspielen, insbesondere im Kontext 
der heilpädagogischen Entwicklungsförderung und Spieltherapie. Die Gestaltungs-
spiele wurden überwiegend mit den Kindergartenkindern durgeführt, wobei so-
wohl amorphe als auch feste Materialien verwendet wurden. Bei den Grundschul-
kindern hingegen kamen oftmals Regelspiele und Bewegungsspiele zum Einsatz.

Der Hauptschwerpunkt beim Einsatz der Spielmethoden lag bei allen Kin-
dern neben der Förderung von Wahrnehmungsfunktionen, Sprache und Motorik 
auf der Förderung der sozialemotionalen Entwicklung. Die Förderung von kog-
nitiven Funktionen schien nach den Ergebnissen der Studie für das Kindergar-
tenalter keine besondere Rolle einzunehmen.

Da das Rollenspiel offensichtlich eine herausragende Bedeutung in der heil-
pädagogischen Arbeit besitzt, sollen nachfolgend die Begründungen zu dessen 
Funktion aus den Studienergebnissen zusammengefasst werden. Das Rollenspiel 
im Kontext sozialemotionaler Entwicklungsförderung dient der Förderung

a)	 der Emotionsregulation
b)	 von Selbstwirksamkeitserfahrungen
c)	 der Darstellung der inneren Gefühlswelt des Kindes



79

Das Rollenspiel im Kontext der Förderung der Sprachentwicklung dient der För-
derung

a)	 der Sprachfähigkeit
b)	 der Kommunikation

Das Rollenspiel im Kontext der kognitiven Entwicklung dient der Förderung

a)	 Ausdauer und Konzentration
b)	 Handlungsplanung
c)	 der Entwicklung von Problemlösungsstrategien

Im Fall einer heilpädagogischen Spieltherapie mit einem aufgrund eines geneti-
schen Syndroms kognitiv beeinträchtigten Kindes soll die konkrete Arbeit in der 
Heilpädagogik im nächsten Kapitel veranschaulicht werden. Die Kasuistik ver-
deutlicht, in welch umfassender Weise ein psychodynamisches Verständnis auch 
für die Arbeit im Kontext einer heilpädagogischen Spieltherapie bei Kindern mit 
Beeinträchtigungen Geltung besitzt.

7	 Heilpädagogische Spieltherapie mit einem Kind mit 
Trisomie 21

Vorstellungsanlass

Der fünfjährige Max wurde aus eigener Initiative der Eltern zur Heilpädagogi-
schen Spieltherapie vorgestellt. Max hat Trisomie 21 und sollte ein paar Monate 
später eingeschult und inklusiv in einer Kooperationsklasse beschult werden. Der 
Auftrag der Eltern bestand darin, Max bei dieser anstehenden Entwicklungsauf-
gabe zu begleiten, aber auch seine Spielentwicklung zu unterstützen.

Max’ Familie betreibt einen Gasthof. Sein Vater ist Koch. Er hat einen älteren 
Bruder und eine jüngere Schwester.

Kinder mit Trisomie 21

Trisomie 21 gehört zu den häufigsten Formen von chromosomalen Besonderhei-
ten, die für ein spezielles Erscheinungsbild, sowie eine verlangsamte Entwicklung 
der motorischen, kognitiven und sprachlichen Fähigkeiten verantwortlich sind. 
Es handelt sich um eine Störung, bei der das Chromosom 21 dreifach vorhanden 
ist. Aufgrund des überzähligen Chromosoms weisen betroffene Kinder Beson-
derheiten auf, die jedoch ganz unterschiedlich ausgeprägt sein können. Besonders 



80

auffällig ist das körperliche Erscheinungsbild mit kleiner Statur, kurzen Fingern, 
flachen Nasenrücken und der typischen Epikanthus-Falte, die sogenannte „Mon-
golenfalte“ (Sarimski, 2014). Zu den körperlichen Beeinträchtigungen gehören 
auch Einschränkungen des Seh- und Hörvermögens sowie Herzfehler und or-
thopädische Probleme. Einige Kinder entwickeln zudem eine Epilepsie. Mit zu-
nehmendem Alter werden überdurchschnittlich häufig frühzeitige Demenzpro-
zesse vom Alzheimer-Typ festgestellt (Neuhäuser et  al., 2013; Sarimski, 2014). 
Die kognitive Entwicklung weist eine hohe Variabilität von leichter bis schwerer 
Intelligenzminderung auf.

In ihrem Verhalten werden Kinder mit Trisomie 21 als liebenswert, freund-
lich und emotional ansprechbar beschrieben. Gerade im Kindergartenalter wer-
den betroffene Kinder von ihren Eltern als sozial zugewandt und offen für soziale 
Situationen beschrieben. Dies deckt sich mit einschlägigen Studien, die Kindern 
mit Trisomie 21 besondere Stärken im Bereich adaptiver sozialer Kompetenzen 
bestätigen (Sarimski, 2014, S. 238 ff.).

Ein besonderes zu beobachtendes Problem ist ein ausgeprägtes Vermeidungs-
verhalten bei Überforderung und Überstimulation. Viele Kinder spüren bereits 
in frühem Alter, dass ihnen im Vergleich zu Gleichaltrigen manche Aufgaben 
schwerer gelingen. Dies hat Auswirkungen auf das Selbstbild. Jedes Kind löst 
diese Situation auf seine Weise, sei es mit Resignation und Passivität, sei es mit 
Clownerien oder Trotzanfällen (Rauh, 2000).

Im Kontext der Sprachentwicklung zeigen sich neben Schwierigkeiten in der 
präverbalen Entwicklung wie z. B. vermindertes Lallen, verursacht durch motori-
sche und funktionelle Beeinträchtigungen im Mundbereich, Probleme beim Er-
werb von Wortschatz und Grammatik.

Diese Ausführungen machen deutlich, dass der Alltag und die Interaktion 
mit der Umwelt aufgrund der erschwerten Entwicklungsprozesse hinsichtlich 
Motorik, Kommunikation und Kognition besondere Herausforderungen für die-
se Kinder bereit hält, die zu einer größeren Verwundbarkeit durch ungünstige 
Lebensbedingungen führen. Nicht selten entwickeln die Kinder behandlungsbe-
dürftige psychische Störungen und Verhaltensauffälligkeiten.

Die Psychodynamik in der Heilpädagogischen Spieltherapie mit Max

Die Heilpädagogische Spieltherapie mit Max umfasste einen wöchentlichen 
Spielkontakt für die Dauer von etwa einem Jahr. Sie war insbesondere als präven-
tive Maßnahme konzipiert mit folgenden Zielen:

	y Erweiterung der Spielperformanz und Ausbau der Symbolisierungsfähigkeit 
im Spiel



81

	y Aufbau von Selbstwirksamkeitserwartungen, Kontrollüberzeugungen und 
Stabilisierung eines positiven Selbstkonzeptes in der Auseinandersetzung mit 
der eigenen Identität

	y Aktivierung und Stärkung vorhandener Ressourcen und Entwicklung von 
Zutrauen in die eigene Fähigkeiten

	y Hilfe zur Bewältigung von Entwicklungsaufgaben und Unterstützung der In-
dividuation

Laut vorliegendem Entwicklungsbericht seines Kindergartens befand sich Max 
in der Spielentwicklung zum Vorstellungszeitpunkt auf der Stufe eines einfachen 
Symbolspiels mit kurzen und einfachen Handlungsabfolgen. Seine Gedanken 
und Gefühle drückte er weniger verbal als vornehmlich auf der Handlungsebene 
aus. Aufgrund von Max’ Beeinträchtigungen in der Informationsverarbeitung, 
bei der Handlungsplanung sowie Sprachverarbeitung und -produktion mussten 
daher besondere methodische Überlegungen vorgenommen werden.

Strukturierende Anregungen wurden Max durch gezieltes, schrittweises Ein-
holen von Regieanweisungen im Spiel gegeben. Zur Ausdifferenzierung seines 
Spiels wurden ihm teilweise Spielsequenzen vorgespielt, um seine Imitation an-
zuregen. Um sein Handlungsrepertoire zu erweitern und neue Spielerfahrungen 
zu ermöglichen, bewährte sich auch das Parallelspiel. Begleitende Verbalisierung 
und Kommentierung seines Spiels dienten der Differenzierung seines sprachlichen 
Ausdrucks und der allgemeinen Symbolisierungsfähigkeit. Das sprachliche Niveau 
wurde von Seiten der heilpädagogischen Fachkraft entsprechend angepasst.

Im Verlauf der Heilpädagogischen Spieltherapie wurden Schwerpunktthemen 
im Spiel von Max deutlich, die sich im Laufe der Zeit veränderten. In der ersten 
Phase, die etwa 7 Sitzungen umfasste, beschäftigte sich Max in seinem Spiel im-
mer wieder mit seinem Alltag in seiner Familie und im Gasthof, vorwiegend in 
der Identifikation mit seinem Vater.

Auszug aus der 2. Stunde

Max geht im Spielzimmer direkt auf die Spielküche zu. Er wirkt geschäftig und scheint 

eine Vorstellung davon zu haben, was er machen möchte. Schließlich verteilt er Teller 

auf dem Tisch und bestimmt, welcher Teller für welche Person bestimmt ist. Die Heil-

pädagogin soll am Tisch sitzen und essen, während Max kocht. Hierzu durchsucht Max 

die Schränke und räumt alle Pfannen aus, um diese auf den Herd zu stellen. Dabei öff-

net und schließt er alle Schubladen und Schränke mehrmals, kommt aber schließlich 

ohne Unterstützung auf sein ursprüngliches Vorhaben zurück. Max entdeckt die Eier und 

erklärt „Eia…Kuchen“. Durch Mimik und Gestik veranschaulicht er, wie man Eier auf-

schlägt und die Schale entfernt. Die Heilpädagogin verbalisiert: „Du weißt, dass die Eier 

ohne Schale sein müssen, bevor sie in den Kuchen kommen.“ Max bestätigt dies mit den 

Worten „Ja…Papa“.



82

Max entdeckt im weiteren Verlauf die Spielhütte und krabbelt hinein. Er signalisiert der Heil-

pädagogin, ihm zu folgen. Er legt sich hin und schaut die Heilpädagogin offen an. Eine Stille mit 

Blickkontakt entsteht. Max faltet die Hände und sagt: „Betn“. Die Bemerkung der Heilpädago-

gin, Max würde vor dem Schlafengehen offensichtlich beten, bejaht der Junge mit den Worten 

„Ja, Mama Andra“. Er ergänzt flüsternd „Geburtstag, Ball, Bulldog“. Die Heilpädagogin spiegelt 

seine Äußerungen, er würde zum lieben Gott beten, dass er ihm einen Ball und einen Bulldog 

zum Geburtstag schenkt. Max nickt und sagt „Amn“. Daraufhin spielt er eine gewisse Zeit, wie 

er schläft, schaut aber immer wieder interessiert und aufmerksam zur Heilpädagogin.

Bereits ab der fünften Spielstunde stellte Max immer wieder Episoden im Spiel 
dar, in denen er kompetent durch aktives, selbstbewusstes und selbstbestimmtes 
Verhalten auftritt und dadurch die Anerkennung anderer Personen erwirkt.

Auszug aus der 10. Stunde

Max sucht in der Spielküche nach dem Bügeleisen und den Servietten. Er fordert dabei 

ausdrücklich die Beachtung und Aufmerksamkeit der Heilpädagogin. Sie solle genau zu-

sehen, wie er Handschuhe zum Bügeln anzieht, um sich nicht zu verbrennen, und wie 

sorgfältig er die Servietten bügelt, sie zusammenfaltet und weglegt. Dabei wirkt er ge-

schäftig und in seinen Handlungen sehr strukturiert, was anerkennend von der Heilpäda-

gogin kommentiert wird. Schließlich nimmt er das Spielhandy in die Hand und telefoniert 

mit „Papa“, indem er heftig gestikuliert. Seine ernste Mimik und Gestik lassen erkennen, 

dass es ein ernstes und erwachsenes Gespräch ist. Er berichtet seinem Vater, dass er bei 

„Anne“ (die Heilpädagogin) ist. Er reicht ihr das Handy und fordert sie auf, dem Vater zu 

erzählen, was er gerade gemacht hat. Dabei hört er sehr aufmerksam zu, was die Heilpäd-

agogin dem Vater am Telefon berichtet.

Die Auseinandersetzung mit problematischen Erfahrungen erfolgte bereits nach 
der dritten Stunde und zog sich beständig in sich immer wieder wiederholenden 
Spielepisoden bis zur ersten zeitlichen Hälfte der Heilpädagogischen Spieltherapie 
durch. Dabei ging es meist um erlebte Missgeschicke bzw. Misserfolge, die Hilf-
losigkeit, Enttäuschung sowie Wut auf die eigenen Unzulänglichkeiten auslösten.

Auszug aus der 4. Stunde

Max versteckt sich hinter dem Kasperletheater. Er schaut kurz raus, zeigt auf die Heilpäd-

agogin und gibt die Regieanweisung „Dieb… dummdoof… suchen“. Diese spiegelt seine 

Anweisung, dass man nun folgende Szene spielen solle: Sie solle sich in der Rolle des 

dummdoofen Diebes auf die Suche nach dem versteckten Max machen, ihn jedoch nicht 

finden. Max bejaht „Ja, sauer“. Das Spiel entwickelt sich im Laufe einer halben Stunde, 

indem die Heilpädagogin erfolglos auf der Suche nach ihm ist. Sie soll dabei darüber sehr 

wütend, aber auch traurig werden.



83

Auszug aus der 16. Stunde

Max bewirft die Heilpädagogin mit Pezzibällen. Er ruft „Du dummdoof…du aua“. Er bejaht 

die Verbalisierung der Heilpädagogin, dass sie nun die Doofe spielen soll und er ihr mit den 

Bällen weh tue „Ja… weinen. Ja… und jetzt sauer.“

Das Motiv des „Dummdoofen“ wird von Max in den verschiedensten Zusam-
menhängen im weiteren Verlauf inszeniert. Meist wird die Rolle der Heilpäd-
agogin zugewiesen. In der 6. Stunde übernimmt er selbst die Rolle desjenigen, 
dem ein Missgeschick zustößt und agiert seine Wut und Enttäuschung an einem 
Objekt aus.

Auszug aus der 6. Stunde

Max inszeniert im Spiel, dass ihm eine Pfanne auf den Boden fällt und dabei die sich darin 

befindenden Nudeln auf dem Boden verteilen. Er spielt, dass er weinen und jammern würde. 

Der Topf wurde als „doof“ bezeichnet und er tritt gegen ihn und schmeißt ihn in eine Ecke.

In der Folge bleibt er in der Spielküche und versucht, ein Backblech in den Ofen zu schie-

ben, was ihm jedoch aufgrund seiner motorischen Einschränkungen nicht gelingt. Er ver-

schränkt daraufhin die Arme und zieht sich in das Spielhaus zurück. Dort vergräbt er sein 

Gesicht in ein Kissen. Wiederholt kommt er aus dem Haus und versucht es erfolglos aufs 

Neue. Die Heilpädagogin begleitet ihn verbal, indem sie seine Wut und Enttäuschung darü-

ber formuliert. Sie kommt nah an das Spielhaus heran, aber Max schiebt sie weg – „Weg“. 

Nach einiger Zeit der Ruhe krabbelt er aus dem Spielhaus, setzt sich auf den Traktor und 

initiiert eine neue Spielhandlung.

Das Spielhaus im Therapiezimmer gewinnt für Max zunehmend an Bedeutung 
als sicherer Ort bei Bedrohung. Es wird auch eine Art Schutz bei emotionaler 
und kognitiver Überforderung. Darin zieht er sich in entsprechenden Situationen 
zurück und fordert eine kurze Pause im Spielverlauf ein.

Zentral im spieltherapeutischen Verlauf war die Inszenierung von Spielen 
mit aggressivem Inhalt sowohl auf der Beziehungsebene mit der Heilpädagogin 
als auch stellvertretend mit Puppen. Mit Stellvertreterpuppen wurde geboxt, ge-
schlagen, gestritten und anderen Schmerzen zugefügt. In der realen Interaktion 
mit der Heilpädagogin wurde beschimpft, geschubst, und nass gespritzt. Max er-
laubte sich freches Verhalten und das Überschreiten von Regeln. Dabei hatte er 
offensichtlichen Spaß und Freude.

Auszug aus 8. Stunde

Max geht ins Puppenhaus und nimmt eine Figur „Opa“. Er reicht der Heilpädagogin eine 

weitere Puppe „Oma“. Max schlägt mit seiner Puppe auf die „Omapuppe“ ein. Er verlangt, 

dass auch die Oma schlagen solle und beide auf den Boden trampelnd viel Lärm und 



84

Krach machen sollen. In der Folge schmeißt Max mit der Opapuppe alle Möbel aus dem 

Puppenhaus heraus und fordert die Heilpädagogin auf, ihm dies mit ihrer Puppe gleich zu 

tun. Dabei lacht Max und hat offensichtlich viel Spaß.

In der zweiten Hälfte der Spieltherapie entdeckte Max die Figur des Zauberers, 
die ihn bei einer Zirkusvorstellung bei seiner Einschulung sehr fasziniert hatte. 
Er schlüpfte im Spiel in die Rolle des Zauberers, der auf einer Bühne Zauber-
künste vorführt. Der Heilpädagogin wurde die Rolle des applaudierenden und 
bewundernden Publikums zugewiesen. Neben dem Erleben von Allmacht durch 
die Demonstration von Zauberkünsten war ihm die Anerkennung des Publi-
kums sehr wichtig.

Auszug aus der 18. Stunde

Max schlüpft in die Rolle des Zauberers. Er streckt die Arme in die Luft und wirbelt mit dem 

Zauberstab. Dabei fordert er Applaus. Er richtet den Zauberstab auf die Heilpädagogin und 

zaubert sie weg, um sie gleich darauf wieder erscheinen zu lassen. Er stellt sich vor den 

großen Spiegel im Spielzimmer und betrachtet sich in seiner Rolle.

Ein paar Stunden vor Beendigung der Heilpädagogischen Spieltherapie erfand 
sich Max neu in der Rolle eines Artisten, der, wiederum vor Publikum, sein mo-
torisches Können demonstrierte. Dabei überwand er deutlich eigene Grenzen. 
Es entstanden gemeinsame Spielhandlungen, in welchen sich Max und die Heil-
pädagogin als gleichwertige Spielpartner erleben konnten.

Auszug aus der 21. Stunde

Als Artist will Max die Stufenleiter im Spielzimmer bis zur höchsten Stufe erklimmen 

„Hoch“. Vor der letzten Stufe stoppt er „Hoch… oh, oh Angst, ganz runter, warten morgen“. 

Langsam klettert er wieder hinunter und fordert Applaus. Er fordert die Heilpädagogin auf, 

selbst auf das Klettergerüst zu steigen. Sie holt sich dabei immer wieder die Rückversiche-

rung von Max ein, dass sie es genauso richtig mache. Max klettert ihr nach und zeigt es ihr. 

Vor der letzten Stufe sagt Max „(H)elfe“. Durch leichte Handführung schafft es Max nun, die 

letzte Stufe zu erklettern. Die Heilpädagogin verbalisiert, nun habe er es geschafft, worauf 

Max erklärt „Hoch, Angst, ich aua“.

Zusammenfassung

Deutlich wurde, dass das Spiel von Max in seiner Ausgestaltung weniger komplex 
ist, als bei Kindern in seinem Alter zu erwarten wäre. Sein sprachlicher Ausdruck 
ist reduziert auf einen vorwiegend telegrammartigen Stil. Dennoch konnte er das 



85

Spiel als Bühne nutzen, um seine vordringlichsten Themen in Szene zu setzen. 
Mithilfe des Schutz- und Ruheraums des Spielhauses, war es ihm möglich, sich 
bei Überforderungen kognitiver und emotionaler Art zurückzuziehen und sich 
neu zu orientieren, ohne die Kontrolle über das Spielgeschehen zu verlieren.

Das Spiel in der ersten Phase bestand aus kurzen symbolischen Spielhandlun-
gen, die Parallelen zur Lebenswirklichkeit von Max innerhalb seiner Familie und 
des Umfeldes in dem elterlichen Gasthaus aufweisen. In projektiver Identifikation 
mit seinem Vater als Koch zeigte Max aktiv selbstbestimmtes und überlegenes Ver-
halten. Er nutzte das Spiel, um sein Fachwissen und seine Sorgfalt unter Beweis 
zu stellen. Das Thema von Kompetenzerleben wird schon früh im Spielprozess 
formuliert. Es zieht sich leitmotivisch durch den gesamten Verlauf, erfährt jedoch 
mit zunehmendem Selbstvertrauen des Jungen wichtige Veränderungen. Werden 
Tüchtigkeit und Fähigkeiten zunächst in der Identifikation mit dem Vater insze-
niert, kann er sich im weiteren Verlauf diese Ressourcen selbst zuschreiben.

Max hat deutliche Beeinträchtigungen in verschiedensten Bereichen und 
wird im Alltag immer wieder mit seinen Unzulänglichkeiten konfrontiert. Der 
Aufbau eines positiven Selbstkonzeptes ist für ihn daher sehr erschwert. Er ver-
dichtet in symbolischer Form diese Erfahrungen in der Figur des „Dummdoo-
fen“, dem nichts gelingt und dem ständig Missgeschicke passieren. Zunächst, 
erneut in der Zuweisung der Rolle an die Heilpädagogin, erzählt er im Spiel 
Szenen aus der eigenen Erfahrung. Im weiteren Prozess ist er in der Lage, diese 
Projektion zurückzunehmen und das Erleben von Inkompetenz als seine eige-
ne Realität anzunehmen und anzuerkennen. Hilfreich dabei ist, dass er seine 
Wut und Enttäuschung darüber ungefiltert und frei von moralischer Bewer-
tung ausdrücken kann.

Max erlebte in diesem Prozess einen beträchtlichen Zuwachs an Selbstver-
trauen, so dass er sich immer mehr traute, auch aggressive Spielinhalte zu in-
szenieren. Diese dienten der Erprobung von Selbstbehauptung gegen das Gefühl 
von Unterlegenheit. Sein Bedürfnis nach Omnipotenz und Allmacht entdeckte 
Max schließlich in der Figur des Zauberers, in dem erneut das Thema von Leis-
tung und Können verwoben wird. In der Folge verändert er die Phantasie- und 
Märchenfigur in eine Figur, die stärker an der Realität orientiert ist. Der Artist 
brilliert mit motorischen Fähigkeiten, über die Max in seinem Alltag nur wenig 
ausgeprägt verfügt. Max verfällt in der Rolle jedoch nicht in Selbstüberschätzung, 
sondern kann mit der Unterstützung der ihn begleitenden Heilpädagogin seine 
Grenzen eingestehen und Ängste formulieren.

8	 Ausblick

Das Spiel ist ein unverzichtbares Medium in der heilpädagogischen Arbeit und 
wird in vielfältiger Weise genutzt und eingesetzt. Es besitzt eine hohe Bedeutung 



86

auch in der Arbeit mit Kindern mit Einschränkungen und verlangsamter sowie 
beeinträchtigter Spielentwicklung.

Deutlich wurde, dass heilpädagogisches Handeln immer an der Schnittstelle 
von Pädagogik und Therapie stattfindet. Dies trifft in besonderer Weise auf das 
Konzept der Heilpädagogischen Spieltherapie zu. Der Focus liegt jedoch immer 
im Bereich der Prävention und Entwicklungsförderung.

Kinder mit Beeinträchtigungen haben ein vielfach erhöhtes Risiko, eine psy-
chische Störung zu entwickeln. Umso dringlicher erscheinen präventive, ressour-
cenaktivierende Angebote, die das Spiel mit seinen heilenden und schützenden 
Kräften unter psychodynamischen Gesichtspunkten nutzen. Die Heilpädagogi-
sche Spieltherapie ist mit Sicherheit eine solches Angebot und im Kontext der 
Ermöglichung von Teilhabe hochrelevant.

Literatur

Bönisch, J., & Sachse, S. (Hrsg.) (2020). Kompendium Unterstützte Kommunikation. Stuttgart: Kohl-
hammer.

Clausen, J. (2023). Studienbuch Heilpädagogik: Grundlagen und Handlungsfelder einer inklusiven und 
partizipativen Pädagogik. Stuttgart: Kohlhammer.

Gerspach, M. (2009). Psychoanalytische Heilpädagogik: Ein systematischer Überblick. Stuttgart: Kohl-
hammer.

Hampe, R.,  & Wigger, M. (2020). Heilpädagogische Kunsttherapie: Grundlagen, Methoden, Anwen-
dungsfelder. Stuttgart: Kohlhammer.

Heimlich, U. (2015). Einführung in die Spielpädagogik (3. Aufl.). Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.
Köhn, W. (2002). Heilpädagogische Begleitung im Spiel. Heidelberg: Edition Schindele.
Kremitzl, K., Engenhorst, A., Simon, T., Wünsch, A., Straub, R., & Nübling, R. (2018). Zur psycho-

therapeutischen Versorgung von Menschen mit Intelligenzminderung in Baden-Württemberg: 
Eine Befragung psychologischer Psychotherapeutinnen. Psychotherapeutenjournal, 2, 135–145.

Neuhäuser, G., Steinhausen, H.-Ch., Häßler, F., & Sarimski, K. (Hrsg.) (2013). Geistige Behinderung: 
Grundlagen, Erscheinungsformen und klinische Probleme, Behandlung, Rehabilitation und recht-
liche Probleme (4., vollständig überarb. und erw. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer.

von Oy, C. M., & Sagi, A. (2011). Lehrbuch der Heilpädagogischen Übungsbehandlung: Hilfe für das 
Kind mit Entwicklungsstörung oder Behinderung  (14., vollständig überarb. und erw. Aufl. von 
E. Biene-Deißler & B. Schroer). Heidelberg.

Rauh, H. (2000). Kognitives Entwicklungsniveau und Verhalten bei Kindern mit Down-Syndrom. 
Frühförderung interdisziplinär, 19, 130–139.

Sarimski, K. (2003). Entwicklungsbeurteilung und Förderung im Spiel mit geistig behinderten Klein-
kindern. In M. Papousek & A. von Gontard (Hrsg.), Spiel und Kreativität in der frühen Kindheit 
(S. 215–236). Stuttgart: Pfeiffer bei Klett-Cotta.

Sarimski, K. (2014). Entwicklungspsychologie genetischer Syndrome (4., überarb. und erw. Aufl.). Göt-
tingen: Hogrefe.

Simon, T. (2011). Klinische Heilpädagogik. Stuttgart: Kohlhammer.
Simon, T. (2019). Das Spiel im (psycho)therapeutischen Kontext. Behinderte Menschen, 6.
Simon, T., & Weiss, G. (Hrsg.) (2008). Heilpädagogische Spieltherapie. Stuttgart: Klett-Cotta.
Udelhoven, R. (2025). Die Bedeutung des kindlichen Spiels in der heilpädagogischen Arbeit. Unveröf-

fentlichte Masterarbeit, Katholische Hochschule Freiburg, Freiburg im Breisgau.
Welsche, M. (2018). Beziehungsorientierte Bewegungspädagogik. München: Reinhardt.



87

Spielerisch zu einer starken Eltern-Kind-
Interaktion
Die Unterstützung von Kindern mit Beeinträchtigung und 
ihren Eltern durch die Heilpädagogische Früherziehung

Kolja Ernst und Christina Koch

Der Beitrag beleuchtet die Bedeutung des kindlichen Spiels in der Heilpädagogischen 

Früherziehung und zeigt auf, wie die Eltern-Kind-Interaktion im Spiel gezielt gestärkt wer-

den kann. Ausgangspunkt ist eine entwicklungspsychologische Betrachtung des Spiels, 

anhand derer zentrale Entwicklungsschritte sichtbar gemacht und durch ein Fallbeispiel 

praxisnah veranschaulicht werden. Darauf aufbauend wird gezeigt, wie Heilpädagogische 

Früherzieher:innen im Rahmen von Beratung und Begleitung elterliche Kompetenzen 

stärken, um das kindliche Spiel angemessen zu unterstützen. Durch gezielte Gesprächs-

impulse und mentalisierungsfördernde Fragen wird ein Reflexionsprozess angeregt, der 

Eltern befähigt, das Verhalten ihres Kindes besser zu verstehen und feinfühlig darauf zu 

reagieren. Das gemeinsame Spiel wird so zu einem Raum für Beziehung, Entwicklung und 

gegenseitiges Verstehen.

1	 Einführung

Die Heilpädagogische Früherziehung ist ein sonderpädagogisches, gesamt-
schweizerisches und freiwilliges Angebot im Vorschulbereich für kleine Kinder 
mit Beeinträchtigung und ihre Familien1. Im Zentrum stehen die alltags- und 
familiennahe Unterstützung und Begleitung. Diese wird anhand entwicklungs-
psychologisch fundierter und spielerischer Entwicklungsbegleitung der Kinder, 
sowie der Beratung der Eltern und weiteren Bezugs- und Fachpersonen umge-
setzt. Die systemische Ausrichtung zeigt sich auch in den weiteren Aufgaben-
feldern der Heilpädagogischen Früherziehung (Lütolf, Venetz & Koch, 2014): die 
Diagnostik, die interdisziplinäre Zusammenarbeit und die Prävention sind auf 
Ganzheitlichkeit, Öffentlichkeit, Vernetzungspartner:innen und Expert:innen 
ausgerichtet. Plakativ und vereinfacht könnte man sagen: die Heilpädagogische 
Früherziehung ist spielend, dialogorientiert und mobil unterwegs.

Heilpädagogische Früherzieher:innen fahren dorthin, wo für das Kind be-
deutsame Kontextsituationen bestehen und es aufwächst. Das kann sowohl der 

1	 In Deutschland wird synonym der Begriff „Interdisziplinäre Frühförderung“ verwendet.



88

Wohnort der Familie wie auch z. B. die Kindertagesstätte sein. Heilpädagogische 
Früherzieher:innen sind dort, wo Eltern oder Fachpersonen Fragen oder Anliegen 
haben. Ziel der Heilpädagogischen Früherziehung ist es die Entwicklung des Kin-
des zu fördern und die Eltern, wie auch weitere Bezugs- und Fachpersonen dahin-
gehend zu stärken, dass sie die Fähigkeiten, Bedürfnisse und Rechte des Kindes 
kennen und dessen Entwicklungsprozess unterstützen können (Dempsey & Keen, 
2008; Sarimski, Hintermair & Lang, 2013).

Zum Familien- oder Kita-Alltag gehört auch die Spiel-Zeit. Für das Kind 
ist das Spiel der zentrale Lernort. Im Spiel entdecken kleine Kinder selbstini-
tiiert und selbstwirksam die Welt. Hier können sie zahlreiche später notwen-
dige Kompetenzen erwerben und vertiefen (Oerter, 2012; Stamm, 2014; Strätz, 
2019). Unterstützt werden kann das Lernen im Spiel durch Bezugspersonen, 
die sich Zeit nehmen, entwicklungsgerechtes Material bereitstellen und dem 
kindlichen Spiel Platz einräumen (Brüssel, Seibert & Zöller, 2020; Kübler & Rü-
disüli, 2020). Schliesslich sind die kindlichen Handlungen im Spiel, das Welt-
Entdecken, auf Interaktion ausgerichtet: „Siehst Du, was ich in der Hand halte, 
was ich machen kann, was hier passiert?“. Entsprechend sind Beziehungsange-
bote, die bestätigen, ermutigen oder Handlungen verbalisieren, massgeblich. 
Sie unterstützen wichtige Entwicklungsschritte in den Bereichen der Aufmerk-
samkeit, der Sprache und der kognitiven Strategien (Lesemann et  al., 2004; 
Hauser, 2005; Fantuzzo et al., 2004).

Gerade die Eltern-Kind-Interaktion ist mitentscheidend für die Entwicklung 
der Kinder (Trivette, Dunst & Hamby, 2010). Bei Eltern von Kindern mit und 
ohne Beeinträchtigung kann die Interaktion durch Irritationen, Hemmungen 
oder Unsicherheiten beeinträchtigt sein. Wie die Heilpädagogische Früherzie-
hung im und durch das gemeinsame Spielen die Eltern-Kind-Interaktion unter-
stützen kann, soll in diesem Beitrag aufgezeigt werden.

Dazu wird das kindliche Spiel aus entwicklungspsychologischer Sicht be-
trachtet. Anhand eines Fallbeispiels wird veranschaulicht, wie sich zentrale Ent-
wicklungsschritte im Spiel beobachten lassen. Weiter wird dargelegt, wie Heilpä-
dagogische Früherzieher:innen beratend und begleitend elterliche Kompetenzen 
stärken, um das kindliche Spiel, und damit seine Entwicklung, sorgfältig zu 
unterstützen. Schliesslich dienen gezielte Gesprächsimpulse und anregende Fra-
gen einer vertieften Reflexion und Mentalisierung, welche sich auf eine verstärkte 
Eltern-Kind-Interaktion auswirken.

2	 Spielen und Entwicklung

Spielen bildet die Grundlage für alle Entwicklungsprozesse der frühen Kindheit 
(Pellegrini, 2009; Stamm, 2014). Entwicklungsbereiche, wie Kognition, Sprache, 
Motorik und Wahrnehmung können im und durch das Spiel gefördert werden. 



89

Zudem lernen Kinder im Spiel sich allein zu beschäftigen, miteinander auszu-
kommen und zu kooperieren, sowie Regeln einzuhalten.

Das kindliche Spiel als solches zu erkennen, scheint simpel. Das kindliche 
Spiel als solches zu definieren, kann hingegen bis heute als herausfordernd be-
trachtet werden (Pellegrini, 2009). Die Komplexität zeigt sich in den verschie-
denen Betrachtungen des Spiels. So ist aus Sicht des Kindes das Spielen an sich 
von Bedeutung und nicht mit einem zu erreichenden Ziel verbunden (Hauser, 
2013). Das Spiel ist erfüllt, wenn es selbstgewählt ist, die Handlung im Vorder-
grund steht, die Gegenstände Anlass zur Entdeckung und fantasievollen Umdeu-
tung geben und die Aktivität Gelegenheit für Wiederholungen und Rituale bietet 
(Oerter, 2007). Aus Sicht des Kindes hat das Spiel keinerlei „Trainingscharakter“, 
was jedoch in der heutigen Zeit mit einer „spielerischen Förderung“ vermehrt 
praktiziert wird (Hauser & Rechsteiner, 2011).

In sämtlichen Kulturen und bei allen Lebewesen wird gespielt. Die Entde-
ckerlust, das Lernen-Wollen ist bei Menschen und Tieren gleichermassen ange-
boren. Die erste Bedingung, die erfüllt werden muss, damit Kinder explorieren 
und spielen ist das Gefühl von Sicherheit und Geborgenheit im Sinn des Circle 
of Security (Powell et al., 2014). Kinder fühlen sich in Zeit und Raum für das un-
gestörte, entspannte Spiel wohl. Erwachsene hingegen suchen den Sinn des Spiels 
im Lernfortschritt des Kindes und überlegen, wie sie dies gegebenenfalls gewinn-
bringend unterstützen können.

Marco ist 3 Jahre alt und spielt mit seinem Bauernhof. Aus einer Kiste nimmt er konzen-

triert nach und nach verschiedene Tiere heraus und stellt sie in den Stall. Dazu sagt er 

jeweils „da“, wenn er ein Tier an einen Ort stellt. Anschliessend räumt er alle Tiere wieder 

in die Kiste. Marcos Vater und die Heilpädagogische Früherzieherin beobachten sein Tun. 

Der Vater versucht, Marco Impulse zu geben – etwa, die Bäuerin zum Melken zur Kuh zu 

bringen. Marco geht auf diese Vorschläge nicht ein. Sein Vater runzelt die Stirn und fragt 

die Fachperson leise: „Warum stellt er die Tiere nur auf und dann wieder weg? Warum inte-

ressiert er sich nicht dafür, was man mit dem Bauernhof alles spielen könnte?“

Fragen Eltern danach, warum in der Heilpädagogischen Früherziehung gespielt 
wird und wie ihr Kind sich verhält, können Hinweise auf Beobachtungs- und 
Entwicklungsmöglichkeiten der verschiedenen Entwicklungsbereiche inklusive 
der Spielkompetenzen aufgezeigt werden. Das Erläutern der unterschiedlichen 
Spielentwicklungsphasen unterstreicht die Bedeutsamkeit und den Nutzen des 
Spielens für die kindliche Entwicklung insgesamt.

So beginnt das „erste Spielen“ mit der Explorationsphase oder dem Erkun-
dungsspiel (Jenni, 2022). Hier werden Gegenstände mit allen Sinnen erforscht 
(Hauser, 2013). Der Bauklotz wird gegriffen, ertastet, in den Mund genommen 
und angeschaut. Später werden dadurch Wahrnehmungsunterscheidungen wie 
Beschaffenheit, Form und Farbe möglich. In der nächsten Phase geht es darum, 



90

erste Zusammenhänge und Wirkweisen zu erkennen. So schlägt z. B. das Kind 
zwei Bauklötze aneinander oder lässt diese bewusst fallen. Dadurch erlebt das 
Kind das erste Mal Selbstwirksamkeit und Triangulation. Es wurde etwas er-
reicht, es passiert etwas: es tönt und andere Personen reagieren darauf. Die kind-
liche Handlung führt zu einer Antwort.

Im Spiel baut das Kind Schritt für Schritt die eigenen Kompetenzen aus. Die 
angeborene Entdeckerfreude führt zu unzähligen Wiederholungen, die einen 
eigenen Lernprozess, einen eigenen Übungsplan konstruieren. So bilden Behäl-
terspiele, also das rein und raus beim Spielen im Sand, das Füllen, Leeren und 
Umfüllen mit Hilfe von unterschiedlichen Gefässen, die Grundlage für das Men-
gen- und Raumverständnis. Wann ist etwas „voll“ oder „leer“? Wo passt „mehr“ 
rein? Gleichzeitig nimmt die Geschicklichkeit in der Handhabung feinmotori-
scher Tätigkeiten, wie dem gezielten Umfüllen und Dosieren von Mengen, kon-
tinuierlich zu (Jenni, 2022).

In der Phase des Funktionsspiels erkennt das Kind durch spielerisches Aus-
probieren den Nutzen unterschiedlicher Gegenstände: ein Löffel gehört in den 
Mund, eine Bürste zu den Haaren. Es geschehen erste Kategorisierungen oder 
Zuordnungen: Was gehört zusammen? Welcher Gegenstand hat welche Bestim-
mung? Und jetzt geschieht ein faszinierender Schritt: Nachdem der Löffel zu-
erst in den eigenen Mund und später auch zum Mund z. B. der Mutter geführt 
wird, kommt nun die Phase, dass der Löffel zu einer Puppe gelangt und dabei 
ein „mmmmh“ oder Schmatzen hörbar werden. Durch das Geräusch wird die 
Puppe belebt – sie wird zur aktiv Mitspielenden (Largo, 2017). Das beginnen-
de Symbolspiel setzt voraus, dass a) die Funktion des Gegenstandes unabhängig 
von der eigenen Person erkannt wird und b) der Gegenstand symbolisiert wird. 
Das Kind zeigt eine geistige Repräsentationsfähigkeit (Bischof-Köhler, 2011), 
also die Fähigkeit, sich Dinge vorstellen zu können, welche es nicht gleichzei-
tig sieht. Dies wird auch als Objektpermanenz (Piaget, 1975) benannt und stellt 
einen kognitiven Meilenstein in der Entwicklung des Kindes dar, welcher den 
Zusammenhang zwischen Vorstellungsmöglichkeiten und Sprachanbahnung er-
möglicht. Das Symbolspiel zeigt in sich weitere Entwicklungsschritte. Einerseits 
wird aus zunächst willkürlichem Aneinanderreihen von einzelnen Sequenzen 
(z. B. die Puppe füttern, die Puppe im Kinderwagen spazieren fahren) später eine 
ganze Geschichte, auch Skript genannt, die vorhergedacht werden kann (die Pup-
pe wacht auf, die Puppe wird gewickelt, angezogen, gefüttert, spazieren gefahren, 
ins Bett gelegt usw.). Andererseits werden die Materialien, die anfänglich Aus-
gangspunkt einer Handlung sind, künftig ersetzt oder ganz weggelassen. So kann 
das Spielzeughandy erst Auslöser zum „Hallo“ sein, dann durch einen Bauklotz 
und schliesslich durch eine Andeutung abgelöst werden (Renner, 2008). Schritt 
für Schritt entsteht die Vorstellung von Dingen, von Wörtern und dem Verständ-
nis von Zusammenhängen.



91

Im (sozialen) Rollenspiel (Renner, 2008) wird die Vorstellung über ein Skript 
miteinander geteilt, geklärt und dann verhandelt. Es geschieht also nicht nur eine 
sprachliche Auseinandersetzung im Spiel, sondern auch über das Spiel: Kinder 
diskutieren gemeinsam, was als Nächstes geschieht, klären Missverständnisse 
oder reflektieren Spielhandlungen  – ein metakommunikativer Austausch, der 
das gemeinsame Spielverständnis stärkt und die Fähigkeit zur Perspektivenüber-
nahme fördert. Die Kinder bestimmen zusammen ihren Möglichkeits- und Spiel-
raum (Fichtner, 2014). Hierzu gehören die Kommunikation und die Bereitschaft 
zur Anpassung, zum Finden von Kompromissen. Das Rollenspiel kann als Vor-
läufer kooperativer Kompetenzen betrachtet werden.

Diese dargestellten Entwicklungsschritte, welche sich um das Regel- und 
Konstruktionsspiel erweitern liessen, zeigen auf, wie die beobachtbaren Handlun-
gen der Kinder den Eltern erklärt bzw. veranschaulicht werden können. In Bezug 
auf das oben genannte Beispiel könnten folgende Erläuterungen hilfreich sein:

Marco versteht, dass Tiere in einen Stall gehören, und ordnet diese zu. D. h. die Funktion, 

bzw. die Vorstellung und der Zusammenhang zwischen Stall und Tier steht hier im Vor-

dergrund. Erst wenn das Kind dieses Vorgehen ausreichend oft wiederholt und für sich 

verinnerlicht hat, kann sich das Interesse verschieben und Raum für andere Spielaspekte 

entstehen – etwa eine stärkere Orientierung an der Umgebung, an weiteren Funktionen 

oder an Handlungen mit den Figuren. Daraus ergibt sich für die begleitende Person der 

Auftrag, das Spielverhalten wertzuschätzen, indem es verbal begleitet wird. Die kindlichen 

Äusserungen und Handlungen werden dabei aufgenommen: „Da steht die Kuh im Stall“, 

„da steht das Pferd im Stall“.

Zu dieser Wissenserweiterung gehören auch Informationen der Fachperson, war-
um in bestimmten Entwicklungsphasen das Angebot von spezifischen Materialien 
unterstützend ist und wie Materialien bei Beeinträchtigungen adaptiert oder durch 
Hilfsmittel zugänglich gemacht werden können. Anpassungen wie zusätzliche 
Lichtquellen und Kontraste (bei Beeinträchtigungen des Sehens), Greifhilfen oder 
grösseren Materialien (bei körperlichen Beeinträchtigungen) werden vorgestellt.

Im Beispiel könnten mögliche Spielerweiterungen sein: Mehr Tiere, die plat-
ziert werden können, sowie das Angebot von Spielpüppchen hinzuholen, welche 
ins Haus gehören. Weiter könnte jedem Tier ein Fressnapf zugeordnet werden, 
bevor das Kind wieder alles wegräumt. Dies kann ebenfalls im Parallelspiel un-
aufdringlich bereitgestellt werden. All dies sind Angebote, die das Verweilen im 
oder das Erweitern der Spieltätigkeit im Sinn der Spielkompetenzen als Ziel ha-
ben. Ob das Kind bereit für diesen nächsten Lernschritt ist, bestimmt es selbst.

Der Aufbau der Spielentwicklung gilt für alle Kinder. Kinder mit Beeinträch-
tigungen durchlaufen die einzelnen Spielphasen gleichermassen und oftmals 
langsamer (Simon, 2016).



92

Die Beobachtung kindlicher Spielhandlungen im Hinblick auf die aktuelle 
Entwicklung des Kindes werfen fortlaufend Fragen auf und bieten zugleich wert-
volle Gesprächsanlässe mit den Eltern. Wie diese im Alltag praxisnah und hand-
lungsorientiert aufgegriffen werden können, zeigt der folgende Abschnitt.

3	 Spielen und Beratung

Der gezielte Einbezug der Eltern ins kindliche Spiel macht eine vertiefte Ausei-
nandersetzung mit einem weiteren Aufgabenfeld der Heilpädagogischen Früh-
erziehung erforderlich: der Beratung und Begleitung der Bezugspersonen (Lütolf, 
Venetz & Koch, 2014). Einerseits geht es darum, elterliche Kompetenzen im Um-
gang mit dem Kind gezielt zu fördern, andererseits sollen Eltern in der Auseinan-
dersetzung mit ihrer spezifischen familiären Situation unterstützt werden. In der 
Fachliteratur wird zur begrifflichen Differenzierung auf die Unterscheidung von 
Beratung und Begleitung im englischen Sprachgebrauch verwiesen: Consulting 
bezeichnet eine fachlich-inhaltlich orientierte Beratung, während Counseling eine 
prozessorientierte, unterstützende Begleitung meint (Thurmair & Naggl, 2010).

Neben individuellen Anliegen der Eltern bildet im Fallbeispiel das gemeinsa-
me Spiel mit dem Bauernhof den Ausgangspunkt zum Austausch mit den Eltern. 
Zentral dabei ist, wie Eltern im Spiel selbst aktiv einbezogen und in ihrer Spiel-
begleitung gestärkt werden können. Folgende Fragen dienen der Fachperson als 
Reflexionshilfe, um gemeinsam mit den Eltern förderliche Bedingungen für das 
kindliche Spiel zu identifizieren und anzuregen:

	y Was lernt das Kind im aktuellen Spiel? Welche kognitiven, sozialen, motori-
schen oder emotionalen Kompetenzen werden dabei gefördert?

	y Wie können Eltern dem Kind Zeit und Raum geben, damit es sein eigenes 
Spiel entwickeln kann?

	y Wie können sie auf Impulse des Kindes reagieren, ohne das Spiel zu lenken 
oder zu unterbrechen?

	y Wie können Eltern durch passende, nicht überfordernde Impulse das Spiel 
ihres Kindes bereichern und somit gezielt die Zone der nächsten Entwicklung 
unterstützen?

	y Wie lassen sich kleine Fortschritte oder neue Spielhandlungen sichtbar ma-
chen und sprachlich oder mimisch wertschätzend begleiten?

In der Auseinandersetzung mit diesen Fragen wird auch die Unterscheidung 
zwischen Beratung und Begleitung deutlich: Fachliche Beratung zielt darauf ab, 
den Eltern ein vertieftes Verständnis für das kindliche Spiel zu vermitteln – mit 
dem Ziel, dass sie die Bedeutung bestimmter Spielhandlungen erkennen und 
passende Unterstützung anbieten können. Diese Form der „Wissensberatung“ 



93

(Barthelmess, 2016, S. 33) spricht die Fachperson in ihrer Rolle als wissende 
Expert:in an. Durch das Teilen entwicklungspsychologischer und spielpäda-
gogischer Erkenntnisse stärkt sie gezielt die elterlichen Kompetenzen  – mit 
direktem Einfluss auf die Qualität und Wirksamkeit des gemeinsamen Spiels.

Die Zusammenarbeit mit Eltern in der Heilpädagogischen Früherziehung be-
schränkt sich nicht auf die Vermittlung von Fachwissen. Im Verlauf des gemein-
samen Spiels entstehen Gelegenheiten, Eltern in ihrer emotionalen Auseinander-
setzung mit den individuellen Entwicklungswegen ihres Kindes zu begleiten und 
zur Reflexion anzuregen – ein Zugang, der auf Beziehung, Stärkung und Emp-
owerment der Eltern zielt.

4	 Spielen und Begleitung

Im Fallbeispiel zeigt sich durch die Frage des Vaters – „Warum spielt mein Kind 
auf diese Weise?“ – ein bedeutsamer Moment, der die Zusammenarbeit eröffnet. 
Die Frage deutet auf eine Verunsicherung oder Sorge hin: Entspricht das Spiel-
verhalten der altersgemässen Entwicklung? Wann folgt der nächste Schritt?

Die Fachperson kann den Moment des geteilten Spiels und die offene Fra-
ge des Vaters nutzen, um dahinterliegende Gedanken und Gefühle behutsam in 
die gemeinsame Reflexion einzubringen. Anstatt vorschnelle Antworten zu ge-
ben, folgt sie einer „Prozessberatung“ (Barthelmess, 2016, S. 33) im Sinne einer 
dialogischen Begleitung, die von einer Haltung des Nichtwissens geprägt ist und 
Raum für gemeinsame Entdeckungen schafft.

Solche dialogischen Momente eröffnen nicht nur Einblicke in die kindliche 
Entwicklung, sondern stellen auch Gelegenheiten zur gezielten Stärkung elter-
licher Kompetenzen dar. Anhaltspunkt ist dabei eine feinfühlige und an der 
Entwicklung des Kindes orientierte Spielbegleitung durch die Eltern. Wie Pa-
poušek  & Papoušek  (2002) beschreiben, verfügen Eltern intuitiv über ein Re-
pertoire an fein abgestimmten Verhaltensweisen, das die Selbstwirksamkeit des 
Kindes unterstützt – bei kleinen Kindern durch Lächeln, hohe Stimme, Mimik, 
Wiederholung und Bestätigung, bei älteren durch variierende Spielimpulse, die 
Aufmerksamkeit und Spielvarianten erweitern. Bei Eltern von Kindern mit Be-
einträchtigung kann diese intuitive Kompetenz jedoch verunsichert oder irritiert 
sein  – was die Bedeutung einer aufmerksamen, wertschätzenden Begleitung 
durch die Fachperson unterstreicht.

Im gemeinsamen Spiel entsteht so ein bedeutsamer Raum der Eltern-
Kind-Interaktion: Die Eltern werden darin unterstützt, nicht nur das sicht-
bare Verhalten ihres Kindes wahrzunehmen, sondern auch dessen innere 
Welt zu erspüren und zu reflektieren. Damit wird gezielt die elterliche Men-
talisierungsfähigkeit gefördert  – verstanden als die Fähigkeit, das Verhalten 
des eigenen Kindes in Bezug auf innere Zustände wie Gedanken, Gefühle, 



94

Bedürfnisse oder Absichten zu erkennen und zu deuten (Georg, Hauschild, 
Kasper, Bark &Taubner, 2023). Mentalisieren bedeutet zugleich, über eigene 
emotionale Reaktionen im Zusammenspiel mit dem Kind nachzudenken und 
die Wechselwirkungen zwischen eigenem Erleben und kindlichem Verhalten 
bewusst wahrzunehmen.

Die von Georg et al. (2023) formulierten mentalisierungsfördernden Fragen, 
angepasst auf das Fallbeispiel, könnten beispielhaft wie folgt lauten:

	y Was denken Sie, hat Ihr Kind in dem Moment beschäftigt, als es die Tiere im-
mer wieder in den Stall gestellt hat? Was könnte es dabei gedacht haben? Haben 
Sie eine Idee, warum es auf die Weise gespielt hat?

	y Was glauben Sie, hat Ihr Kind dabei gefühlt? Woran haben Sie das erkannt? 
Gab es bestimmte Gesten, Blicke oder Geräusche die Ihnen etwas signali-
siert haben?

	y Hat Sie etwas an seinem Spiel überrascht, gefreut oder vielleicht verunsichert? 
Wenn ja, was genau? Wie haben Sie sich dabei gefühlt?

Diese Art der gemeinsamen Reflexion prägt die Zusammenarbeit mit den Eltern 
in der Heilpädagogischen Früherziehung.

In einer folgenden Fördereinheit spielt Marco erneut mit dem Bauernhof. Wieder stellt er 

die Tiere nacheinander in den Stall. Der Vater beobachtet dies aufmerksam, kommentiert 

leise, was Marco tut, und verzichtet bewusst darauf, eine leitende Rolle im Spiel einzu-

nehmen. Marco erhält Zeit und Raum, sich eigenständig mit dem Material auseinanderzu-

setzen  – ohne äusseren Druck oder unmittelbare Korrekturen.

Auf den ersten Blick verändert sich an Marcos Spielverhalten wenig. Doch auf der 
Ebene der Eltern-Kind-Interaktion ist eine Entwicklung spürbar. Marcos Vater 
hat durch die begleitenden Gespräche mit der Fachperson ein neues Verständnis 
für Marcos Spielweise entwickelt. Er weiss nun, dass es wichtig ist, Marco Zeit zu 
geben, interessiert und präsent zu sein, um über das funktionale Spiel mit dem 
Material in die nächste Spielphase zu finden. Gemeinsam mit der Fachperson hat 
er ein Bild vom nächsten möglichen Entwicklungsschritt: der Übergang zu sym-
bolischen Spielhandlungen. Dieser Schritt wird nicht erzwungen, sondern durch 
gezielte Impulse vorbereitet.

Durch die wiederkehrende Reflexion in der Zusammenarbeit sind anfäng-
liche Sorgen des Vaters etwas zurückgetreten. An deren Stelle ist eine wachsende 
Zuversicht getreten, dass Marco seine Entwicklungsschritte erfolgreich meistern 
wird. Der Vater erkennt, dass das gemeinsame, lustvolle Spiel eine wertvolle 
Unterstützung darstellt – aber nicht als beschleunigende Massnahme im Sinne 
eines Trainings, sondern als Raum, in dem Marco Sicherheit und Anregung er-
fährt, auf Basis einer sicheren Beziehung zu seinen Eltern.



95

In einem weiteren Moment der Förderung ergreift der Vater eine Kuh und beginnt, mit ver-

stellter Stimme eine kleine Szene zu sprechen: „Muuuh, ich habe Hunger! Kann ich etwas 

essen?“ Marco beobachtet dies kurz, reagiert aber zunächst nicht direkt. Auch die Fach-

person greift den Moment auf: Sie nimmt eine weitere Kuh in die Hand, schaut Marco an 

und macht ein lautes „Muuuh“. Dann bewegt sie die Kuh leicht über den Boden in Rich-

tung eines grünen Spielteppichs und ergänzt mit schmatzenden Geräuschen: „Mmmmh… 

das schmeckt fein!“ Marco schaut kurz zu ihr, beobachtet das Spiel – und beginnt dann, 

mit seinem Pferd langsam in Richtung der Kuh zu gehen. Beim grünen Spielteppich senkt 

er den Kopf des Pferdes zum Boden, als ob es Fressen wolle. Der Vater lächelt, die Heil-

pädagogische Früherzieherin hält den Daumen hoch und nickt anerkennend.

5	 Spielen und Beziehung

Das Fallbeispiel verdeutlicht exemplarisch, wie sich die Qualität der Eltern-Kind-
Interaktion im Verlauf der Zusammenarbeit verändern kann. Begleitende Ge-
spräche, die Einbindung der Eltern ins Spiel sowie die gemeinsame Beobachtung, 
die Ermutigung und Reflexion eröffnen neue Perspektiven auf das kindliche 
(Spiel-)Verhalten. Irritationen können abgebaut, Wissen vertieft und Handlungs-
kompetenzen ausgebaut werden – eine Entwicklung, die das Selbstvertrauen und 
Zuversicht der Eltern stärkt und sich unmittelbar auf die Interaktion mit dem 
Kind auswirkt. Ganz konkret unterstützt und interveniert die Heilpädagogische 
Früherzieher:in indem sie gelingende Interaktionen sichtbar macht, die Eltern in 
ihrem Tun bestärkt und mögliche nächste Entwicklungsschritte aufzeigt. Die be-
wusste Einbindung der Eltern in das kindliche Spiel wird dabei als unverzichtbar 
angesehen. Gerade im frühen Kindesalter hat der familiäre Kontext einen deut-
lich stärkeren Einfluss auf die Entwicklung als institutionelle Angebote (Tietze, 
Rossbach & Grenner, 2005). Eine gestärkte Eltern-Kind-Interaktion leistet des-
halb einen wesentlichen Beitrag zur Entwicklung des Kindes.

Im gemeinsamen Spiel mit dem Kind können Eltern wirksame Impulse set-
zen, etwa durch das Benennen von Handlungen und Gegenständen, durch be-
stätigendes Reagieren, ohne zu korrigieren, durch das bewusste Innehalten, um 
auf Blickkontakt oder kindliche Initiative zu warten, oder durch das Einbringen 
offener Fragen, ohne das Spiel zu dominieren. Diese Form der Interaktion för-
dert nicht nur die Variabilität und Sicherheit des kindlichen Spiels, sondern stärkt 
auch die Beziehung, die Bindung und die Selbstwirksamkeitserwartung – sowohl 
beim Kind als auch bei den Eltern und gegebenenfalls bei Geschwistern. Wenn 
das gemeinsame Spiel als freudvoll, stimmig und bedeutungsvoll erlebt wird, ent-
steht ein Raum, in dem emotionale Sicherheit, Entwicklung und Beziehungsqua-
lität zugleich wachsen können (Koch & Ernst, 2021).

Eltern, mit denen in der Heilpädagogischen Früherziehung zusammenge-
arbeitet wird, können unter anderem aufgrund der emotionalen Belastung im 



96

Zusammenhang mit einer Entwicklungsverzögerung oder Beeinträchtigung ihres 
Kindes emotional besonders gefordert sein – was Schwierigkeiten beim Mentali-
sieren verständlich erscheinen lässt. Gerade in solchen Momenten kann das ge-
meinsame Spiel als bedeutungsvolle Ressource wirken. Es schafft nicht nur Raum 
für Beziehung und Entwicklung, sondern bildet zugleich eine Grundlage für das 
reflexive Erfassen innerer Zustände – sowohl beim Kind als auch bei den Eltern. 
In dieser Begegnung entsteht die Möglichkeit, Gedanken, Gefühle und Absichten 
wahrzunehmen und darüber in den Austausch zu kommen. Im Zusammenspiel 
von Spiel und Mentalisieren entfaltet sich ein besonderes Potenzial: Beziehung 
wird gestärkt, Entwicklung begleitet und gegenseitiges Verstehen gefördert.

Die Heilpädagogische Früherzieher:in unterstützt diesen Prozess, indem sie 
Wissen vermittelt, Beobachtungen einbringt, Gelingendes betont und elterliche 
Reflexion anregt – nicht belehrend, sondern gemeinsam entdeckend. In diesem 
Zusammenspiel wird Entwicklung sichtbar: beim Kind, das im Spiel neue Aus-
drucksformen erprobt; bei den Eltern, die Vertrauen in sich und ihr Kind gewin-
nen; und im Beziehungsgeschehen, das sich stabilisiert und erweitert.

Asen und Fonagy  (2023, S. 21 f.) heben hervor, wie über das Mentalisieren 
tiefgreifende Veränderungen in familiären Denk- und Beziehungsmustern ange-
stossen werden können:

„Besondere Beachtung wird dabei den Gefühlen und Gedanken gewidmet, die sich für 
die Familienmitglieder mit ihren intensiven zwischenmenschlichen Erfahrungen ver-
binden. Mentalisieren, das Erfassen der Vorstellungen, von denen andere ausgehen, 
kann zu einem Wandel grundlegender Annahmen führen. Es kann eine Veränderung 
der Vorstellung von den mentalen Zuständen bewirken, die das Handeln und Verhal-
ten anderer Familienmitglieder anzutreiben scheinen, und auch Einfluss darauf neh-
men, wie die Familie als Ganzes in Bezug auf bestimmte Themen denkt oder fühlt.“

So wird das gemeinsame Spiel zu einem Spiegel für Beziehung – und zu einem 
Weg, Entwicklung zu begleiten. Die Heilpädagogische Früherziehung schafft da-
für den Raum, unterstützt mit Fachwissen, Empathie und prozessorientierter Be-
gleitung. Damit leistet sie einen wichtigen Beitrag zur Stärkung der Eltern-Kind-
Interaktion – spielerisch, dialogisch und bestärkend.

Literatur

Asen, E., & Fonagy, P. (2023). Mentalisieren in der systemischen Praxis: Eine Einführung in die menta-
lisierungsinspirierte systemische Therapie. Heidelberg: Carl-Auer.

Barthelmess, M. (2016). Die systemische Haltung: was systemisches Arbeiten im Kern ausmacht. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bischof-Köhler, D. (2011). Soziale Entwicklung in Kindheit und Jugend. Bindung, Empathie, Theory of 
Mind. Stuttgart: Kohlhammer.

Brüssel, P., Seiber, D., & Zöller, S. (2020). Ein Universum an Kreativität. Welt des Kindes, 98(2), 11–15.



97

Dempsey, I., & Keen, D. (2008). A review of processes and outcomes in family-centered services for 
children with a disability. Topics in Early Childhood Special Education, 28(1), 42–52.

Fantuzzo, J. et al. (2004). An Examination of the Contributions of interactive Peer Play to salient Class-
room Competencies for urban Head Start Children. Psychology in the Schools, 41(3), 323–336.

Fichtner, B. (2014). Spiel und Spielen als Möglichkeitsraum für die Entwicklung von Kindern. Früh-
förderung interdisziplinär, 33(3), 138–144.

Georg, A. K., Hauschild, S., Kasper, L. A., Bark, C., & Taubner, S. (2023). Mentalisierungskompetenz in 
den Frühen Hilfen. Qualifizierungsmodul. Köln: Nationales Zentrum Frühe Hilfen.

Hauser, B. (2005). Das Spiel als Lernmodus: Unter Druck von Verschulung – im Lichte der neueren 
Forschung. In: T. Guldimann & B. Hauser (Hrsg.), Bildung 4- bis 8- jähriger Kinder (S.143–167). 
Münster: Waxmann.

Hauser, B. (2013). Spielen. Frühes Lernen in Familie, Krippe und Kindergarten. Stuttgart: Kohlhammer.
Hauser, B., & Rechsteiner, K. (2011). Frühe Mathematik: Geführtes Spiel oder Training? 4bis8. Schwei-

zerische Fachzeitschrift für Kindergarten und Unterstufe (5), 28–30.
Jenni, O. (2022). Was ist frühkindliches Spiel – und warum spielen Kinder? undKind, 109(1), 7–16.
Koch, C., & Ernst, K. (2021). Spielen – (k)eine Selbstverständlichkeit. Individualisierte Spielbeglei-

tung im Kontext der Heilpädagogischen Früherziehung. Schweizerische Zeitschrift für Heilpäd-
agogik, 27(10), 23–29.

Kübler, M., & Rüdisüli, C. (2020). Spielen und Lernen verbinden – mit spielbasierten Lernumgebun-
gen. In M. Kübler, G. Buhl & C. Rüdisüli (Hrsg.), Spielen und Lernen verbinden – mit spielbasier-
ten Lernumgebungen (17–38). Bern: hep.

Largo, R. H. (2017). Babyjahre. München: Piper.
Leseman, P. P. M., Rollenberg, L., & Rispens, J. (2001). Playing and working in kindergarten: Cogni-

tive co-construction in two educational situations. Early Childhood Research Quarterly, 16(3), 
363–384.

Lütolf, M., Venetz, M.,  & Koch, C. (2014). Aufgaben der Heilpädagogischen Früherziehung  – ein 
aktueller Diskurs. Schweizerische Zeitschrift für Heilpädagogik, 20(6), 12–18.

Oerter, R. (2007). Zur Psychologie des Spiels. Psychologie und Gesellschaftskritik, 31(4), 7–32.
Oerter, R. (2012). Lernen en passent: wie und warum Kinder spielend lernen. Diskurs Kindheits- und 

Jugendforschung, 4, 389–403.
Papoušek, H., & Papoušek, M. (2002). Intuitive Parenting. In M. H. Bornstein (Hrsg.), Handbook of 

Parenting: Vol. 2. Biology and Ecology of Parenting (2. Aufl., S. 183–203). Mahwah, NJ; Erlbaum.
Pellegrini, A. D. (2009). The role of play in human development. New York: Oxford University Press.
Piaget, J. (1975). Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart: Klett.
Powell, B., Cooper, G., Hoffman, K., & Marvin, R. (2014). The Circle of Security Intervention: Enhan-

cing attachment in early parent-child relationships. New York: Guilford.
Renner, M. (2008). Spieltheorie und Spielpraxis. Ein Lehrbuch für pädagogische Berufe (3. Aufl.). Frei-

burg: Lambertus.
Sarimski, K., Hintermair, M., & Lang, M. (2013). Parent stress and satisfaction with early intervention 

services for children with disabilities – a longitudinal study from Germany. European Journal of 
Special Needs Education, 28(3), 362–373.

Simon, T. (2016). Die Bedeutung des Spiels in der Frühförderung. Stuttgart: Symposion Frühförderung.
Stamm, M. (2014). Frühförderung als Kinderspiel. Ein Plädoyer für das Recht der Kinder auf das freie 

Spiel. Dossier 14/5. Bern: Swiss Education.
Strätz, R. (2019). Spielen und Lernen. Welt des Kindes (97)2, 11–13.
Tietze, W., Rossbach, H. G., & Grenner, K. (2005). Kinder von 4–8 Jahren. Zur Qualität der Erziehung 

und Bildung in Kindergarten, Grundschule und Familie. Weinheim: Beltz.
Thurmair, M.,  & Naggl, M. (2010). Praxis der Frühförderung: Einführung in ein interdisziplinäres 

Arbeitsfeld (4. Aufl.). Stuttgart: utb.



98

Heilpädagogische Angebote für Kinder mit 
besonderen Bedürfnissen
Impulse aus dem Kinderpsychodrama für die Prävention, 
Förderung und Therapie

Gabriele Weiss

Dieser Beitrag beschäftigt sich mit den heilpädagogischen Möglichkeiten des Kinder-

psychodramas. Es wird erläutert, wie Kinder mit Entwicklungsherausforderungen durch 

spielerische Gruppensettings in ihrer emotionalen und sozialen Entwicklung unterstützt 

werden können. Der Schwerpunkt liegt auf praxisnahen Beispielen und methodischen 

Ansätzen.

1	 Überlegungen zum kindlichen Spiel

Entwicklungsaufgaben im Kindesalter

Zu den Entwicklungsaufgaben im Vorschulalter gehören die Bewältigung von 
einschneidenden Loslösungs- und Trennungserfahrungen, gleichzeitig die Ent-
wicklung sozialer Kompetenzen, die Regulierung von Emotionen, die weitere 
Verbesserung motorischer und sprachlicher Kompetenzen, um im Alltag mit 
Gleichaltrigen und fremden Erwachsenen bestehen zu können. Kinder entwi-
ckeln ein differenziertes Rollenverhalten als Freundin, Spielpartner, Verkehrs-
teilnehmer, Kundin, sie entwickeln Regelverständnis und bereiten sich auf die 
Leistungsanforderungen im schulischen Kontext vor. Sie sind und bleiben aber 
vor allem Kinder, die stundenlang spielen, Geschichten und Musik hören und 
fantasievolle Bauwerke bauen können.

Spiel gilt immer noch als die Sprache der Kinder, ihre originäre Ausdrucks-
form, ihre Weise, sich die Welt anzueignen, und ihre Erfahrungen zu sortieren 
und zu verarbeiten. Dabei inszenieren sie Szenenfolgen und Geschichten, die vor 
allem Spaß machen und in denen sie sich als kompetent und machtvoll erleben 
können. Sowohl jedes Kind für sich – als Löwin, als Zauberin – als auch in der 
Gruppe, sei es die Affenbande im Dschungel, die Gespensterfamilie im Keller 
des Schlosses oder die Ninja Turtles, die ihr Kämpferleben dem Schutz der Stadt 
widmen (Traxl, 2018).



99

Zur entwicklungspsychologischen Bedeutung des Rollenspiels in der kind-
lichen Entwicklung verweise ich auf die entsprechenden Artikel in diesem Buch.

Entwicklungsstolpersteine und Spielhürden

In der Heilpädagogik begegnen uns immer wieder Kinder, die sich aus unterschied-
lichen Gründen schwertun, ins Spiel zu kommen. Damit sind sie für die Gleich-
altrigen häufig auch keine attraktiven Spielpartner und -partnerinnen, sie werden 
ausgeschlossen, oder finden sich in Gruppen wieder, die auf den ersten Blick des-
truktiv und aggressiv wirken. Sie bringen Dynamik in eine Kindergruppe, auch 
wenn beim einen oder anderen Kind eine tiefe Verunsicherung dahintersteckt.

Das führt dazu, dass die anderen Kinder sich zurückziehen und Erwachsene 
häufig ungehalten reagieren und lustvoll-wilde Aktivitäten verbieten.

Zu den Zielen der heilpädagogischen Arbeit gehört daher, mit dem Kind ge-
meinsam Spielformen zu entwickeln, mit denen es für gemeinsame Spiele attrak-
tiv werden kann. Gleichzeitig ermöglichen wir dem Kind damit, sich im Spiel 
auszudrücken mit seinen Fantasien, Träumen, Wünschen, Verunsicherungen 
und Ängsten.

Um diese Spiel-Hürden zu verstehen, lohnt es sich, genauer zu beobachten 
und nachzufragen.

Im Vorschulalter haben wir Kinder in unterschiedlichen Entwicklungsstadien, 
auch mit unterschiedlichen Entwicklungsbedingungen: sowohl was den Raum an-
geht, der ihnen zur Verfügung steht, die Spielmaterialien, die Anregungen seitens 
der Erwachsenen, der Kontakt mit Gleichaltrigen und Älteren im Freundeskreis, 
die Geduld, die ihrem spielerischen Experimentieren entgegengebracht wird.

Zwei unterschiedliche Erfahrungen aus dem heilpädagogischen Alltag mögen 
dies verdeutlichen: in einer Familie werden die Spielmaterialien, die ich für ein 
Vorschulkind beim Hausbesuch mitgebracht habe, sofort nach meiner Verab-
schiedung in eine Kiste auf den Schrank geräumt, damit sie nicht verloren gehen, 
bis ich wieder komme. Zum anderen ist damit der Raum aufgeräumt und die 
Kinder scheinen vor dem Fernsehgerät eh besser versorgt.

In einer anderen Familie ist völlig klar, dass wir jede Woche ausgedachte 
Geschichten miteinander spielen. Wir haben dazu Tücher, Seile, Wäscheklam-
mern, die herumstehenden Möbel sowie Wohnzimmer, Kinderzimmer und Flur 
als Spielräume zur Verfügung. Zunächst bleiben wir im Wohnzimmer und der 
noch nicht Zweijährige schaut fasziniert zu, wie sein großer Bruder, fünf Jahre alt, 
und ich „Rettung vor den Haien“ spielen: auf dem Fußboden liegen viele dicke 
Kissen – das Meer mit den hohen Wellen. Der Große wirft sich ins Meer und 
wird, wenn die Haie angreifen, im letzten Moment mit Seilen herausgezogen und 



100

gerettet. Der Kleine weiß zwar noch nicht, was Haie sind, aber gerettet zu werden 
ist auch für ihn äußerst attraktiv. Und dann schauen wir uns die Haie mit den 
scharfen Zähnen auch im Bilderbuch an und erinnern uns an Ferien am Meer, 
an große Aquarien und an Tierfilme zum Thema. Die Eltern erleben die Freude 
ihrer Kinder an Geschichten im Spiel, die beiläufigen Lernprozesse und können 
zunehmend mitspielen, wenn wir später Geschichten mit Tierfiguren entwickeln.

In einer dritten Familie wird unter Spiel lediglich das traditionelle Brettspiel 
verstanden. Dass die jüngeren Kinder hier immer verlieren und schnell die Lust 
verlieren, scheint unverständlich. Auch ein dreijähriges müsse verlieren lernen.

Hier haben schon die Eltern zu wenig Wissen über die entwicklungspsycho-
logische Bedeutung des Spielens und wundern sich, wenn der Zweijährige im 
Puppentheater weint, keine Lust auf Regelspiele mit dem älteren Bruder hat und 
mit Bauklötzen schnell mal um sich wirft. Die heilpädagogische Chance besteht 
darin, gemeinsam mit Eltern zu spielen, Familienspielstunden anzubieten. (in 
Anlehnung an Goetze, 2013)

Neben den Kindern, die wenig Materialien und wenig emotionalen Spielraum 
haben, treffen wir auch auf Kinder, deren Spielentwicklung nicht dem entspricht, 
was pädagogische Fachkräfte erwarten. Kinder mit diskreten Behinderungen oder 
Störungen in der basalen Wahrnehmungsverarbeitung sind häufig leicht zu ver-
unsichern und reagieren mit Abwehr oder aggressivem Angriff, um selber die Art 
des Kontaktes zu steuern. Für sie können Aspekte aus der sensorischen Integra-
tionspädagogik und -therapie gut in das Spielangebot eingebaut werden: beweg-
liche Kletter- und Schaukelelemente, mit denen eine Hängebrücke gebaut werden 
kann, oder, gut spürbare schwere und feste Schaumstoffwürfel, um eine Mauer 
auch als Grenze wahrzunehmen. (Ayres & Soechting, 2016; Köckenberger, 2004)

Wir treffen auf Kinder, die zwar gute Ideen haben, diese aber nicht in Spiel-
handlungen umsetzen können, oder die auf Ideen anderer angewiesen sind. Häu-
fig beobachten sie über langen Zeitraum, ehe sie etwas aufgreifen und imitieren 
können. Fehlende Fantasie oder Verunsicherung bei nicht vorhersehbaren Ab-
läufen, wie sie das kindliche Spiel mit sich bringt, irritieren sie zusätzlich und 
führen zu chaotischem Verhalten oder zum Festhalten am Immer-Gleichen.

Ihnen hilft, wenn wir im gemeinsamen Spiel kleine Spielsequenzen nach und 
nach ausweiten: Aus einem sich immer wiederholenden Zusammenprall zweier 
Autos kann eine kleine Geschichte entstehen: morgens aufstehen, aus der Garage 
fahren, losfahren, an der Ampel halten, weiterfahren, einen Unfall erleben mit 
Abschleppwagen, Krankenwagen und Notarzt et. Erwachsene können behutsam 
Ideen einbringen, manche werden aufgegriffen, andere nicht.

Auch Kindern aus dem Autismus-Spektrum kann diese klare Strukturierung 
helfen, denn viele haben doch Interesse am Spiel mit anderen, ohne Idee, wie sie 
das bewältigen können. Das führt häufig zu verstärktem Stress und Flucht aus der 
herausfordernden sozialen Situation, sei es durch Selbststimulation oder durch 
Bagatellisierung der sozialen Wünsche.



101

2	 Kinderpsychodrama – Gruppentherapie, ein methodischer 
Zugang in der Heilpädagogik

Die Psychodrama-Gruppentherapie nach Alfons Aichinger und Walter 
Holl (2010; Aichinger, 2012) wurde als heilpädagogisch-therapeutisches Angebot 
für Kleingruppen und einzelne Kinder konzipiert. Der Fokus liegt auf Kindern 
mit emotionalen und sozialen Herausforderungen. Zudem wurden methodische 
Überlegungen für Kinder mit Entwicklungsauffälligkeiten und leichten Behin-
derungen ergänzt. (Weiss, 2010) Die Idee ist, gemeinsam aus den Ideen der ein-
zelnen Kinder Geschichten zu entwickeln und zu spielen. Diese Spielwünsche 
ermöglichen jedem Kind, seine wichtigen Themen ins Spiel einzubringen. Diese 
Ideen wiederum dienen der Befriedigung seiner individuellen Bedürfnisse nach 
Bindung und Zugehörigkeit, nach Autonomie, nach Selbstwertstärkung, nach 
Unlustvermeidung (Weiss, 2010). Die Interventionen der erwachsenen Mitspie-
lenden helfen bei der Strukturierung, richten sich aber auch nach den je indivi-
duellen Bedürfnissen auf der Grundlage des Wissens über individuelle Anamne-
se, Familiendynamik und aktuelle soziale Situation.

Wir orientieren uns dabei an den Ideen Jakob L. Morenos, der die Basis des 
Menschseins im Wunsch nach Gemeinschaft und Zugehörigkeit sieht, und der 
die Kompetenz, Begegnungen zu leben und Konflikte im Miteinander zu lösen als 
Grundlage des Zusammenlebens sieht. Für jeden Menschen bedeutet dies, sich 
kompetent in den Rollen zu bewegen, die für ihn in der aktuellen Lebensphase 
von Bedeutung sind: Für Kinder im Kleinkind- und Vorschulalter sind dies neben 
den Rollen als Sohn oder Tochter, Bruder oder Schwester, Enkel oder Enkelin im 
Familienkontext auch die Herausforderungen, in der Gleichaltrigengruppe zur at-
traktiven Spielpartnerin zu werden, sich aus der Familie wenigstens kurzfristig zu 
lösen und in anderen Familien zu Gast zu sein, sowie z. B. mit Nachbarn auszu-
kommen, sich in Lebensmittelgeschäften, Straßenbahnen und Zügen adäquat zu 
verhalten (Buer, 2014).

Kinder entwickeln emotionale Kompetenzen indem sie

	y eigene Gefühle mimisch und zunehmend sprachlich ausdrücken können,
	y Gefühle bei anderen erkennen und unterscheiden,
	y Positive wie auch negative Gefühle bewältigen und Stress regulieren,
	y um Hilfe bitten und mit Kritik umgehen können und
	y sich als selbstwirksam erleben.

Zu den zu lernenden sozialen Kompetenzen gehören:

	y Selbstsicherheit, Durchsetzungsvermögen und Kompromissbereitschaft.
	y Kooperationsfähigkeit, Handlungsstrategien, Strategien zur Problemlösung und
	y ein adäquater Umgang mit Kritik.



102

	y Ein breites Verhaltensrepertoire im Umgang mit den Gleichaltrigen, Impuls-
kontrolle, Umgang mit Wut und Ärger sowie eine beginnende Perspektiven-
übernahme.

Dabei ist zu beachten, dass soziales Miteinander auch Übung braucht. Manche 
Familien leben mit kleinen Kindern einen eher isolierten Alltag. Insbesondere 
wenn sie selbst zu den sozial eher unsicheren Personen gehören, fehlt ihnen ein 
Netzwerk von Freunden, Bekannten und Nachbarn. Gerade in den Jahren wäh-
rend der Corona-Pandemie  2020–2021 und den erlebten Lockdowns konnten 
viele Kinder kaum mehr soziale Erfahrungen machen bzw. haben diese als selt-
sam und gefährlich erlebt. Mein Enkel, damals etwa fünf Jahre alt, fragte mich 
mehrfach, ob ich – im selben Alter wie seine Großeltern – sterben werde, wenn 
wir miteinander spielen. Diese Erfahrungen wirken bei den älteren Kindern 
deutlich nach, auch wenn sie nicht mehr bewusst scheinen.

Immer wieder werden im Katalog der Unterstützungsbedarfe die Aspekte der 
Resilienz im Spiel genannt, auch im Kontext von Präventionsangeboten. (Weiss, 
2017) Resilienz wird verstanden als immer wieder neu zu entwickelnde psychi-
sche Fähigkeit eines Menschen, mit belastenden Lebenssituationen souverän und 
erfolgreich umgehen zu können: Dazu gehören neben grundlegendem Selbst-
wertgefühl die Fähigkeit zur Selbstregulation und Verhaltenssteuerung, die Fä-
higkeit, sich Hilfe zu holen, Herausforderungen bewältigen zu können, positive 
Kontrollüberzeugungen, ein optimistisches Selbstwertgefühl und eine entwick-
lungsangemessene Kompetenz, soziale Situationen flexibel zu bewältigen. Kin-
der mit mehr und größeren persönlichen Ressourcen sind weniger anfällig gegen 
Ressourcenverlust und gewinnen leichter neue Ressourcen dazu. (Kleinhanns, 
2008; Aichinger, 2011; Weiss, 2017)

Im Folgenden wird beschrieben, wie ein Gruppen-Spiel-Angebot für Vor-
schulkinder aussehen kann, welche Überlegungen dahinterstecken und welche 
Herausforderungen sich für die einzelnen Kinder daraus ergeben.

Ablauf einer Kleingruppe

Kinder, die noch nicht gut kooperativ spielen können, bekommen ein Angebot, 
in kleinen Schritten zu lernen, wie sich Spielgeschichten entwickeln lassen und 
wie kooperatives Spiel lustvoll gelingen kann.

Zielgruppe der Kinderpsychodramatischen Gruppentherapie sind Kinder zwi-
schen drei und elf Jahren, wobei wir vom Entwicklungsstand ausgehen und Kinder 
eher über zwei Altersjahrgänge zusammennehmen, die auch noch ähnliche Spiel-
themen haben. In der heilpädagogischen Arbeit bieten wir Kleingruppen für Kin-
der an, die schon in Ansätzen spielen können. Wo diese Kleingruppenarbeit noch 
nicht möglich ist, bieten wir auf derselben Grundlage auch Einzelstunden an.



103

In einer Kleingruppe mit Vorschulkindern laden wir vier Kinder – in Aus-
nahmefällen auch sechs – zu gemeinsamen Spielstunden ein, die je nach Alter 
der Kinder und Kontext zwischen 45 und 60 Minuten dauern. Bei der Zusam-
menstellung der Gruppe achten wir darauf, dass die Kinder voneinander pro-
fitieren können: ein lebhaftes Kind kann ein ruhiges mitziehen, mit Spielfreu-
de anstecken, ein Kind mit Spielideen kann zum Modell werden für andere. 
Manchmal haben wir vier Kinder, die Katzen spielen auf dem Bauernhof oder 
auch drei Kinder in Wolfsrollen und einen Fuchs, die dem Förster das Leben 
schwer machen. Unsichere Kinder wählen häufig zunächst gleiche oder ähnli-
che Rollen, um sich spielsicherer zu fühlen und sich im Notfall an den anderen 
orientieren zu können.

Voraussetzungen für Gruppe

Ein Kind in der Gruppe sollte Symbolspiel und erweitertes Rollenspiel wenigs-
tens in Ansätzen mitbringen und in seiner kognitiven Kompetenz vergleichbar 
mit den anderen Gruppenmitgliedern sein. Wir gehen davon aus, Kinder mit 
ähnlichen Entwicklungsinteressen zusammenzubringen, so dass auch gemeinsa-
me Spielthemen und Geschichten entstehen können. Dazu gehört auch, dass in 
Ansätzen Interesse an anderen Kindern und am gemeinsamen Spiel vorhanden 
ist, sowie kommunikative Kompetenzen, entweder über Sprache oder ein gut 
funktionierendes System zur Unterstützten Kommunikation.

Gute Erfahrungen haben wir gemacht mit unsicheren, ängstlichen Kindern 
oder solchen, die aufgrund von Wahrnehmungsverarbeitungsproblemen im 
Spiel gehandicapt sind. Kinder mit aggressiven oder hyperaktiven Verhaltens-
weisen nehmen wir in Gruppen auf, achten aber auch hier auf ein Gleichge-
wicht, so dass die Chance besteht, in ein entspanntes Spiel zu kommen, bei dem 
alle Kinder mit ihren Bedürfnissen wahrgenommen werden können. Kinder 
mit sehr hohem Aggressionspotential und hoher Geschwisterrivalität brau-
chen evtl. zunächst eine Einzelunterstützung und können im Anschluss in eine 
Gruppe integriert werden.

Spielaufbau im Verlauf einer Gruppentherapie-Stunde

Die Spielstunden orientieren sich am immer gleichen Rahmen und Aufbau, so 
dass die Kinder maximale Sicherheit daraus ziehen können, zu wissen, was auf sie 
zukommt – und entsprechend inhaltlich mitbestimmen können.

Jede Stunde besteht aus der Initialphase, der Spielphase und der Reflexions-
phase, d. h. in jeder Stunde wird gemeinsam überlegt, welche Geschichte ge-
spielt wird, ehe aufgebaut und gespielt wird. Jede Gruppe endet auch mit einer – 
manchmal kurzen – Reflexion- oder Feedbackphase.



104

Initialphase

In den ersten Stunden wird häufig von den Erwachsenen ein Thema vorge-
schlagen: Bei Kindern im Kindergartenalter sind dies am häufigsten Themen 
wie „Bauernhof “, „Tierstation“ oder „Tierklinik“. Die Kinder entwickeln aus 
diesem Thema eine Geschichte, die ihren Ideen, Wünschen und Bedürfnissen 
entspricht. Erwachsene haben die Aufgabe, das Thema so zu präsentieren, dass 
die Kinder sich vorstellen können, darin ausreichend Raum für ihre Bedürf-
nisse zu finden.

In den späteren Stunden, wenn der Ablauf schon vertraut ist, findet die Grup-
pe ein gemeinsames Thema: Aus individuellen Wünschen, Ideen, Bedürfnissen 
entsteht eine gemeinsame Geschichte, in der jedes Kind seine Rolle finden kann. 
Erwachsene haben die Aufgabe, aus diesen divergierenden Wünschen und Be-
dürfnissen eine gemeinsame Geschichte zu entwickeln und so zu präsentieren, 
dass sie als Idee zündet. Dabei sind die Themenwünsche häufig einerseits re-
gressiv, erfordern Schutz und Versorgung, andererseits progressiv, handeln von 
Entwicklung, Wachstum, Auseinandersetzung, Mut, Herausforderung und Be-
währung. Gerade bei den jüngeren Kindern werden die oben genannten Ver-
sorgungsthemen oft über mehrere Stunden immer wieder gewünscht und nach 
und nach verfeinert.

Themenbeispiele bei jüngeren Kindern, bei denen die Erwachsenen die Rolle 
der Versorgenden, aber auch der Gefangenen o. ä. übernehmen müssen

	y Versorgt-werden im weiten Sinn: Bauernhof, Zoo, Forsthaus, Wildtierstation, 
auch Familie. Dazu gehört auch Entwicklung und Großwerden.

	y Verletzung und Versorgt werden: Tierkrankenhaus, Wildtierstation
	y Weglaufen, gesucht und gefunden werden: Tiere und Menschen, Kinder und 

Erwachsene: eine Katze verschwindet und wird gesucht  – vielleicht ist sie 
weggelaufen

	y Abenteuer erleben, auch mit Mutproben und Bedrohung: Gespenster, die die 
Hausbewohner erschrecken, Zombies, die Erwachsene jagen, oder Piraten, 
die die Schätze des Königs stehlen

	y Kämpfe in unterschiedlichen Formen, in klarem Rahmen und mit eindeuti-
gen Regeln: Ritterturnier, Ninja-Kämpfer etc.

	y Provokation und Ekel: als Gefangener der Piraten Kacke riechen, Verfaultes 
essen müssen, durch den unterirdischen Gang voller Schlangen oder Spinnen 
kriechen müssen etc.

Kinder wählen jeweils ihre Wunsch-Rolle, sei es eine Katze, ein Hund, ein Wolf, 
ein Krokodil. Die Spielleiter helfen ihnen durch gezielte Fragen dabei, ihre Rolle 
auszudifferenzieren und innere Bilder dazu zu entwickeln:



105

	y Welche Farbe hat das Fell?
	y Ist dein Tier ein junges oder schon ausgewachsen?
	y Lebt es im Haus oder auf dem Hof oder in der Wildnis?
	y Ist es ein wildes oder gezähmtes Tier? etc.

Wo einzelne Kinder sich sprachlich noch wenig ausdrücken können, kann die 
Rollenwahl auch mit Hilfe von Tierfiguren, Bildkarten oder Bilderbuchseiten 
durchgeführt werden. Die Ausdifferenzierung wird dann erst nach und nach 
stattfinden können. Diese Fragen helfen dem Kind, sich seine Rolle detaillierter 
vorzustellen und entsprechend zu spielen, sie helfen aber auch den anderen Kin-
dern, zu wissen, mit wem sie es zu tun haben und nicht zuletzt den Erwachsenen, 
auf das Spiel jedes Kindes mit seinen Vorstellungen individuell zu reagieren.

Die freie Rollenwahl ermöglicht einem Kind, sich emotionalen Themen lang-
sam und vorsichtig anzunähern, vielleicht auch einmal zu sehen, wie sich ein 
anderes Kind einem ähnlichen Thema stellt, den symbolischen Raum der Rolle 
und der Geschichte zu nutzen, um Distanz zu schaffen.

Materialien und Aufbau der Szene oder Umgebung

Aufbauend auf diesen Informationen wird dann mit Schaumstoffwürfeln, Ti-
schen, Stühlen und einigen Tüchern die detaillierte Szene aufgebaut: ein Bauern-
hof, eine Tierklinik, ein Forsthaus, Piratenschiff und Schatzinsel. Sowohl die Ex-
ploration der Rollenwünsche wie auch der Aufbau der notwendigen Umgebung 
helfen dem Kind, sich intensiver in seine Wunschrolle einzufühlen und gleich-
zeitig auch weitere Spielideen zu entwickeln, die dann von der Therapeutin zu-
sammengefasst werden:

Ah, du bist schon eine ausgewachsene Katze, du kommst, und willst Milch, aber du streifst 
auch durch den Wald und die Bäuerin soll gar nicht wissen, wo du bist. Sie soll dich suchen, 
aber sie kann dich nicht finden. Manchmal muss sie auf dich warten. Manchmal triffst du 
dich mit anderen Katzen. Und vielleicht willst du auch mal die Wurst stibitzen, die sie auf 
dem Tisch liegen gelassen hat, so wie die Katze deiner Oma das schon gemacht hat.

Die individuellen und geteilten Erfahrungen der Kinder unterfüttern eine solche 
Geschichte. Häufig setzen Kinder dann nicht die Impulse der Erwachsenen um, 
sondern lassen sich ganz eigene Herausforderungen für die LeiterInnen einfallen. 
Der Aufbau der Szenerie, in der die Spielgeschichte stattfindet, braucht wenige aus-
gewählte undefinierte Materialien, aus denen sich vieles bauen lässt, was gebraucht 
wird. Die Inszenierung hilft den Kindern dabei, tiefer in die Geschichte einzustei-
gen: zu wissen, wo das Schloss steht, wie weit der Weg dorthin ist, wo eine Brücke 
über den Fluss führt, wo die Räuber sich verstecken können (und müssen!).



106

Thorsten Kleiner untersuchte anhand einer fortlaufenden Kindergruppe und 
ihrer aufgebauten Spielplätze im Verlauf eines Jahres, wie sich im Aufbau der Sze-
ne und in der Platzwahl im Raum das soziale Miteinander und das individuelle 
Bindungsverhalten widerspiegelten (Kleiner, 2008).

Emotionale und soziale Herausforderungen

Schon hier sind die emotionalen und sozialen Herausforderungen für jedes Kind 
beträchtlich:

	y Trau ich mich, einen Wunsch zu äußern?
	y Kann ich aushalten, dass Wünsche anderer nicht zu meinen Spielideen pas-

sen? Im wachsenden Vertrauen darauf, dass die Erwachsenen daraus eine 
passende Geschichte erfinden werden?

	y Kann ich zustimmen, wenn jemand anders mit mir spielen oder seinen Platz 
neben mir bauen will?

	y Kann ich aushalten, wenn mein Kooperationsangebot abgelehnt wird?
	y Kann ich zugunsten eines gemeinsamen Spiels auf eine bestimmte Rolle ver-

zichten, vorausgesetzt mein grundlegendes Bedürfnis wird trotzdem befrie-
digt? Kann ein Kampf auch zu einem Showkampf oder einem Turnierkampf 
werden? Kann ich statt eines Dinosauriers auch einmal den starken Stier spie-
len, wenn die Geschichte keinen Dino integrieren kann, aber mein Wunsch 
nach Stärke und Muskelkraft von den Erwachsenen gesehen wird.

Spielregeln

Es gibt nur wenige Spielregeln, diese werden aber eingehalten, auch wenn da-
durch phasenweise häufige Spielstopps eingelegt werden müssen:

1.	 Wehtun gilt nicht, d. h. es gibt keine gegenseitigen Verletzungen, weder kör-
perlich noch mit Worten.

2.	 Jedes Kind sucht seine Rolle selbst aus.
3.	 Jedes Kind hat seinen Platz und dieser Raum ist unverletzlich: Will jemand 

die Höhle oder die Wiese oder die Burg eines anderen betreten, dann nur mit 
Erlaubnis oder vorheriger Absprache. Die Räume der Erwachsenen können 
je nach Geschichte auch ohne Erlaubnis betreten werden.

4.	 Für einzelne Gruppen können gemeinsam weitere Regeln vereinbart werden, 
z. B. dass in einem Buch aufgeschrieben wird, wenn jemand einen Wunsch 
aufschieben muss oder wenn bestimmte Tücher oder Schätze gerecht verteilt 
werden müssen. Solche Regeln können eine gewisse Zeit hilfreich sein.



107

Die Spielphase

Für viele Kinder ungewohnt ist, dass die Erwachsenen mitspielen, und ihre ge-
wählte oder zugeteilte Rolle auch sehr ernst nehmen und entsprechend ausspie-
len. Manchmal staunen sie mit offenem Mund, aber schnell schätzen sie dieses 
gemeinsame Spiel auch sehr. Vor allem dann, wenn die Erwachsenen es auch 
sichtlich genießen!

Ein Visuelles oder auditives Zeichen – Licht aus/Licht an oder ein Gong – sig-
nalisieren den Spielbeginn. Zur Einstimmung wird die Startszene kurz ausgemalt:

Es ist früh am Morgen und die Tiere in der Tierstation schlafen noch, man hört erste 
Geräusche, der Wecker des Tierpflegers klingelt und …

Dies hilft den Kindern, ins Spiel zu kommen und es verlangsamt einen manchmal 
sehr vehementen Start, wenn vier Wölfe vor der Hütte sitzen und jaulen oder 
schon durch die Hintertür einzudringen versuchen.

Wesentlich in der Spielphase ist, dass – zumindest in den ersten Stunden – der 
Spaß im Vordergrund steht. Dies kann für jedes Kind etwas anderes bedeuten: 
für das eine Kind kann lustvoll bedeuten: als Tier-Rudel oder Menschen-Bande 
unterwegs zu sein, für ein anderes: den Erwachsenen warten und suchen zu las-
sen …, für ein drittes: die machtvolle Rolle als König auszuleben bis an die Gren-
ze …, und für ein viertes: sich die schönste und kuscheligste Höhle zu bauen.

Im Verlauf des Gruppenprozesses werden die Herausforderungen dann 
größer, denn die Geschichten beinhalten mehr an Konfliktpotential und ver-
langen mehr an Kooperationsbereitschaft. Die Aufgabe der Erwachsenen ist, 
einerseits den kindlichen Spielwünschen und Inszenierungen zu folgen, sie zu 
begleiten, gleichzeitig aber auch als Lotsen und Regisseure Spielimpulse so zu 
setzen, dass sich daraus für die einzelnen Kinder alternative Handlungsstrate-
gien und progressives Rollenverhalten entwickeln können. Gerade bei Kindern 
mit aggressiven Verhaltensweisen wird dies zur wichtigen Zielsetzung und 
auch zurückhaltende, ängstliche Kinder können davon profitieren, zu sehen, 
wie viele Verhaltensalternativen sich für sie auftun. Hier zeigt sich auch, dass 
das Kinderpsychodrama zwar als personenzentrierte Arbeit gesehen werden 
kann, aber nicht als nichtdirektiv wie manche Formen der Spieltherapie (Axli-
ne, 2023).

Ein Kollege berichtet, er spiele häufig auch zwischendurch die Schatzräuber-
geschichte: jeder Räuber kommt einmal dran, den Schatz zu rauben, der dann 
postwendend vom Schatzbesitzer zurückgeraubt wird, dann wird die Herausfor-
derung gesteigert, der Schatz kann nicht mehr von einem einzelnen Räuber ge-
raubt werden, sondern verlangt die Zusammenarbeit aller. Diese Art der Zusam-
menarbeit kann dabei immer wieder variiert werden: sich ganz still anschleichen, 
den Schatzkönig ablenken, die drei Schlüssel zur Schatzkammer finden etc.



108

Eine im heilpädagogischen Kontext wesentliche Intervention ist das Einho-
len von Regieanweisungen bei den Kindern: „Würde ich dich jetzt sehen?“, denn 
auch wenn die Erwachsene direkt vor dem Kind steht, kann es sein, dass die Maus 
oder der Löwe sich wünschen, nicht gesehen zu werden. Dann kann die Pädago-
gin höchstens verwirrt sein, weil sie möglicherweise einen Schatten hat vorbeihu-
schen sehen, sich aber vielleicht auch getäuscht hat. Als Therapeutin kann sie das 
Kind auch fragen: „Hat das Krokodil die Forscherin ein bisschen gebissen oder 
eher schmerzhaft?“ Entsprechend ist ihre Schmerzreaktion: Luft anhalten, kurz 
schnauben oder laut schreien. Besonders wichtig ist dies, wenn Kinder lebensnahe 
Wünsche äußern, wie z. B., dass Erwachsene sich in ihren Rollen streiten sollen: 
Während ein Kind einen heftigen und lautstarken Streit genießt, kann ein anderes 
schnell nicht mehr zwischen Spiel und Wirklichkeit unterscheiden. Streiten jetzt 
zwei Piraten oder streitet die Frau Weiss mit ihrem Tandempartner in echt? Zum 
einen hilft es, die Mimik der Beteiligten genau im Blick zu haben, zum anderen 
braucht es häufige kurze Rückfragen: Noch mehr? Leiser? Zu Ende? Geht einer von 
beiden weg? Dasselbe gilt bei den üblichen Reaktionen Erwachsener auf kindliches 
Fehlverhalten: „Würde die Bäuerin schimpfen, wenn die Katze die Wurst stibitzt, 
oder würde sie ganz kurz staunen und dann lachen, weil sie ja das Küchenfenster 
offengelassen hat?“ Für Kinder ist spannend, dass die Erwachsenen sich auch wirk-
lich an diese kindlichen Vorgaben halten. Das kann sich zur Herausforderung an 
die Spielweise der Erwachsenen entwickeln.

Wird hämische Schadenfreude verlangt, kann die Erwachsene durchaus das 
Staunen über die Stärke des Angreifers verbinden mit der Irritation darüber, dass 
er dem Gegner so gar keine Chance gelassen hat, obwohl er aufgrund seiner Stärke 
das ja nicht nötig gehabt hätte oder dem Staunen darüber, dass der Gegner sich so 
gar nicht gewehrt hat. Auch in der Reflexion kann die Leiterin noch einmal darauf 
zurückkommen, dass manche Verhaltensweisen im Spiel möglich sind, aber nicht 
„in echt“, weil man sich damit Ärger einhandelt oder sich selbst auch unwohl fühlt.

Kommt eine gemeinsame Geschichte zum Stillstand, weil Verunsicherung 
herrscht, wie es weitergehen könnte, kann ein kurzer Spielstopp auch genutzt 
werden, um die nächsten Schritte mit allen abzusprechen, um wieder alle in einer 
gemeinsamen Geschichte zu vereinen.

Ein Ende wird gemeinsam gefunden: Wir haben noch 5 Minuten. Was muss 
noch geschehen, damit du gut aufhören kannst für heute? So kann jedes Kind 
noch einen Wunsch äußern und erfüllt bekommen; damit positiv gestimmt auf-
hören, selbst wenn im Verlauf der Geschichte auch Enttäuschungen hingenom-
men werden mussten. Das bedeutet nicht, dass die Geschichte in jedem Fall posi-
tiv enden muss!



109

Emotionale und soziale Herausforderungen in der Spielphase

In der Spielphase sind sowohl Herausforderungen im gemeinsamen Handeln zu 
bewältigen wie auch solche, die sich aus der Spielgeschichte ergeben:

Auf der Realebene müssen Kinder abwarten und kooperieren, verhandeln 
und teilen, nachgeben und ihre Ideen durchsetzen, Konflikte austragen und sich 
trotzdem an die Regeln halten, die Verhaltensbesonderheiten der anderen Kin-
der aushalten und dabei fair bleiben und nicht zuletzt, die Erwachsenen mit den 
anderen in der Gruppe zu teilen.

Auf der Spielebene müssen sie eine gemeinsame Spielidee mittragen oder eine 
neue Idee so einbringen, dass die anderen überzeugt sind, sich an getroffene Ab-
sprachen halten, das Spiel der anderen in Mimik und Gestik wahrnehmen und 
darauf reagieren, sprachlich und körpersprachlich kommunizieren, sich verbün-
den und sich abgrenzen und inszenierte Spielkonflikte nicht persönlich nehmen.

Reflexionsphase und konstruktives Feedback nach dem Spiel

Jedes Spiel endet mit einer, manchmal auch nur kurzen Reflexionsphase. Wir 
treffen uns im Kreis, sind entrollt, haben unsere Verkleidung abgeworfen. Wo ein 
Kind sich noch nicht gut verbal ausdrücken kann, kann es Zeichen geben. Selek-
tiv mutistische Kinder reden manchmal mit einem anderen Kind, so dass dieses 
als Übersetzer oder Bote fungieren kann.

Die folgenden Fragen helfen den Kindern, bei ihrem eigenen Erleben zu blei-
ben. Manchmal muss in den ersten Runden auch gut darauf geachtet werden, dass 
nicht „gepetzt“ oder die Schuld an etwas dem anderen Kind zugeschoben wird:

	y Was hast du erlebt? Was hat dir gut gefallen?
	y Gibt es etwas, was dich gestört oder geärgert hat?
	y Gibt es etwas, was du beim nächsten Mal verändern möchtest? Wie willst du 

das machen?
	y Gibt es etwas, worauf wir besonders achten sollten?

Kann sich ein Kind noch nicht gut verbal ausdrücken, gibt es auf Nachfrage Zei-
chen wie z. B. . Manchmal werden im heilpädagogischen Kontext auch Sym-
bole aus der Unterstützten Kommunikation auf laminierten Karten genutzt.

Die Spielleiter können zudem beschreiben, was sie während des Spiels ge-
sehen haben:



110

	y Ich habe gesehen, wie du als Puma den Baum hochgeklettert bist.
	y Mir ist aufgefallen, dass du ganz besonders lange unbeweglich oben gelegen 

bist, so dass der Forscher dich auf keinen Fall sehen konnte.
	y Und wie ihr dann gemeinsam die Falltür aufgehebelt habt, das war richtig 

spannend!
	y Und wie ist es dir gelungen, dass du den Dino gezähmt hast? Was hast du ge-

macht, dass er so friedlich geworden ist?

Auch das eigene Feedback an die Kinder bleibt zunächst bei diesen positiven 
Beobachtungen. Erst nach einigen Stunden geben wir auch differenziertes Feed-
back: das ist dir noch schwergefallen, das ist dir noch nicht gelungen, da brauch-
test du noch unsere Unterstützung.

Emotionale und soziale Herausforderungen in der Reflexionsphase

Für manche Kinder ist es schwer, eigene positive Erfahrungen zu formulieren 
oder negative Erlebnisse mit einem Wunsch nach Veränderung zu verbinden.

Dazu gehört auch, Wünsche an ein anderes Kind so zu formulieren, dass die-
ses nicht gekränkt wird.

Um leichter im Alltag wieder anzukommen, hat sich eingebürgert, einen Be-
cher Wasser gegen den Durst zu trinken, evtl. auch ein oder zwei Kekse zu essen. 
In manchen Gruppen übernehmen die Kinder schnell die Verantwortung fürs 
Essen: jemand bringt Apfelschnitze mit, frische Karotten oder kleine Kuchen-
stücke. (Ratsam ist immer, dass die Tücher vorher beiseite geräumt sind, um sie 
nicht jede Woche waschen zu müssen)

Der Raumplan

Für die heilpädagogische Arbeit haben wir den Raumplan entwickelt, den wir auf 
einem mindestens DIN A2 großen Blatt spontan aufzeichnen: Manche Kinder 
sind so in ihr Spiel vertieft, dass sie die Geschichten, die sich am anderen Ende 
des Raumes abspielen, gar nicht wahrnehmen. Der Raumplan hilft ihnen, die 
Geschichte noch einmal im Überblick zu sehen.

Fragen wie: „Was war gut für dich? Was hat dir gut gefallen? Was hast du mit 
einem anderen erlebt?“, helfen ihnen, sich dieses Zusammenspiel noch einmal 
bewusst zu machen.

Hier das Beispiel einer Piratengeschichte: Die Erwachsenen haben die Rollen 
der Dienerin und des Smutjes übernommen. So kann in jeder Untergruppe je-
mand unterstützend präsent sein.



111

Ein Junge, der auf die Frage, was ihm gefallen hat, stereotyp mit „alles“ antworte-
te, registrierte zunehmend, dass die anderen Kinder drei, vier oder fünf Ereignisse 
aufzählen konnten. In der 7. Stunde begann er: 1., 2., 3.,  … wir notierten alles 
akribisch auf dem Plan. Die anderen Kinder zeigten sich fasziniert davon, wie viel 
er zu sagen hatte. Zumal er auch selbst betonte: Siehst du, heute habe ich ganz viel 
sagen können.

Häufig kommen während der Aufzählung eines Kindes auch einem anderen 
noch Ideen, an die es gar nicht mehr gedacht hatte. Gerade die sozialen Er-
fahrungen – etwas gemeinsam geschafft zu haben – werden häufig erst der Re-
flexionsrunde bewusst. Eine weitere Möglichkeit ist, die Reflexion in Form von 
Zeichnungen vorzunehmen:

Zeichne die Szene, die für dich am wichtigsten war, die dich am meisten beeindruckt 
hat, die dir am besten gefallen hat:



112

In diesem Beispiel zeigt sich, dass drei Mädchen unterschiedlich erleben: während 
das erste vor allem das Eingesperrt sein als bedrohlich erlebt, aber immerhin den 
Weg zurück zur Hundezucht findet, aus der der Hund stammt, sind die beiden 
Orte beim zweiten Mädchen unverbunden. Es erlebt sich als machtlos, mit wenig 
Möglichkeit, die Situation zu beeinflussen. Das dritte Mädchen sieht die Rettung in 
der Kraft der Tiere selbst, die Katze mit dem Superman-Mantel schafft es, sich und 
die zweite Katze zu befreien. Beide Orte wirken eher bedrohlich, die Tiere sind auf 
sich selbst angewiesen. Alle drei Verarbeitungsmuster der Mädchen tauchen über 
eine lange Zeitspanne in Variationen immer wieder auf und finden sich auch in den 
anamnestischen Informationen, die den Leitenden vorliegen. Damit ermöglichen 
sie den Spielleitenden auch, entsprechend individuell zu begleiten.

Ratsam ist es, fürs Zeichnen oder Malen ausreichend Zeit einzuplanen: Kin-
der verweilen sich gerne darin. Finden Gruppen in Einrichtungen wie Kinder-
gärten o. ä. statt, bleiben mehr zeitliche Freiräume, wie wenn Eltern bereits vor 
der Tür warten oder eine nachfolgende Gruppe den Raum benötigt.

Manchmal wünschen sich Kinder, dass ihr gebauter Platz fotografiert wird, 
damit sie sich besser an ihn erinnern können. Ratsam ist, damit nicht bis zum 
Ende der Stunde zu warten, falls der Platz in der Spieldynamik verändert wird 
oder auch einmal zerstört wird.

Kindliches Erleben

Kinder erleben in der Spielphase spannende Spielgeschichten, sie erleben aber 
auch die Konflikte mit Gleichaltrigen, die sie kennen und unter denen sie bisher 
litten. Mithilfe der Begleitung können sie neue Erfahrungen machen:

	y Eine Siebenjährige, die zuhause bereits viel Verantwortung übernehmen 
muss und in einer sehr ambivalenten Beziehung mit ihrer Mutter lebt, in-
szeniert immer wieder ihr Alleinsein – als Reh im Wald, als Prinzessin ohne 
Zuhause –, aber auch ihren Zorn darüber – als Zauberin, die andere vereisen 
kann, oder als Hexe, die andere bedroht. Lange gelingt es ihr nicht, Spiel-
angebote anderer Kinder oder eines Erwachsenen anzunehmen, einer neuen 
Erfahrung auch nur eine Chance zu geben. Mit der Zeit geben die Kinder auf 
und beginnen, sie links liegen zu lassen. Erst eine berührende Konzert-Szene, 
in der sie ihr Lieblingslied singt – ein Lied von Barbie mit dem Inhalt, zu sich 
selbst zu stehen, durchzuhalten, den Mut nicht zu verlieren –, ermöglicht ihr, 
sich den anderen verletzlich zu zeigen und auch mit ihrem Mut gesehen zu 
werden. Danach ist die Gruppe wieder bereit, sie einzubeziehen und zuneh-
mend gelingt es ihr, solche Spieleinladungen auch anzunehmen.

	y Ein Junge mit hoher Begabung hat bereits früh eine Haltung entwickelt, seine 
Kompetenz und seine Beobachtungsgabe zu nutzen, um die anderen damit 



113

gezielt zu demütigen. In der Gruppe erlebt er, dass dieses Verhalten nicht ge-
duldet wird. Gleichzeitig werden ihm von allen Seiten Angebote gemacht, wie 
er mitspielen könnte, denn er hat aufgrund seines Wissens viele gute Spiel-
ideen. Er braucht klare Beschreibungen durch die Spielleiter: du könntest als 
Adler mit deinen breiten Flügeln ja wirklich das Reh auf deinen Rücken neh-
men und mit ihm über den Fluss fliegen. Du brauchst sie nicht tragen zu kön-
nen, wenn sie hinter dir hergeht und ihr das schwarze Tuch um euch gewi-
ckelt habt, könnten wir denken, ihr fliegt gemeinsam und über euch staunen.

	y An einem präventiven Gruppenprojekt mit täglichen Treffen über eine Wo-
che hinweg nehmen drei Brüder teil. Schnell zeigt sich, dass der Älteste, be-
reits im Grundschulalter und damit eigentlich nicht mehr im geplanten Al-
tersspektrum, keinesfalls bereit ist, mit seinen jüngeren Brüdern zu spielen. 
Den anderen jüngeren Kindern gegenüber zeigt er sich jedoch sehr hilfreich 
und unterstützend, sowohl beim Höhlenbau wie auch in den Spielsequenzen. 
Die beiden jüngeren Brüder haben den Freiraum, sich als groß und macht-
voll zu inszenieren, ohne die Konkurrenz des Älteren fürchten zu müssen, 
er wiederum kann bei den Nicht-Geschwistern seine zugewandte liebevolle 
Seite zeigen, ohne Verantwortung übernehmen zu müssen. In den Nachge-
sprächen wird deutlich, dass alle drei sehr wohl bislang fremde Seiten an-
einander wahrgenommen haben. Die Rivalität steht nicht mehr im Vorder-
grund. Auch die Mutter nimmt diese Veränderung staunend wahr: „Was habt 
ihr mit ihm gemacht, er ist ein ganz anderes Kind geworden?“ Ja, er hat in 
der Gruppe den Freiraum, sich als Junge zu zeigen, nicht nur als großer Bru-
der zweier Jüngerer, die beide im Alltag sehr chaotisches Verhalten zeigen 
können. Die Entlastung von dieser Aufpasser-Rolle ermöglicht ihm, für sich 
selbst ein breites Rollenrepertoire zu entwickeln, das ihm liebevolles Zugehen 
auf andere erlaubt.

Kinder inszenieren lebensgeschichtliche Entwicklungen in ihren Spielsituatio-
nen, aber nicht als genaues Abbild, sondern im Rahmen von häufig ähnlichen 
Symbolisierungsprozessen, die auf ihre emotionale Hauptthematik hindeuten. 
Mithilfe der TherapeutInnen wird so ein Entwicklungsprozess in Gang gesetzt, 
der die Ich-Funktionen des Kindes herausfordert. So wie sich seine Rolle ent-
wickelt, indem es neue Ideen aufgreift, entwickelt es sich selbst auch weiter, wird 
klarer, selbstbewusster, d. h. verändert sein affektives Erleben und sein Hand-
lungsrepertoire.

Kinder erleben auch die Erwachsenen als SpielpartnerInnen, die sich anders 
verhalten als die Eltern und andere Erwachsene. Mit den Eltern muss daher be-
sprochen werden, dass die Kinder durchaus in der Lage sind, die beiden Rol-
len der Erwachsenen zu unterscheiden: als Frau Weiss erwarte und verlange ich 
den Respekt der Kinder, in meiner Rolle als Gefangene des Piratenchefs muss 
ich selbstverständlich würgend und kotzend verfaulte Äpfel essen. Manche Eltern 



114

tun sich schwerer als die Kinder, dies zu unterscheiden. Am leichtesten gelingt 
dies, wenn es im Einzelkontakt auch einmal möglich ist, als Familie zu spie-
len. Gruppenspiele mit mehreren Familien können im pädagogischen Kontext 
durchgeführt werden, evtl. kombiniert mit theaterpädagogischem Schwerpunkt 
(Weiss, 1999).

Rolle und Bedeutung der Erwachsenen

Basis jeder heilpädagogisch-therapeutischen Arbeit mit Kindern ist die thera-
peutische Beziehung zwischen den Kindern und den Spielleiterinnen, die als 
schöpferischer Akt zwischen Menschen entsteht und sich entwickeln muss. Er-
wachsene lassen sich berühren von den Inszenierungen der Kinder, erspüren die 
Bedürfnisse der Kinder und verstehen das symbolische Spiel der Kinder intuitiv, 
auf der Grundlage ihres psychodynamischen und psychodramatischen Wissens.

Erwachsene als Mitspieler:innen

Im deutschen Kinderpsychodrama nach Aichinger und Holl (2010, 2012) spielen 
die Erwachsenen mit, übernehmen Rollen, die in die Spielgeschichte passen, häu-
fig auch Rollen, die sie von den Kindern zugeschrieben bekommen. Aus diesen 
Rollen heraus können sie therapeutische Interventionen des Spiegelns und Dop-
pelns einsetzen. In der österreichischen Variante des Kinderpsychodramas bleibt 
die Psychodramatherapeutin wie im Erwachsenenpsychodrama als Regisseurin 
außen vor, beobachtet und interveniert von außen. Das kann in der Literatur zu 
Verwirrung führen. (Pruckner, 2001; Biegler-Vitek & Wicher, 2014, 2017)

Erwachsene Mitspieler:innen nehmen ihre Rolle ernst und geben durch ihr 
authentisches Spiel auch ein Modell an Bewegung, Gestik, Mimik, Stimme, Kör-
persprache. Manche Kinder erleben dies erst einmal staunend und zunehmend 
begeistert. Durch ihr Mitspielen helfen sie den Kindern, ihre Rollen zunehmend 
auszuschmücken, indem sie SEHEN, was in einer Rolle steckt: So sprechen sie 
ein Kind konsequent als Löwen an, vor dem sie mindestens Respekt haben, wenn 
die Rollenbeschreibung des Kindes der eines Löwen entspricht, auch wenn sein 
Spielverhalten eher dem eines kleinen Kätzchens ähnelt.

Kinder erleben, was im Spiel alles möglich ist, und gestalten zunehmend 
eigenständig. Erwachsene sind zuständig für

	y Strukturierung, Einstimmung, und Anstiftung zum Spiel.
	y Impulse zur Spielgestaltung, wenn die Kinder dazu noch nicht in der Lage 

sind.
	y Anregung, Anbahnung und Sicherstellung von Kontakt der Kinder unterei-

nander.



115

	y Impulse zur Beziehungsgestaltung.
	y Beachtung der Gruppendynamik und der individuellen Bedürfnisbefriedigung.
	y therapeutische Impulse auf der Basis der individuellen Anamnese.

Heilpädagogisch-therapeutische Impulse und Interventionen

Zu den zentralen gezielten Interventionen im Kinderpsychodrama gehören 
neben den oben genannten Handlungstechniken der Strukturierung, der Ein-
stimmung und des Anstiftens die Interventionen des Spiegelns und Doppeln, 
wie sie aus dem Erwachsenen-Psychodrama bekannt sind. Wichtig ist, dass diese 
Interventionen aus den Spielrollen heraus genutzt werden:

Als Rundfunkreporter, als Forscher, im gemeinsamen „Gespräch“, wenn man 
zu zweit arbeitet, am Telefon mit einem imaginären Gesprächspartner oder auch 
im lauten Nachdenken: immer ist es möglich, das glänzende Fell und die Be-
weglichkeit eines Tieres zu bewundern, die schlaue Angriffsplanung der Piraten 
fassungslos zu beschreiben und über diese Zuwendung und Bewunderung zur 
Selbstwertstärkung beizutragen. Spiegelungen können auch Feedback sein für 
Verhaltensweisen, Beweggründe und mögliche Auswirkungen auf andere.

Erwachsene können auch beschreiben, wie geschickt jeder einzelne der Dorf-
bewohner mit seinem Werkzeug umgeht und wie erstaunlich es ist, dass sie sich 
nicht zusammentun, um die Drachenfalle gemeinsam aufzubauen. Hier verbin-
det sich das Spiegeln, der Glanz im Auge der Mutter, wie Kohut das nennt, mit 
der Intervention des stützend-explorierenden Doppelns (Cierpka & Cierpka in 
Reddemann, 2013).

Der Erwachsene wird stützendes Hilfs-Ich für unsichere Kinder, z. B. als Co-
Pilot, als Diener des Königs, als Bediensteter des Hotel-Chefs. Er kann aus dieser 
Rolle heraus Spielhandlungen anregen, kann einfühlend laut nachdenken, kann 
ambivalente Emotionen formulieren. Doppeln fördert die unbewussten und vor-
bewussten Bedürfnisse und Intentionen des Kindes und hilft, für seine diffusen 
Gefühle eine Sprache zu finden. Es wirkt damit ich-stützend (Weiss, 2010, S. 103).

Doppeln und Spiegeln weisen starke Parallelen zu den ersten Entwicklungs-
schritten des Kindes auf: Es erlebt die Eltern als Hilfs-Ich, die adäquat auf kindli-
che Bedürfnisse reagieren und diese in Worte fassen. Damit helfen sie dem Kind, 
sich innere Strukturen von Welt zu schaffen und Handlungsmuster, um der Welt 
zu begegnen.

Beim indirekten Rollentausch übernimmt ein Spielleiter eine Rolle, die auf 
emotionaler Ebene dem Erleben des Kindes ähnelt oder entspricht: als Gefange-
ner nicht gehört werden, nicht gut versorgt werden; als Dienerin immer machen 
müssen, was die Königin will. Die/der Erwachsene drückt aus, was er in seiner 
Rolle (im Rollentausch) empfindet. Das Kind hat die Möglichkeit, zu erleben, wie 
Gefühle ausgedrückt werden können. Es kann unbelastet zuhören, innerlich oder 



116

auch äußerlich zustimmen, ablehnen oder sichtbar ignorieren. Über die in Spra-
che gefassten Emotionen können die Leitenden so dem Kind zu einer Sprache 
verhelfen für sein Leid, seine Not.

Wenn die Leitenden merken, dass ein Kind sich weiterentwickeln will, aber in 
seiner gewählten Rolle verheddert bleibt, besteht auch die Möglichkeit, im Kon-
text eines Spielrahmens eine Rolle vorzuschlagen: Ein kleines Kätzchen könnte 
auch wachsen, könnte sogar einmal eine Wildkatze werden.

Ein etwas älterer Junge antwortet auf den entsprechenden Vorschlag: heute nicht, aber 
nächstes Mal ganz bestimmt. Als drei Minuten später von den Kindern die Anfrage 
kommt, ob er nicht eine bestimmte Rolle übernehmen könne, stimmt er sofort zu, stellt 
nur eine Bedingung, die seine Sicherheit gewährleistet: Ich spiele den Lokführer von dem 
Westernzug, aber meine Lok ist stahlgepanzert, da kämt ihr nicht rein.

Für die Kinder bedeutet dies, mit den Gleichaltrigen wie mit Geschwistern alle 
Gefühle durchleben zu können: Liebe, Neid, Konkurrenz, Unterstützung, Koope-
ration, Rivalität.

Gleichzeitig können sie die Erwachsenen im Leitungstandem auch in einer 
Elternfunktion wahrnehmen: idealerweise bieten sich die Leitenden im ge-
mischtgeschlechtlichen Tandem entsprechend an, aber auch in rein weiblichen 
oder auch männlichen Tandems können mütterliche und väterliche Verhaltens-
weisen sichtbar und spürbar werden.

Kinder setzen sich sowohl mit ihrem eigenen Geschlecht wie auch mit dem 
des Gegenüber auseinander, sind als Ritter Rivalen des Königs, Prinzessin des 
Vaters. Diese Triangulierung ist ein wesentlicher Entwicklungsschritt aus der 
frühen Mutter-Kind-Dyade heraus. Sie übernehmen machtvolle Rollen aus der 
Erwachsenenwelt und können sich dadurch als machtvoll erleben. Ihre Selbst-
repräsentanz, ihr Bild von sich selbst erweitert sich.

Gleichzeitig verarbeiten und erweitern sie auch ihre subjektiven inneren Bil-
der von Mutter- und Vaterfiguren: ihre Erfahrungen, ihre Fantasien, Wünsche 
und Träume prägen dieses Bild. So kann ein Vater eine Identifikationsfigur sein, 
auch wenn er im realen Leben Straftäter ist.

Kinder erleben in den Stunden auch, dass die Erwachsenen zusammenhal-
ten, sich gegenseitig unterstützen, selbst wenn sie im Spiel auch gegnerische 
Rollen übernehmen. So werden sie auch Rollenmodelle für erwachsenes Mit-
einander:

Tom verwickelt die Leiterin über Wochen laufend in auch für sie kräftezehrende emotio-
nale Konflikte; vor der darauffolgenden Stunde spricht sich das Tandem ab, dass dies-
mal der Mann sich anbieten soll als Spielpartner – aber Tom sucht sich diesmal dezidiert 
die Frau aus als „Trainerin“, also als Unterstützungspartnerin. Und natürlich nimmt sie 



117

diese Rolle an, denn sie bietet die Chance für beide, wieder einmal positive Erfahrungen 
miteinander zu machen. Nach dieser Stunde muss Tom von ihr heimgebracht werden, 
denn er wird trotz langen Wartens nicht abgeholt. Im dunklen Auto erzählt er dann, 
wie sehr er sich im Stich gelassen fühlt von der Mutter, die den Vater belügt und bei 
der Polizei anschwärzt, um ihn loszuwerden. Vielleicht waren seine wochenlangen Pro-
vokationen zwar einerseits Reinszenierung seiner Auseinandersetzung mit der ihn im 
Stich lassenden Mutter, andererseits waren sie auch die Probe dafür, ob die Therapeutin 
seinen Schmerz aushalten könnte, wenn er ihr belastende und beschämende Dinge aus 
dem Familienleben erzählen will.

Das Tandem

Erwachsene sind doppelt gefordert: in ihrer Leitungsfunktion und in ihren je-
weiligen Spielrollen. Sie treten dadurch deutlich als Person in Erscheinung, mit 
ihrem Kontakt- und Beziehungsverhalten, ihren Spielerfahrungen, ihrer eige-
nen Kindheitsgeschichte. Sie lieben Geschichten in allen Variationen, Märchen, 
Spielfilme, Computerspiele, Comics, und haben einen Fundus an Spielideen. Dies 
hilft ihnen, auch vage Fantasien von Kindern aufzugreifen und daraus spannen-
de Spielimpulse zu entwickeln. Sie sollten auch vertraut sein mit Abenteuerge-
schichten, Kämpfen, Naturkatastrophen und die Bedrohung durch Monster oder 
Aliens, und sich nicht vor Themen wie Bedrohung, Wut oder Tod fürchten. Gut 
ist, wenn sie auch Alltagswissen mitbringen: die schwarzweiße Flagge beendet 
ein Autorennen und ein Boxer betritt die Arena und den Ring begleitet von sei-
ner ganz individuellen Musik.

In einem Tandem sind diese Kompetenzen häufig breit gestreut, denn nicht 
beide haben dieselben Musikvorlieben, kennen dieselben Spielfilme.

Sie scheuen sich nicht vor körperlichem Kontakt im Spiel: ein Tierwärter, der 
verletzte Tiere wirklich auf seinen Armen tragen kann, gibt dem Kind noch ein-
mal ein besonderes Erleben des Getragen Seins mit. Und wenn die Rettung aus 
dem Meer oder auch der Kampf mit dem Mammut kraftvoll spürbar sind, weil 
die Kinder gemeinsam ziehen und zerren müssen, um das Fleisch – einen schwe-
ren Sitzsack z. B. – wirklich in die Höhle zu ziehen.

Die wichtigste Funktion des Tandems für das Spielgeschehen besteht jedoch 
darin, sich aufteilen zu können: jeder spielt in einer der beiden Teilgruppen mit, 
jeder kann aber auch die Rolle übernehmen, ein einzelnes Kind zu unterstützen, 
wenn dies notwendig ist: sowohl in der gewählten Rolle wie auch als Leitende, 
falls jemand aus der Geschichte aussteigt, den Raum verlassen will, untröstlich 
weint oder sich verletzt. Während eine Leitungsperson, sich um das betreffende 
Kind kümmert, kann die andere mit der Gruppe weiterarbeiten. Der Gruppen-
prozess wird damit nicht oder nur kaum unterbrochen.



118

Voraussetzungen für Erwachsene

	y Eigene Spiellust, Erfahrungen im Rollenspiel, um jede Rolle übernehmen zu 
können, die ihnen von den Kindern zugeschrieben wird

	y Keine Scheu, zu spielen und dabei – fast – jede Rolle mimisch sichtbar und 
stimmlich hörbar zu machen.

	y Ausreichend eigene Spielbefriedigung sowie adäquate Supervision oder Inter-
vision, um nicht im Spiel die eigenen emotionalen Themen in den Vordergrund 
drängen zu lassen, sondern konsequent das Spiel der Kinder mitzuspielen.

	y Wissen über den grundsätzlichen Aufbau von Geschichten und Märchen, 
Spielfilmen und Helden-Serien, auch ohne jede Serie im Detail zu kennen. 
(Dafür wird bei den Kindern nachgefragt, was für sie im Moment an der 
Geschichte von Bedeutung ist. Grundsätzlich kann nie eine ganze Filmge-
schichte o. ä. nachgespielt werden, sondern immer nur ein Ausschnitt, der 
sich meistens dann auch anders entwickelt als die Vorlage.)

	y Bereitschaft, Komplementärrollen zu übernehmen: wer heilen will, braucht 
Patienten, wer zaubern will, braucht jemanden, der sich verzaubern lässt, wer 
machtvoll handeln will, braucht jemand, der sich gefangen nehmen lässt. Die-
se Rollen müssen häufig von Erwachsenen übernommen werden.

	y Wissen über die Bedeutung von Details: in einem Raumschiff z. B. können die 
Fenster nicht geöffnet werden!

	y Wissen über symbolische Bedeutungen von Rollen
	y Wissen um die kindliche Spielentwicklung, um die Beziehungsdynamik von 

Kindern untereinander und auch um die Beziehungsdynamik von Kindern 
den Eltern gegenüber und entsprechend auch Personen in väterlichen oder 
mütterlichen Rollen. Wissen um die Funktion von Projektionen.

	y Klare Grenzen kennen und ausdrücken: was spiele ich auf keinen Fall: z. B. 
explizite Sex-Szenen, auch wenn Kinder sich dies wünschen.

	y Was spiele ich heute nicht, aus einem Grund, den ich nennen kann: Zwei Tage 
nach dem Tod meines Vaters kann ich keine Kampfgeschichten spielen, was 
von den Kindern ganz selbstverständlich akzeptiert wird, denn sie wissen, 
dass ich grundsätzlich Kämpfe nicht ablehne.

	y Keine grundsätzliche Ablehnung von Computerspielen, selbstverständlich 
mit begründbaren Ausnahmen.

3	 Wirkungen des Kinderpsychodramas

Die Befriedigung der Grundbedürfnisse:
Die Grundbedürfnisse des Menschen werden in der Literatur immer wie-
der unterschiedlich benannt, im Folgenden orientieren wir uns an Bodo Kle-
menz (2007, S. 68):



119

	y Bedürfnis nach Bindung und Beziehung, sozialem Eingebundensein,
	y Bedürfnis nach Orientierung und Kontrolle,
	y Bedürfnis nach Autonomie und Selbstbestimmung,
	y Selbstwertschutz und Selbstwerterhöhung und
	y Lustgewinn und Unlustvermeidung.

Im Verlauf der Spielsequenzen können diese Grundbedürfnisse gut befriedigt 
werden, je nach dem individuellen Bedürfnis jedes Kindes:

Bindung, Beziehung, Zugehörigkeit:

	y Beziehungsangebot der Erwachsenen in der Realität und im Spiel
	y Rollenwahl der Erwachsenen: Tierpflegerin, Dienerin, Ärztin
	y Gemeinsames Spiel der Kinder mit Aushandlungsprozessen und Kompro-

missen, geteilten Rollen: zwei Löwen, zwei gleiche Haustiere
	y Unterstützung bei der Äußerung von entsprechenden Wünschen

Orientierung und Kontrolle:

	y Klare Aufbaustruktur des Spiels: Phasen, Regeln
	y Schutz der physischen und psychischen Unversehrtheit
	y Rollenwünsche, die für jeden erfüllbar sind, nicht nur für den schnellsten und 

lautesten
	y Schutz des eigenen Platzes
	y Kontrolle über Spiel und Spielintensität der Erwachsenen über die Regiean-

weisungen
	y Steuerung der Emotionsintensität durch die Möglichkeit, Geschehen von 

außen anschauen können

Autonomie und Selbstbestimmung:

	y Rollenwahl und Rollenausgestaltung, Gestaltung des eigenen Platzes
	y Spielwünsche und Raumbedarf können so lange frei entschieden werden, wie 

sie den Mitspielern nichts wegnehmen
	y Aushandlungsprozesse

Selbstwertschutz und Selbstwerterhöhung:

	y Rollenwahl und Rollenausgestaltung nach Bedürfnissen
	y Pädagogische Interventionen seitens der Erwachsenen sind immer wertschät-

zend und nicht-beschämend
	y Erfahrung eigener Kompetenzen in der Spielvorbereitung und im Spiel



120

	y Bewunderung der kindlichen Kompetenzen, die sich in der Spielrolle zeigen, 
evtl. auch Re-Framing

Lustgewinn und Unlustvermeidung:

	y Rollenwahl und Rollenausgestaltung: stark sein, mächtig sein, schön sein, be-
wundert werden, Teammitglied sein, …

	y Auch einmal frech sein innerhalb der Rolle (dazu wird klar unterschieden: 
wann ist die Leitende in der Rolle, wann ist sie Frau Weiss).

Ressourcenaktivierung im Kinderpsychodrama

Mit der Befriedigung der kindlichen Grundbedürfnisse ist auch eine Aktivierung 
der kindlichen Ressourcen und damit eine Stabilisierung der kindlichen Resi-
lienz verbunden:

Kinder werden sicherer in ihren Spielaktivitäten und in ihren Interaktionen, 
sie erleben, dass Kompensationsmöglichkeiten für individuelle Schwächen mög-
lich sind und werden sensibilisiert für bisher noch nicht wahrgenommene Stär-
ken. Durch die Thematisierung der positiven Erfahrungen und Kompetenzen 
verstärken sich auch die individuellen Kontrollüberzeugungen, Herausforderun-
gen bewältigen zu können.

Kinder, die sich als Individuum stabil und selbstsicher entwickeln, erleben 
auch zunehmend sichere Freundschaften mit den Gleichaltrigen.

Mentalisieren

Das Konzept der Mentalisierung spielt auch im Kinderpsychodrama eine zen-
trale Rolle, da es Kindern hilft, eigene und fremde Emotionen zu reflektieren. 
Diese Interventionen helfen dem Kind auch, die Kompetenz des Mentalisierens 
zu entwickeln. Zur Mentalisierung gehört, sich seiner eigenen seelischen Innen-
welt bewusst zu sein, zu wissen, was man denkt, wünscht und fühlt und das dann 
im Handeln zu bedenken. (Diez Grieser & Müller, 2018) Mentalisierungsfähige 
Kinder können sich in die Perspektive ihres Gegenübers hineinversetzen. Sie sind 
zu Anteilnahme und Mitgefühl fähig. Positive Bindungserfahrungen sind Vor-
aussetzung, nur über Interaktionen mit anderen Menschen gelangen Kinder zu 
einem Verständnis ihrer selbst. Im Säuglingsalter sind ein Kind dabei angewiesen 
auf ein spiegelndes und haltendes Gegenüber, das Gefühle erfasst, benennt und 
bei der Regulation hilft.

Bis zum Ende des zweiten Lebensjahres kann es dann das Verhalten ande-
rer in Bezug auf sich selbst zielorientiert interpretieren. Im dritten und vierten 



121

Lebensjahr gibt es zwischen Gedanken und Realität noch keinen sicheren Unter-
schied. Mit dem Beginn des 5. Lebensjahres erkennt das Kind, dass sich Dinge 
ändern können und andere Menschen die Welt aus einer anderen Sicht wahr-
nehmen und andere Gefühle erleben können. Die eigene Affektregulation wird 
stabiler und Belastungsgefühle können sich damit vermindern.

Soziales Lernen

Lernen in der Kinderpsychodrama-Gruppentherapie ist Soziales Lernen im Hier 
und Jetzt, in realen Spielsituationen mit Gleichaltrigen. Kinder erleben die Kon-
fliktsituationen, die sie kennen und erleben, wie alternative Lösungen sich entwi-
ckeln können. Sie erleben soziales Miteinander durch Absprachen, Kompromisse 
und die zunehmende Steuerung der eigenen Impulse. Solche Gruppen unter-
scheiden sich damit von Trainingsverfahren zum Sozialen Lernen (Koglin & Pe-
termann, 2006; Petermann & Natzke, 2013).

Gleichzeitig besteht die Möglichkeit, Themen zu enttabuisieren, für die in Fa-
milie und Schule kein bewertungsfreier Raum ist: Aggression, Zorn, Neid, Rivali-
tät, auch einmal Liebe, Zuneigung und Experimentieren mit sexueller Identität.

Diagnostische Möglichkeiten

Im Kindergartenalter führen wir noch keine soziometrischen Fragestellungen ein wie 
bei älteren Kindern und Jugendlichen, aber wir können vielfältig beobachten, wie sich 
anhand der Rollenwahl und der Rollenausgestaltung im Spiel Informationen zum 
Selbstbild, zu wiederkehrenden emotionalen Themen und zu Konfliktlösungsstrate-
gien ergeben. Das kindliche Handeln zeigt nicht nur die motorischen Kompetenzen, 
sondern auch Handlungsplanung, Konzentration und Ausdauer. Spielsequenzen las-
sen Rückschlüsse zu zur sprachlichen Ausdrucksfähigkeit, zu Spontaneität, Kreativi-
tät und Flexibilität, ebenso wie zu den individuellen Ressourcen.

Josua Schardt (2018) untersuchte im Rahmen einer Masterthesis, inwieweit 
Bindungsthemen, wie sie von Gloger-Tippelt diagnostisch erfragt werden, auch 
in den Spielsequenzen eines Gruppenverlaufs zum Tragen kommen. Er kommt 
zum Ergebnis, dass häufig Aussagen aus diagnostischen Verfahren zum Bin-
dungsverhalten des Kindes, erhoben durch Berater:innen an einer Psychologi-
schen Beratungsstelle, und Beobachtungen bei einzelnen Kindern im Kontext des 
Gruppenprozesses übereinstimmen. Nicht nur die Bindungsmuster der einzel-
nen Kinder konnten in den Gruppenspielen zweifelsfrei erkannt werden, son-
dern die Beziehungsbedürfnisse spiegelten sich sowohl in den Beziehungen zu 
den Gruppenleitern wie auch zu den Gruppenmitgliedern und nicht zuletzt in 
der Gestaltung der individuellen Rückzugsorte.



122

Einzeltherapie und Arbeit mit Familien

Wo Kinder aus unterschiedlichen Gründen noch nicht in der Lage sind, einen 
Gruppenprozess adäquat nutzen zu können, können kinderpsychodramatische 
Sequenzen auch im Einzelkontakt angeboten werden. Ist das direkte Rollenspiel 
mit dem eigenen Körper – nach denselben Überlegungen wie in der Gruppe – 
noch zu dicht, weil emotionale Ausdrucksformen noch zu schnell überschießen 
und in ihrer Vehemenz Angst auslösen, können Tierfiguren, Handpuppen, Autos, 
Bauklötze u. ä. als Intermediärobjekte zwischengeschaltet werden, um die Kom-
munikation zwischen Kind und Therapeutin und den Ausdruck ambivalenter, 
tabuisierter oder schambehafteter Themen zu erleichtern (Pruckner, 2004). Das 
Kind sucht sich ein bis zwei Tierfiguren aus, die es aktuell ansprechen, die Spiel-
landschaft wird auf dem Tisch oder einem begrenzten Raum auf dem Fußboden 
aufgebaut. Das Spiel verläuft nach denselben Konturen wie ein Gruppenspiel, bei 
dem die Therapeutin evtl. mehrere Spielfiguren spielen muss, während das Kind 
sich auf eine oder maximal zwei Identifikationsfiguren beschränkt. Manchmal 
ist es auch sinnvoll, die Anzahl der Figuren zu begrenzen: Wer einmal erlebt hat, 
wie ein Kind mehr als 100 Spielfiguren in Zweierreihen gegeneinander aufstellen 
muss, je nach vermuteter potentieller Kampfstärke, weiß, dass dieses Kind zu-
mindest in derselben Stunde nicht zum Spiel kommt.

Manchmal braucht ein Kind auch die Erfahrung mit den Eltern zu spielen. 
Im Einzelfall kann dies sehr sinnvoll und lustvoll für alle sein. Andreas Frys-
zer  (2006) und Aichinger (2012) haben hierzu umfassende Überlegungen vor-
gelegt, auf die ich mich beziehen möchte.

Zum Abschluss

Ein knapp sechsjähriger zurückhaltender Junge wünscht sich in einer Gleichaltri-
gengruppe in einer Kindertagesstätte, er wolle einmal Moses sein, der sein Volk 
durch die Wüste führt und der das Meer teilen kann. Es gelingt ihm, die alttesta-
mentarische Geschichte so zu erzählen, dass die anderen Kinder sofort mitspie-
len wollen: Tiere und Menschen leiden Hunger und werden gefangen gehalten. 
Sie wollen sich auf den Weg nach Hause machen. Moses zeigt ihnen den Weg, wie 
sie fliehen können, und als sie am Meer ankommen, schlägt er mit seinem Stab 
auf das Wasser – und es teilt sich und lässt sie trockenen Fußes auf die andere 
Seite gelangen, wo sie ein großes Fest feiern.

In dieser Stunde sind wir vier begleitende Erwachsene und wir können Moses 
und seinem Volk ein eindrucksvolles aufgewühltes und wildes Meer bieten, das 
sich vor seinen ruhigen und sicheren Stockschlägen respektvoll zurückzieht und 
sich – trotz hoher Wellen und wilder Kraft – teilt. Am Ende der Stunde sind alle, 



123

Kinder wie Erwachsenem ergriffen von der stillen Macht von Moses angesichts 
der Gefahr, und auch beeindruckt von der Klarheit und Stärke des Jungen, die 
bisher selten so deutlich zum Vorschein kam. Es gibt Spielgeschichten, die mehr 
als die Seele berühren.

Literatur

Aichinger, A. (2003). Pokémon, Powerrangers, Spiderman und Terminator in der Gruppentherapie. 
Informationen für Erziehungsberatungsstellen, 2, 14–22.

Aichinger, A. (2006). Zurück zum Ursprung. In  R.  Bosselmann, E.  Lüffe-Leonhardt,  & M.  Gellert 
(Hrsg.), Variationen des Psychodramas (S. 220–239). Meezen: Limmer.

Aichinger, A. (2011). Resilienzförderung mit Kindern: Kinderpsychodrama (Bd. 2). Wiesbaden: Sprin-
ger VS.

Aichinger, A. (2012). Einzel- und Familientherapie mit Kindern: Kinderpsychodrama (Bd. 3). Wies-
baden: Springer VS.

Aichinger, A. (2014). Das Werben des kleinen Löwen – Psychodramatische Teilearbeit mit Tierfiguren 
bei Kindern im Trennungs- und Scheidungskonflikt. In W. Brächter (Hrsg.), Der singende Panto-
mime (S. 181–194). Heidelberg: Carl-Auer.

Axline, V. (2023). Kinder-Spieltherapie im nicht-direktiven Verfahren. München: Ernst Reinhardt Verlag.
Ayres, J., & Soechting, E. (2016). Bausteine der kindlichen Entwicklung. Sensorische Integration ver-

stehen und anwenden. Heidelberg: Springer.
Biegler-Vitek, G., & Wicher, M. (Hrsg.) (2014). Psychodrama-Psychotherapie mit Kindern und Jugend-

lichen. Wien: Facultas.
Brisch, K. H. (2015). Kindergartenalter. Stuttgart: Klett-Cotta.
Buer, F. (2014). Was Moreno aus seinem Leben gemacht hat. Abgerufen am 7. Mai 2025, von https://

ferdinandbuer.de/uploads/2015/04/Buer
Bundesverband Evangelische Behindertenhilfe. (o. J.). Schau doch meine Hände an. Berlin: Diakonieverlag.
Cierpka, M., & Cierpka, A. (2013). Den Glanz in den Augen der Eltern spiegeln. In L. Reddemann 

(Hrsg.), Zeiten des Wandels (S. 28–36). Zürich: Kreuz.
Diez Grieser, M. T., & Müller, R. (2018). Mentalisieren mit Kindern und Jugendlichen. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Fryszer, A. (1995). Das Spiel bleibt Spaß. Psychodrama, 2, 169–187.
Fryszer, A. (2006). Psychodrama in der Arbeit mit Familien. In R. Bosselmann, E. Lüffe-Leon-

hardt  & M.  Gellert (Hrsg.), Variationen des Psychodramas (S. 241–267). Meezen: Limmer. 
Fürst, J., Ottomeyer, K.,  & Pruckner, H. (Hrsg.) (2004). Psychodrama Therapie. Wien: Fa-
cultas Verlag.

Gloger-Tippelt, G., & König, I. (2009). Bindung in der mittleren Kindheit. Das Geschichtenergänzungs-
verfahren zur Bindung 5- bis 8-jähriger Kinder (GEV-B). Weinheim: Beltz.

Goetze, H. (2013). Familien spielend helfen. Mit der Filialtherapie elterliche Ressourcen stärken. Wein-
heim/Basel: Beltz Juventa.

Kleiner, Th. (2008). Frühe Bindungserfahrungen und ihre Auswirkung auf die Gestaltung von Peer-Bezie-
hungen in Gruppentherapien – Analyse einer Kinderpsychodrama-Gruppe. Konstanz: Hartung-Gorre.

Kleinhanns, J. (2008). Resilienzförderung durch Kinderpsychodrama. Zeitschrift für Psychodrama 
und Soziometrie, 2, 225–242.

Köckenberger, H. (2004). Expressive Psychomotorik – Psychomotorik im Kontext des Psychodramas. 
In  H.  Köckenberger  & R.  Hammer (Hrsg.), Psychomotorik, Ansätze und Arbeitsfelder (S. 223–
242). Dortmund: modernes lernen.

Koglin, U., & Petermann, F. (2006). Verhaltenstraining im Kindergarten. Göttingen: Hogrefe.
Moreno, J. L. (1995). Auszüge aus der Autobiographie. Köln: InScenario.
Petermann, F., & Natzke, N. (2013). Verhaltenstraining für Schulanfänger. Göttingen: Hogrefe.
Pruckner, H. (2001). Das Spiel ist der Königsweg der Kinder. Köln: InScenario.
Pruckner, H. (2004). Arbeit mit Intermediärobjekten. In  J.  Fürst, K.  Ottomeyer,  & H.  Pruckner 

(Hrsg.), Psychodrama Therapie (S. 266–279). Wien: Facultas.

https://ferdinandbuer.de/uploads/2015/04/Buer
https://ferdinandbuer.de/uploads/2015/04/Buer


124

Reddemann, L. (Hrsg.) (2013). Zeiten des Wandels. Zürich: Kreuz.
Schardt, J. (2018). Kinderpsychodramatische Spielinszenierungen von Beziehungsthemen aus bindungs-

theoretischer Perspektive (Unveröffentlichte Masterarbeit). Katholische Hochschule Freiburg.
Schneider, M. (2007). Erzählen im Kino. In  A.  Mentzer,  & U.  Sonnenschein (Hrsg.), Die Welt der 

Geschichten. Funkkolleg (S. 251–265). Frankfurt: Fischer Taschenbuch Verlag.
Traxl, B. (2018). Spielräume der Entwicklung – Einführende Bemerkungen zur Rolle des Spiels im 

Kontext von Kindheit, Pädagogik und psychodynamischer Psychotherapie. In B. Traxl (Hrsg.), 
Psychodynamik im Spiel (S. 7–28). Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Weiss, G. (1999). Wenn die roten Katzen tanzen. Freiburg: Lambertus Verlag.
Weiss, G. (2010). Kinderpsychodrama in der Heil- und Sozialpädagogik. Stuttgart: Klett-Cotta.
Weiss, G. (2017). Kinderpsychodrama-Gruppen zur Resilienzförderung in Kindertageseinrichtun-

gen. Zeitschrift für Psychodrama und Soziometrie, 1, 201–220.
Weiss, G. (2024). Kinderpsychodrama in der Heilpädagogik. Zeitschrift für Psychodrama und Sozio-

metrie, 2024(1), 595–607.



125

Psychoanalytische Pädagogik in der Kita
Einblicke in das Spielverhalten von Kleinkindern

Lisa Hebel und Joachim Heilmann

„Die psychoanalytisch-pädagogische Haltung zum kindlichen Spiel zielt vor allem 
darauf ab, einen intermediären Spielraum zu ermöglichen und zu fördern, der eine 

entscheidende Voraussetzung für die Bildung eines realitätstüchtigen Selbst darstellt. 
Spielen, als komplexe Herstellung einer auf Wirklichkeit bezogenen und zugleich von 

der Wirklichkeit entlasteten Handlung, ist auf ein rahmendes Gefühl der Geborgen-
heit angewiesen“ (Eggert-Schmid Noerr, 2011, S. 64).

Die Fähigkeit symbolisch spielen zu können, ist in vielfältiger Weise für die Persönlichkeits-

entwicklung des Menschen von Bedeutung. Auf der Grundlage von psychoanalytischen 

Theorien der frühkindlichen Entwicklung weist der Beitrag besonders darauf hin, das Spiel 

als Raum symbolischer Konfliktbearbeitung zu verstehen. Das Szenische Verstehen hilft, 

die im Spiel zum Ausdruck kommende Psychodynamik zu entschlüsseln und gelingende 

pädagogische Handlungsweisen zu entwerfen. Dies ist nicht nur in therapeutischen Set-

tings, sondern besonders auch im elementarpädagogischen Bereich bedeutsam. Hierzu ist 

es notwendig, dass die pädagogischen Fachkräfte zu Selbstreflexion, Reflexion der Über-

tragungs- und Gegenübertragungsprozesse sowie dem Szenischen Verstehen in der Lage 

sind. Anhand eines Betreuungsverlaufs in einer Kindertagesstätte und der Reflexion einzel-

ner Szenen wird aufgezeigt, wie in diesem pädagogischen Kontext mit Hilfe psychoanaly-

tisch-pädagogischer Grundannahmen die von den Kindern spielerisch in Szene gesetzten 

Probleme aufgegriffen und verstanden werden können. Mit dem Fallbeispiel wird gezeigt, 

wie wichtig die Beachtung und das Augenmerk auf die affekt-interaktionellen Austausch-

prozesse zwischen dem Kind bzw. der Gruppe und der pädagogischen Fachkraft sind.

1	 Spiel als Triebfeder und Ausdrucksmöglichkeit der 
Persönlichkeitsentwicklung

Spiel dient nicht nur dem Zeitvertreib, sondern ist in vielfältiger Weise für die 
Persönlichkeitsentwicklung des Menschen von Bedeutung. Bereits im Säuglings-
alter lassen sich Vorläufer von Spielverhalten beobachten (vgl. Dornes, 1993; 
Stern, 1992, 1993). Sigmund Freud sah im Spiel des Kindes die Verbindung zwi-
schen der äußeren Realität, der psychischen Realität und dem wunscherfüllenden 
Phantasieleben (vgl. Freud, 1999, S. 214). Hans Zulliger betonte die „heilenden 



126

Kräften des kindlichen Spiels“ (vgl. Zulliger, 1972). Er verstand das frei erfundene 
Spiel des Kindes als dessen eigentliche Sprache und, dass das Verstehen dieser 
Sprache die Voraussetzung dafür ist, die kindliche Psyche zu verstehen.

Bis das Kind allerdings zu freiem und symbolischem Spiel fähig ist, muss es 
zunächst einige wichtige Entwicklungsschritte bewältigen, die sowohl die kog-
nitive als auch die emotionale Entwicklung betreffen. Kognitive und emotiona-
le Funktionen müssen dabei als „ein untrennbares Ganzes“ verstanden werden 
(Ciompi, 1982, S. 43). Luc Ciompi versucht diese beiden Bereiche dahingehend 
zusammenzubringen, indem er von einer „Affektlogik“ ausgeht. Demnach gibt 
es weder eine Logik ohne affektive Beteiligung noch eine Emotion, die nicht auch 
nach einer inneren logischen Struktur verlaufen würde (vgl. ebd., S. 43).

Jean Piaget hat die sensu-motorische Entwicklung des Kindes, in sechs unter-
scheidbare Stadien unterteilt. Eine wichtige Errungenschaft dieser frühen Ent-
wicklungsstufe ist die Objektpermanenz und die Symbolfunktion (die Fähigkeit 
„so zu tun als ob“). Die Fähigkeit „so zu tun als ob“, also zu symbolisieren, ist 
besonders für die Sprachentwicklung und die Bewältigung von Ängsten von Be-
deutung. Margret Mahler, Fred Pine und Anni Bergman haben durch Untersu-
chungen früher Mutter-Kind-Interaktionen festgestellt, dass Kinder in den ersten 
Lebensjahren einen Ablösungs- und Individuationsprozess durchlaufen und dass 
sie gegen Ende des zweiten Lebensjahres nicht nur die kognitive Fähigkeit er-
langt haben, sich ihre Mutter auch in deren Abwesenheit vorstellen zu können, 
sondern auch über eine emotionale Objektkonstanz verfügen (vgl. Mahler et al., 
1980, S. 129). Von den Begründern der Objektbeziehungstheorie hat sich insbe-
sondere Donald W. Winnicott mit der Bedeutung des Spiels und dessen zentraler 
Rolle für die kindliche Entwicklung und die Bewältigung von Ängsten beschäf-
tigt. Nach Winnicott findet Spielen in einem intermediären Raum statt, in dem 
Übergangsphänomene und Übergangsobjekte eine wichtige Funktion erhalten. 
Spielräume sind also vor allem Beziehungsräume. Winnicott hat eindrücklich be-
schrieben, wie existenziell bedrohlich kleine Kinder, die noch keine ausreichende 
Symbolisierungsfähigkeit entwickelt haben, Situationen und Erfahrungen erle-
ben können. Er sprach von Auflösungsgefühlen, vom „Fallen im grenzenlosen 
und formlosen Raum“ und von Gefühlen des Vernichtet-Werdens (vgl. Winni-
cott, 1984). Winnicott hebt den wesentlichen Aspekt des Spielens hervor, der 
darin besteht, dass es stets mit einem gewissen Wagnis verbunden ist, „das sich 
aus dem Zusammenwirken von innerer Realität und dem Erlebnis der Kontrolle 
über reale Objekte ergibt. Magisches, das in der Vertrautheit enger, verläßlicher 
Beziehungen erlebt wird, hat immer etwas Ungewisses“ (Winnicott, 2022, S. 59). 
Peter Fonagy, György Gergely, Elliot L. Jurist und Mary Target postulieren für die 
„normale Entwicklung zwei Ebenen des repräsentationalen Funktionierens“, die 
sie als Modus der psychischen Äquivalenz und als Als-ob-Modus des Mentalisie-
rens bezeichnen (Fonagy et al., 2004, S. 206 ff.). Im Äquivalenzmodus „erlebt das 
Kind seine Gedanken, wie wenn sie Realität wären. Damit ist nicht gemeint, daß 



127

das Kind Gedanken und Wirklichkeit verwechselt und sie wie Halluzinationen 
oder Träume verwechselt, sondern eher, daß seine Gedanken einen ähnlichen 
Effekt haben wie ein wirkliches Ereignis“ (Dornes, 2006, S. 184; Hervorhebung 
i. O.). Bevor ein Kind im Als-ob-Modus spielen kann, befindet es sich noch im 
Äquivalenzmodus und es überwiegt magisches Denken.

Ängste spielen in der Entwicklung des Klein- und Vorschulkindes eine zen-
trale Rolle. Sie zeigen sich jedoch oft in nur schwer zugänglichen Formen. Sel-
ma Fraiberg hat in ihrem Standardwerk „Die magischen Jahre in der Persönlich-
keitsentwicklung des Vorschulkindes“ Beispiele verschiedener Stadien magischen 
Denkens und Erlebens und der damit verbundenen unterschiedlichen Qualität 
von Ängsten und deren Bewältigung beschrieben (vgl. Fraiberg, 1989). Um Ängs-
te verstehen und entschlüsseln zu können, bedarf es des Wissens über die (früh)
kindliche Entwicklung und des Einfühlungsvermögens in die Befindlichkeit der 
Kinder (vgl. Finger-Trescher et  al., 2019, S. 8). Die Fähigkeit Angst zu erleben, 
kann als Meilenstein in der Entwicklung des Kindes angesehen werden, wohinge-
gen pathologische Ängste für zahlreiche somatoforme und dissoziative Störungen 
im Kindes- und Jugendalter verantwortlich sind. Dies zeigt, wie wichtig es ist, dass 
Kinder ihre Ängste im Spiel ausagieren können, und dass aber zudem auch je-
mand zur Verfügung stehen muss, der sie verstehen und aufgreifen kann.

„Im Spiel steht das angsterregende Objekt unter der aktiven, handelnden Kontrolle 
des Kindes. Weil das Kind in dessen Rolle schlüpft, gleichsam selbst zum angstaus-
lösenden Objekt wird, holt es dieses in seine Verfügung zurück. Der innere Konflikt 
wird also ‚veräußerlicht‘, bekommt Gestalt und wird handhabbar. Da die Angstobjekte 
im Spiel nun vom Kind selbst neu erschaffen wurden, liegen sie innerhalb seiner Ver-
fügbarkeit. Damit wird die Angst sukzessive beherrschbar. Die Angstobjekte werden 
nun Teil des vom Kind in Szene gesetzten Spieles und nicht mehr nur als Teil einer 
unbeeinflussbaren Wirklichkeit erlebt“ (Trescher, 1985, S. 132).

In der frühkindlichen Entwicklung ist eine Unterscheidung zwischen realen, 
neurotischen und psychotischen Ängsten manchmal schwierig, da die verschie-
denen Formen von Angsterleben oft Bestandteil normaler Entwicklungsstadien 
und die Übergänge fließend sind. Letztlich entscheiden das Ausmaß der Sym-
ptomatik sowie die Qualität der Abwehr- und Umgangsstrategien darüber, ob 
das Kind zu einer sinnlich-symbolischen Verarbeitung von Angst fähig ist oder 
ob es aufgrund der fehlenden oder unzureichend ausgebildeten Symbolik zu 
den bereits erwähnten Gefühlen des Zerstört-Werdens, des Sich-Auflösens, des 
Fallens in einen grenzen- und formlosen Raum des Vernichtet-Werdens (Win-
nicott, 1984) kommt (vgl. Heilmann, 2019). Im Gegensatz zum psychotischen 
Kind, das „konkretistisch“ spielt, kann das gesunde Kind jederzeit sagen: „Ja, 
ich weiß, ich spiel ja nur!“ Auch Jochen Stork sieht in der Symbolbildung eine 
wichtige Funktion,



128

„weil sie nicht nur die Kommunikation zwischen den Individuen ermöglicht, sondern 
die Psyche strukturiert und ihr die Möglichkeit gibt, eine Vorstellungs- und Phanta-
siewelt aufzubauen, die in ihrer Widersprüchlichkeit einen inneren Dialog zuläßt und 
die die Durchlässigkeit vom unbewußten über das Vorbewußte zum bewußten Erle-
ben garantiert, womit letztlich ein Zugang zum Unbewußten überhaupt erst möglich 
wird“ (Stork, 1995, S. 38).

Hanna Segal sieht im Spiel „eine Möglichkeit, die Wirklichkeit sowohl zu erfor-
schen als auch zu bewältigen; es erlaubt die Möglichkeiten und Grenzen des Ma-
terials kennenzulernen, mit dem gespielt wird; außerdem erlaubt es dem Kind, 
seine eigenen Fähigkeiten und Grenzen herauszufinden. Spielen heißt auch, das 
Symbolische vom Wirklichen unterscheiden zu lernen. Das Kind ist sich bewußt, 
daß Spielen bedeutet, so zu tun als ob“ (Segal, 1996, S. 136). Je mehr ein Reali-
tätsbezug beim kindlichen Spiel besteht, desto mehr können Vorstellungen und 
Phantasien eines „was, wenn“ entstehen. „Diese Art von Vorstellungen verleug-
nen die Realität nicht, um eine „Als-ob“-Welt herzustellen, sondern sie erfor-
schen Möglichkeiten“ (ebd., S. 144).

Wenn man bedenkt, wie wichtig das Symbolspiel für Kinder bei Konfliktver-
arbeitungsprozessen ist, wird leicht nachvollziehbar, dass viele Schwierigkeiten 
bei verhaltensauffälligen oder in ihrer Entwicklung gestörten Kindern in den 
Bereichen Kommunikation, Beziehung und Wahrnehmung so ausgeprägt sind. 
Behinderte Kinder mit organisch bedingten Entwicklungsstörungen, benötigen 
spezielle heilpädagogische Angebote, gezielte Impulsgebungen zur Förderung 
und Unterstützung ihrer verschiedenen Entwicklungsbereiche. Sie sind zunächst 
noch auf sensomotorisch ausgerichtete Spielanregungen angewiesen (vgl. Maass, 
2022). Paula Kernberg beschreibt Schemata, um normales und „abnormales“ 
Spiel zu unterscheiden. Sie definiert normales Spiel als

„eine Aktivität, die altersgerecht und geschlechtsadäquat ist und spontan begonnen, 
entfaltet und zu einem sanften Abschluß geführt wird. Das Kind kann seine Kreativi-
tät und Phantasie darin ausdrücken; es wird in fesselnde vergnügliche Erfahrungen, 
in phantasierte oder reale Interaktionen mit Menschen, Erwachsenen wie Gleichalt-
rigen, verwickelt, die als ständige Quelle der Selbstwertschätzung und der Kompetenz 
dienen“ (Kernberg, 2006, S. 368).

Unter Bezug auf das Modell von Jerome D. Goodman und John A. Sours listet 
Kernberg sechs Merkmale auf, mit deren Hilfe die Grob- und Feinmotorik, die 
Intelligenz, die Motilität, die Sprache und die Phantasie des spielenden Kindes 
festgestellt werden kann. Dem gegenüber stellt sie allgemeine Charakteristika des 
Spiels beim Autismus, in der Psychose, bei Depression, Aufmerksamkeitsdefizit-
störung (ADS), Borderline Zuständen und posttraumatischen Stresssymptomen, 



129

einschließlich sexuellen Missbrauchs, dar (vgl., ebd.). Allen gemein ist die zu-
mindest eingeschränkte Fähigkeit zu freiem, symbolischen Spiel. Deshalb ist bei 
allen pädagogisch-therapeutischen Zugängen zunächst die vorrangige Aufgabe 
und Zielsetzung die Fähigkeit zu kreativem, phantasiegeleiteten Spiel zu fördern 
(vgl. Naumann-Lenzen, 2003; Winnicott, 1995 [1971]). Die Art und Weise, wie 
Kinder von sich aus Fragen, Probleme und Konflikte nicht nur in speziellen the-
rapeutischen Settings, sondern auch in vielfältigen pädagogischen Kontexten 
einbringen, gestaltet sich sehr unterschiedlich. Mehr noch als vom Alter des Kin-
des hängt dies vom individuellen Entwicklungsstand des Kindes ab. Emotionale 
Belastungen können sich in zunächst unverständlicher Weise äußern.

2	 Psychoanalytisch-pädagogische Praxis im Elementarbereich

Im Folgenden wollen wir anhand eines Betreuungsverlaufs in einer Kinder-
tagesstätte aufzeigen, wie nicht nur in einem therapeutischen Setting, sondern 
auch in einem ausgewiesen pädagogischen Kontext mit Hilfe psychoanalytisch-
pädagogischer Grundannahmen  – Reflexion von Übertragung und Gegen-
übertragung, Szenischem Verstehen sowie der institutionellen Rahmenbedin-
gungen – von Kindern spielerisch in Szene gesetzte Probleme aufgegriffen und 
verstanden werden können. Einzelne Szenen werden dabei besonders im Hin-
blick auf „affektiv-interaktionelle Prozesse im Kontext von heilpädagogischen 
Prozessen“ (Traxl, 2009, S. 86) reflektiert. Nicht integrierte Selbstzustände des 
Kindes können durch Verstehen und Reflektieren der in der Beziehung statt-
findenden Psychodynamik durch die Bereitstellung alternativer Beziehungser-
fahrungen, im besten Falle korrigierend verändert werden. Nach dieser Auf-
fassung nimmt der Pädagoge oder die Pädagogin selbst eine zentrale Rolle zur 
Modifikation psychischer Struktur ein, doch besondere Beachtung findet al-
lem voran die Beziehung als Raum der heilpädagogischen Praxis und die darin 
stattfindende Interaktion (vgl. ebd.).

Neben dem „fördernden Dialog“ (vgl. Leber, 1988) ist das „Szenische Verste-
hen“ zentral für das methodische Selbstverständnis von psychoanalytisch-päda-
gogisch fundiertem Arbeiten (vgl. Heilmann & Finger-Trescher, 2022).

„Szenisches Verstehen als handlungsleitende kreative Methode verwendet alle ver-
balen und nicht-verbalen Informationen, Gefühle, Bilder und Fantasien, die in der 
jeweiligen Situation entstehen, bzw. sich entfalten, als wert- und sinnvolles Material. 
Grundsätzlich wird dabei davon ausgegangen, dass das Verstehen des subjektiven Ein-
bezogenseins der KlientInnen der Schlüssel für Veränderungspotenziale ist […] Das, 
was wir gemeinsam mit den KlientInnen zu verstehen suchen, ist gleichzeitig aber 
auch ein gemeinsamer Prozess des Sinn-Herstellens“ (ebd., S. 589 f.).



130

3	 Fallbeispiel: Luca1

Das Fallbeispiel beschreibt Auszüge aus der zweijährigen Arbeit mit dem zu Be-
ginn der Betreuung vierjährigen Luca und legt in seinen Ausführungen den Fo-
kus auf die Reflexion psychodynamischer Beziehungsprozesse. Vor diesem Hin-
tergrund soll die Analyse einzelner Spielszenen und Spielabschnitte das Spiel als 
Raum symbolischer Konfliktbearbeitung herausstellen. Es soll aufgezeigt werden, 
inwiefern es gelang, über das gemeinsame Spielen in einer bedeutungsvollen Be-
ziehung, die Selbstbildungsprozesse des Jungen anzuregen. So ist für die nachfol-
gende Betrachtung des Fallverlaufs nicht nur die Beschreibung einer narrativen 
oder deutenden Spielbegleitung handlungsleitend, sondern vor allem das, was 
zwischen Luca und seiner Bezugserzieherin (Lisa Hebel) im spielerischen Zu-
sammenkommen entstand. Es soll verdeutlicht werden, dass über das gemein-
same Erleben der Spielszenen, impliziertes, sinnlich-symbolisches Gestalten der 
Antworten, im Sinne eines spielerisch-fördernden Dialogs (vgl. Leber, 1988; Hei-
nemann et al., 2003), ermöglicht werden kann. Die Auszüge aus der Betreuung 
Lucas in der Kindertageseinrichtung beschreiben demgemäß einen individuellen 
Verstehensansatz.

Die dargelegten Reflexionen und Deutungsansätze entstanden in den arbeits-
begleitenden Supervisionssitzungen des Fachteams, die regelmäßig und detail-
liert verschriftlich wurden. Sie bilden die Grundlage für die nachfolgenden Aus-
führungen unseres Beitrags.

Konzeptionell ist -die Kita psychoanalytisch-pädagogisch ausgerichtet. Neben 
einer vergleichsweise hohen Supervisionsfrequenz ermöglichte und finanzierte 
der Trägerverein der Einrichtung fortlaufende Fort- und Weiterbildungsangebo-
te für seine MitarbeiterInnen. Lucas Bezugserzieherin, die in der Szenenanalyse 
das Narrativ übernahm, verfügte deshalb auch über psychoanalytisch-pädagogi-
sches Grundwissen und ebenso über eine hohe Selbsterfahrungskompetenz. In 
ihrer Rolle übernahm sie für einzelne Kinder und ebenso für Luca die Bezugs-
erzieherinnenschaft. Sie war jedoch gleichsam, neben drei weiteren Fachkräften, 
für die Leitung und das Halten der Gesamtgruppe verantwortlich.

Das Wirken einzelner Kinder und die Bedeutung der gesamten Kita-Gruppe 
steht nicht im Vordergrund und wird nur am Rande mit einbezogen (vgl. Finger-
Trescher, 2012). Inhalte der stattgefundenen Elterngespräche werden in unserem 
Beitrag explizit nicht näher aufgeführt.

1	 Es folgen Auszüge aus den Protokollen des Betreuungsverlaufs von Lisa Hebel und ihren 
begleitenden Reflexionen.



131

Angaben zum familiären Hintergrund2

Luca erlebte seine primären Bezugspersonen bereits im frühen Kindesalter als 
wenig einfühlsam und verlässlich. Seine Eltern waren aufgrund ihrer eigenen Be-
lastungen und Bedürftigkeit kaum in der Lage, ihn bei der Bewältigung grund-
legender Entwicklungsschritte zur Ausbildung intakter psychischer Struktur zu 
unterstützen und zu begleiten. Im Zuge ihrer hochstrittigen Beziehungskonstel-
lation, geprägt durch, nicht näher beschriebene, körperliche Ausbrüche seitens 
des Vaters gegenüber der Mutter, erlitt Luca vermutlich einen erheblichen Man-
gel an elterlicher Zuwendung. Womöglich konnte sich in Folge unzureichender 
positiver Beziehungserfahrungen nur selten eine gelingende Abstimmung im 
Sinne des förderlichen Dialogs einstellen. Es war davon auszugehen, dass ihm 
die innere Abbildung von Beziehungserfahrungen mit einem kontingenten, spie-
gelnden und affektregulierenden Gegenüber, bisher weitestgehend verwehrt ge-
blieben war (vgl. Traxl, 2013, S. 317).

Als Luca etwas älter als vier Jahre alt war, trennte sich die Mutter schließlich 
vom Vater und zog mit dem Jungen in die Nähe ihrer eigenen Mutter, die sie in 
seiner Versorgung und Betreuung unterstützen sollte. Es bestand seither kaum 
und wenn, nur sporadisch, Kontakt zum Vater. In der aktuellen Beziehung zu 
seiner Mutter fiel Luca durch aufmüpfiges, impulsiv-aggressives Verhalten auf. 
Sie begegnete ihm meist ungeduldig und harsch und begrenzte seine impulsiven 
Ausbrüche mit harter Strenge. Sie erschien in der emotionalen Begleitung ihres 
Kindes zunehmend resigniert und überfordert. Dies drückte sich auch dadurch 
aus, dass Luca täglich als erstes Kind gebracht und zumeist als letztes wieder aus 
der Einrichtung abgeholt wurde. Seine Aufnahme in die Kindertagesstätte erfolg-
te, als er etwas älter als vier Jahre alt war. Er besuchte die Kita etwa zwei Jahre bis 
zu seinem Schuleintritt.

Darstellung der Szenen und Reflexion

Aller Anfang ist schwer

Die ersten Wochen nach Lucas Aufnahme waren alles andere als leicht. Er stellte von sich 

aus keinen Kontakt zu mir her und wehrte gleichsam alle Versuche meinerseits ab, mit 

ihm in Beziehung zu treten. Er ignorierte mich allmorgendlich wenn er kam, lief vor mir 

davon, baute sich Höhlen in denen er sich vor mir verkroch und bewarf mich obendrein 

mit Kissen, wenn ich ihm zu nahe kam. All das, um mich und meine Beziehungsangebote 

in die Flucht zu schlagen. Erst dann, wenn ich mich schließlich resigniert zurückzog und 

die eintrudelnden anderen Kinder begrüßte und entgegennahm, wagte er sich aus seiner 

Deckung hervor, um uns aus sicherer Entfernung misstrauisch zu beäugen. So scheiterten 

2	 Die biographischen Angaben wurden anonymisiert



132

meine ersten Versuche wechselseitige Interaktion zu initiieren zunächst kläglich. Ich fühl-

te mich unsicher, hilflos, fast ohnmächtig und in meiner pädagogischen Kompetenz ge-

kränkt, hatte ich mir doch zur Aufgabe gemacht, meinem neuen Bezugskind so schnell wie 

möglich ein alternatives Beziehungsangebot zu unterbreiten. Ich sah mich nicht nur seiner 

massiven Ablehnung ausgesetzt, sondern erfuhr ebenso, wie es sich anfühlte, wirkungslos 

und nicht-existent zu sein. Auf der bewussten Ebene war mir durchaus deutlich, dass ich 

nicht die alleinige Verantwortung für Lucas gelingendes Ankommen trug, dennoch fühlte 

ich mich, als genügte ich in meinem Angebot als neue Bezugsperson nicht. All meine Be-

mühungen liefen ins Nichts und ich fühlte mich allein und auf mich selbst zurückgeworfen, 

dazu verdammt unter der Destruktivität dieser neuerlichen Beziehung begraben zu wer-

den. Es schien, als gäbe es keine Hilfe von außen.

Dennoch bekam ich durch sein Verhalten und meine dadurch ausgelösten Ge-
fühle eine Ahnung und einen ersten Zugang zu seinen tiefen Bedürfnissen. In der 
empathischen Erkundung meiner Gegenübertragungsgefühle entstand in mir die 
Vermutung, dass er sich selbst Zeit seines Lebens kaum als wirkmächtig erlebt 
hatte, was seine Bestrebungen anbelangte, Beziehung zu initiieren und wechsel-
seitige Interaktion zu erfahren. Hinsichtlich der Befriedigung seiner primären 
Bedürfnisse in der frühen dialogischen Abstimmung, hatte er sich womöglich 
immer wieder auf sich selbst zurückgeworfen gefühlt und dieses Gefühl auf mich 
übertragen. Es war anzunehmen, dass seine Eltern ihm nur selten in genügend 
guter Funktion zur Verfügung standen und kaum in der Lage waren, den Bedürf-
nissen seiner motivationalen Strebungen zugewandt zu begegnen. Entsprechend 
ließ er in der Reinszenierung seines frühen inneren Erlebens meine Bestrebungen 
nach Interaktion und Beziehungsaufnahme ebenso ins Leere laufen. In meinem 
Erleben entstand ein erstes Verstehen seines Verhaltens als Ausdruck tiefverwur-
zelter Ängste und einhergehender Ohnmachtserfahrungen, die womöglich durch 
die unzureichende Abstimmung im frühen Dialog begründet waren. Vermutlich 
erlebte er dies sogar als existentiell-bedrohlich, ließ er mich in der Gegenübertra-
gung doch deutlich spüren, wie es sich anfühlte, nicht existent zu sein. Für mei-
ne pädagogische Arbeit bedeutete dies, meine eigenen Ängste von Versagen und 
das Erleben fehlender Wirkmacht wahrzunehmen und realistisch zu bewerten. 
Ich verbalisierte diese Empfindungen, wann immer sich die Gelegenheit ergab, 
um so sein inneres Erleben für ihn in Worte zu fassen und die Unverträglichkeit 
seines eigentlichen, tiefen Sehnens nach Bindung mit dem aktuellen Ausdruck 
dieses Bedürfnisses, zu schmälern.

Verhalten der Gruppe

Das Wirken der anderen Kinder schaffte eine Milderung seiner heftigen Ab-
wehrhaltung. So lag deren Potential in der Aktivierung seines unbewussten 



133

Wunsches nach einem verlässlichen Gegenüber, ausgelöst durch die von ih-
nen eingebrachten Handlungen, Gefühle und Gedanken (vgl. Finger-Trescher, 
2012). Das Erleben, wie ich die anderen Kinder empfing und versorgte und sie 
die haltenden Funktionen der sicheren Beziehung für sich nutzten, entfachte in 
ihm vermutlich die innere Auseinandersetzung mit seinen unbewussten, tiefen 
Bedürfnissen nach Bindung und Beziehung. Die Beobachtung dieses Möglich-
keits- oder auch „Übergangsraumes“ (Naumann, 2011) der Kindergruppe, kon-
frontierte Luca damit, dass nicht alle Beziehungserfahrungen seinen bisherigen 
glichen (vgl. Brandes, 2008). So konnte er ganz allmählich und vorsichtig seine 
ablehnende Haltung lockern.

Das Gute überlebt

Nach und nach wich seine Ablehnung gegenüber meinen Kontaktangeboten und es 

stellte sich in den morgendlichen Momenten, in denen die Einrichtung noch ruhig 

und leer war, ein immer wiederkehrendes Spiel zwischen uns beiden ein. Luca be-

gann, mich spielerisch zu töten. Über Wochen hinweg vernichtete er mich ausdauernd 

und mit besonderem Eifer in unzähligen Variationen dieser Spielszenen. Er vergiftete 

mich mit Kuchen und Törtchen, bewarf mich mit hochexplosiven und äußerst zerstö-

rerischen Granaten oder befeuerte mich fortwährend mit seiner unbändigen Zauber-

macht, was stets meinen sofortigen Tod zur Folge hatte. Er wurde nicht müde, dabei 

genüsslich zu beobachten, wie ich nach aller Kunst des Schauspielens den Spiel-Tod 

starb, mich qualvoll windend, ohne Hoffnung auf mein Überleben. Er bestimmte über 

mich und mein Agieren und mehrere Wochen lang gab es keine Aussicht auf mein 

Überleben. Handelte ich entgegen seiner Regieanweisungen oder versuchte den Spiel-

verlauf zu verändern und eigene Ideen einzubringen, wurde er wütend und ungehalten, 

verließ die Szenerie und strafte mich erneut mit Nicht-Beachtung. Immer und immer 

wieder kreierte er lustvoll diese, mitunter sehr zerstörerischen Spielszenen, während 

sich bei mir zunehmend Unmut über meine passive Rolle einstellte. Abermals fühlte 

ich mich handlungsunfähig und machtlos, da ich keinerlei Einfluss auf unsere Inter-

aktion nehmen konnte, ohne Gefahr zu laufen, er könne sich erneut aus dem Kontakt 

zurückziehen.

Wochenlang blieb ich Lucas Vernichtungsinszenierungen schutzlos ausgeliefert, bis er mir 

schließlich Eigenschaften zusprach, die es mir ermöglichten, mich zu verteidigen. The-

matisch inszenierten wir nun zunehmend den Kampf zwischen „Gut und Böse“. Hierbei 

übernahm er ausdauernd die Rolle „des Bösen“ und bekämpfte mich in der Rolle „des 

Guten“. Auf seine eigene Idee hin, hatte ich nun auch einige Verteidigungsattribute hinzu-

gewonnen. Ich durfte nun beispielsweise auch meine eigene „gute Zaubermacht“ einset-

zen, um mich vor seinen Angriffen zu schützen oder ihn zu schädigen. Nach einiger Zeit 

des So-Spielens war es sogar möglich, einzelne Kinder miteinzubinden. Das gemeinsame 

Spielen war jedoch meist nur von kurzer Dauer, da sich die anderen ganz und gar nicht vor-

schreiben ließen, wie ihre Spielfiguren agieren sollten. Sie wandten sich dann schnell ab, 

hin und wieder sogar mit theatralischem Getöse.



134

Eines Morgens, als Luca und ich abermals zu zweit einen erbitterten Kampf inszenierten, 

änderte sich etwas ganz Entscheidendes. Am Ende der Szene vernichtete er mich nicht 

ganz, sondern verabreichte mir im allerletzten Moment einen Heiltrank, der mich über-

leben ließ. Von nun an endete die Szene für mich nie wieder tödlich.

Zu Beginn der Sequenz ging Luca dazu über, sein mitunter als lebensbedrohlich 
abgebildetes Erleben des wirkungslos-Verbleibens, im Spielgeschehen in umge-
kehrter, aktiver Weise zu reinszenieren, indem er alle seine destruktiven Empfin-
dungen auf mich projizierte (vgl. Traxl, 2013). Dies diente der Abwehr, auch in 
der neuen Beziehung dem Gegenüber passiv ausgeliefert zu sein. So erlebte ich in 
unserem Spiel, wie es sich anfühlte keinerlei Einfluss auf das (Spiel-)Geschehen 
und gleichsam auf unser Miteinander in der Beziehung, nehmen zu können. Dies 
erinnert erneut an das Erleben fehlender oder ungenügender Antworten in der 
frühen dialogischen Abstimmung einer Mutter-Kind-Beziehung, dem sich Luca 
womöglich ausgesetzt erlebt hatte.

Für meine weitere pädagogische Arbeit bedeutete dies, seine „ablehnende 
Haltung, seinen Widerstand und seine Angriffe auszuhalten, sich nicht davon 
zerstören und vertreiben zu lassen, also die Reinszenierung nicht zu komplemen-
tieren“ (ebd., S. 318). All seinen spielerisch inszenierten Zerstörungsversuchen 
zum Trotz, bereitete ich ihm im alltäglichen Ablauf weiterhin Kakao, versorg-
te Schürfwunden und stand tröstend und emotional begleitend zur Verfügung, 
wenn Tränen flossen. Er erlebte gleichsam, dass er mich weder durch sein Verhal-
ten zerstören konnte, noch dass ich mich für seine Brutalität in unseren Spielsze-
nen rächen musste. Stattdessen stand ich ihm am nächsten Tag wieder als versor-
gendes Objekt zur Verfügung, bereit zur Übernahme von Hilfs-Ich-Funktionen. 
Ganz gleich, was er mir in den Spielszenen entgegenbrachte, ich wandte mich 
nicht von ihm ab und konnte mein Beziehungsangebot aufrechterhalten.

Mit dem Wachsen unserer Beziehung veränderte Luca die Spielszenen und es 
geschah etwas Bedeutungsvolles. Er bezog mich immer mehr mit ein, indem er mir 
verschiedene Eigenschaften zusprach, die es mir ermöglichten, seinen Angriffen 
nicht mehr nur passiv ausgeliefert zu sein, sondern in neuer Form, einen Umgang 
mit ihnen zu schaffen. Er konnte nun beobachten, wie ich spielerisch versuchte, 
mich vor seinen heftigen Tötungsimpulsen zu schützen und brachte sie so, durch 
sinnlich-symbolisches Antworten, in eine integrierbare Form. So konnte er sich 
mit meiner Art des Umgangs mit den destruktiven Trieben identifizieren und die-
se, in abgemilderter Form in sich aufnehmen (vgl. z. B. Wittenberger, 2018).

Mit der Zeit wandelte sich unser Spiel schließlich zu etwas Gemeinsamen, 
gleich eines aufkeimenden, wechselseitigen Dialoges. In diesem Zuge entwickelte 
Luca immer mehr eine Idee davon, dass ich in meiner Rolle „des Guten“ eigene 
Motivationen und Bestrebungen haben könnte und er gewährte mir zunehmend 
die Möglichkeit, das Spielgeschehen vorsichtig mitzugestalten. Darin kann ein 



135

Hinweis gesehen werden, dass es von einer Entwicklung der Objektbeziehung 
zu einer Objektverwendung (Winnicott) gekommen war. „Objektverwendung ist 
dann vorhanden, wenn das Subjekt das Objekt außerhalb des Bereiches seiner om-
nipotenten Kontrolle ansiedelt, es als äußeres Phänomen und nicht als projiziertes 
wahrnimmt“ (Heinemann et al., 2003, S. 90). Meine anfangs vollkommene Anpas-
sung an seine Spielanweisungen bot ihm die Möglichkeit zur Illusion, seine Befrie-
digung und die äußere Realität magisch selbst geschaffen zu haben. Dies erinnert 
an die Schaffung der Illusion in der frühen dialogischen Abstimmung zwischen 
Mutter und Säugling, die schließlich in eine erträgliche Desillusionierung über-
gehen muss. Indem die Mutter ihrem Kind dosiert Versagungen zumutet, werden 
innerpsychische Entwicklungsprozesse angeregt. Daraufhin wird der Säugling sie 
nach und nach als ein von sich getrenntes Objekt erkennen. Womöglich stellten die 
beschriebenen Spielszenen den Beginn der Bewältigung dieses innerpsychischen 
Entwicklungsprozesses dar, denn auch Luca reifte zunächst noch in der Illusion 
durch meine vollkommene Anpassung an die von ihm geschaffene Spiel-Umwelt, 
indem ich mich unter seiner omnipotenten Kontrolle bewegte. Dies erlaubte es ihm, 
mich und unsere Beziehung als vorhersehbar und somit als verlässlich zu erleben. 
Am Ende dieser Spielphase war er schließlich in der Lage, mich als ein von ihm ge-
trenntes Objekt zu sehen. Diese Phase endete schließlich mit dem Überleben „des 
Guten“ und es war anzunehmen, dass Luca mir deshalb, als genügend gutes Objekt, 
innerpsychisch ebenso die Möglichkeit einräumen konnte, zu überleben.

Verhalten der Gruppe

Während ich mich in der Gegenübertragung lange seinen früh erlebten Ohnmachts-
gefühlen ausgesetzt sah, identifizierten sich die anderen Kinder eher mit Lucas stets 
aufkeimender Wut und seiner Abwehrhaltung, sobald etwas außerhalb seiner Kon-
trolle lag. Sie spiegelten ihm dies im spielerischen Kontakt, indem sie selbst häufig 
wutentbrannt die Szenerie verließen, wenn sie sich nicht mehr seinen Regieanwei-
sungen beugen wollten. Im Hinblick auf das Potential des Wirkens der anderen Kin-
der, dem „Übergangsraum der Gruppe“ (Naumann, 2011, S. 40 f.), konnte Luca im 
Spiegel der Anderen das Eigene erleben und als bedeutsame Interaktionserfahrung 
verinnerlichen (vgl., ebd.). Luca erhielt in den kurzen gemeinsamen Spielen mit den 
anderen, ebenso Antworten seiner gleichaltrigen Mitspieler, auf seine herrschsüchti-
ge Spielfigur. Es erforderte in der Abstimmung der Kinder untereinander, ein hohes 
Maß an Begleitung und Moderation meinerseits, denn erst die Versprachlichung der 
inneren Zustände aller Beteiligten, schaffte dann die Entschlüsselung der Schwierig-
keiten, die durch Lucas kontrollierendes Spielverhalten entstanden (vgl. Naumann, 
2014, S. 114 f.). Diese Unterstützung ermöglichte zunehmend den ausdauernden 
Spiel-Kontakt der Kinder miteinander. Im Zuge der beschriebenen Beziehungserfah-
rungen im spielerisch-fördernden Dialog, gelang es allmählich, Luca aus der dyadi-
schen Bezogenheit zu lösen, und ihn immer mehr an die Kindergruppe anzubinden.



136

Wuschel der kleine Hund

Einige Monate nach seiner Aufnahme schenkte ich Luca zu seinem fünften Geburtstag 

einen kleinen Stoffhund, den er „Wuschel“ nannte. Dieses Geschenk schien der Initial-

moment einer Fantasie, die fortan im Zentrum unseres Spielgeschehens stand. Wäh-

rend der kleine Stoffhund im Sinne eines Übergangsobjektes bei ihm zu Hause lebte, 

schlüpfte Luca selbst von nun an täglich in die Rolle eines kleinen Hundes, den er eben-

falls Wuschel nannte. Er bestückte ihn nach und nach mit detaillierten Charaktereigen-

schaften und stattete ihn mit einer herzzerreißenden Lebensgeschichte aus. Wuschel 

war ein verwaister kleiner Hund, der bereits früh seine Eltern bei einem „schrecklichen 

Unfall“ verloren hatte. Er wurde von mir in einem Tierheim entdeckt und in die Kinderta-

gesstätte gebracht, in der er ein sicheres Zuhause fand. Ich wurde seine Besitzerin und 

nahm mich liebevoll und verlässlich seiner Versorgung an. Über Monate hinweg domi-

nierte die Geschichte des kleinen Hundes unsere Spielszenen. Zu Beginn war Wuschel 

noch ein ganz kleiner Welpe, „der eigentlich ohne seine Mutter noch gar nicht überleben 

konnte“. Jammerte und jaulte er verzweifelt, brachte ich ihn in sein Hundebett, sang ihn 

in den Schlaf, beruhigte ihn, wenn er schlecht träumte, und versorgte ihn mit der Nuckel-

flasche, die mit Milch oder Kakao gefüllt war.

Wuschel wurde rasch größer und erlebte verschiedene Abenteuer. Er verletzte sich fort-

während und musste dann zurück in meine Obhut gebracht werden. Ich sollte ihn dann 

pflegen und „wieder ganzmachen“. Mit der Zeit wurde Wuschel immer größer und stär-

ker und erlangte ständig Anerkennung und Bewunderung all seiner besonderen Fähigkei-

ten, die er täglich entwickelte. Er hatte nun die unsagbar „stärksten Hundemuskeln“, die 

„schärfsten Hundezähne“, die „alles zerreißen“ konnten und er konnte mit einer „noch nie 

da gewesenen Schnelligkeit“ rennen. Er war überhaupt der wohl „liebste, klügste und bes-

te Hund“ und ich konnte mich sehr wohl glücklich schätzen, dass ich ihn damals im Tier-

heim entdeckt hatte. Hin und wieder war Wuschel sogar trächtig und gebar unter Schmer-

zen und mit meiner Hilfe eigene Kuscheltierbabys. Als Vater umsorgte er sie, ähnlich wie 

ich es in den vorherigen Spiel-Szenen mit ihm getan hatte. Er beschützte sie vor Gefahren 

und erklärte ihnen als „bester Hundevater“ die Welt.

Es dauerte nicht lange, da übernahmen auch die anderen Kinder seine Spielgeschichte 

und schon bald wuselten überall in unseren Räumen kleine verwaiste Kätzchen, Häschen 

und Meerschweinchen herum, die gepäppelt und versorgt werden mussten. Diese Aufga-

be übernahmen jedoch nicht nur die Erwachsenen, sondern auch die Kinder füreinander. 

Es ergaben sich über Wochen hinweg in der gesamten Gruppe harmonische Spielszenen, 

die die gegenseitige, basale Versorgung ganz kleiner Tiere und deren anschließendes Auf-

wachsen thematisierten. Auch Luca fand dann und wann in das gemeinsame Spiel der 

Kinder und er schaffte es zunehmend im Spielkontakt zu bleiben, wenngleich er dabei 

weiterhin meine Präsenz und Verfügbarkeit brauchte und er nach wie vor gerne das Spiel-

geschehen mit seinen Anweisungen dominierte. Um die Exklusivität in der dyadischen Be-

ziehung und unserer gemeinsamen Spielfantasie zu erhalten, sicherte er sich selbst die 

Rolle des einzigen und nach wie vor „außergewöhnlichsten Hundes“ der Einrichtung zu.



137

Meine Funktion bestand zunächst erneut im Mitspielen und in der Anpassung 
an sein Spiel, zur Erschaffung der Illusion. So konnte sich die Geschichte entwi-
ckeln und ihre eigentliche Bedeutung entfalten. In den anfänglichen Spielszenen 
regredierte Luca vollkommen und es wurden in eindrucksvoller Weise seine ganz 
frühen Selbstobjektbedürfnisse deutlich. Für die Reflexion und die resultierende 
pädagogische Arbeit bedeutete dies, das Jammern und Jaulen des Hundes als die 
verzweifelten Selbstzustände des ganz kleinen Lucas zu verstehen. In der Rolle 
der „guten Besitzerin“, und in der Wiederholung, in der Funktion der genügend-
guten Mutter, befriedigte ich spielerisch und sinnlich-symbolisch, die basalen 
Wünsche nach äußerer und emotionaler Versorgung eines Säuglings im frühen 
Dialog. Die Flasche übernahm an dieser Stelle nicht nur eine symbolische Funk-
tion, sondern konnte hier real genutzt werden. Da Luca ja nicht selbst zum Säug-
ling wurde, sondern in der Rolle eines kleinen bedürftigen Welpen steckte, wurde 
die basale Versorgung im Spiel möglich und blieb frei von Scham.

Im Laufe der sich entwickelnden Szenen übernahm ich immer mehr eine 
mentalisierende Funktion, indem ich die Szenen und die zum Ausdruck gebrach-
ten Emotionen verbalisierte, auch um sie so symbolisch zu differenzieren (vgl. 
Traxl, 2013). Das empathische Kommentieren seines Spielens im Als-ob-Modus, 
schaffte dann einen Bezug zur Realität und forcierte damit die innerliche Ord-
nung und Strukturierung des gespielten Erlebens. Während er sich mit seinen 
Kuscheltierbabys und als Hundevater zunehmend mit dyadischen und triadi-
schen sowie bisexuellen Identifikationen auseinandersetzen konnte (vgl. Damm-
asch, 2018, S. 97), begleitete ich sein Spiel, indem ich vorsichtig meine Eindrücke 
und Empfindungen verbalisierte.

In einer der Szenen forderte Luca mich auf, ihn zu heilen, „ihn wieder ganz 
zu machen“. Ich verstand dies als seinen an mich gerichteten Wunsch, sein fra-
giles Selbst zu reparieren. Er inszenierte sich aber auch zunehmend als getrennt 
von mir und begann sein erstarktes Selbst mit omnipotenten Eigenschaften aus-
zustatten. Seine fortwährende Forderung nach Bestätigung und Anerkennung 
der außergewöhnlichen Fähigkeiten des kleinen Hundes, und seiner damit zum 
Ausdruck gekommenen eigenen erstarkenden Selbstanteile, legte die Vermutung 
nahe, dass sich sein fragiles Selbst nunmehr im Heilungsprozess befand.

Verhalten der Gruppe

Die Fantasie von Wuschel und seiner versorgenden Besitzerin wurde so zentral, 
dass sie nicht nur Lucas und mein gemeinsames Spielgeschehen dominierte, son-
dern ebenso in der Kita-Gruppe eine solche Resonanz auslöste, dass sie schon 
bald zu einem Gruppenthema heranwuchs (vgl. Naumann, 2011). Auch die an-
deren Kinder griffen die Geschichte des kleinen Hundes begeistert auf, schlüpf-
ten selbst in die Rollen kleiner, bedürftiger Tiere, ließen sie aufwachsen und ent-
wickelten deren ganz eigene Lebensgeschichte. Da in wenigen Monaten Luca und 



138

ein paar weiteren Kindern der Schuleintritt und damit die Herauslösung aus der 
gewohnten Umgebung der Kindertagesstätte bevor stand, traf die Fantasie der 
Spielgeschichte auf einen entsprechenden Nährboden und blieb über Wochen 
hinweg „erlebnis- und handlungsleitend“ (vgl., Trescher, 1987). Alle Kinder der 
Gruppe, und ebenso Luca, schienen über ihr Spiel den typisch-lebensgeschicht-
lichen Konflikt „Autonomie vs. Abhängigkeit“ mit Begeisterung in Szene zu 
setzen (vgl. Naumann, 2022; Trescher, 1987, S. 154). Lucas Spielinitiierung der 
Geschichte des kleinen Hundes ließ sich vor diesem Hintergrund als „szenischer 
Auslösereiz“ (Trescher, 1987) für das Heranwachsen und Inszenieren dieses 
Gruppenthemas verstehen, das aus Lucas frühem Erleben einerseits und den ak-
tuellen Gegebenheiten der Gruppe andererseits bestand. So inszenierten sie ihre 
aktuellen Wünsche nach Nähe und Bindung bei gleichzeitiger Abhängigkeit, in 
Form der basalen Versorgung als kleine Tierbabys, während sie im Aufwachsen 
und Erstarken ihrer Spielfigur, das Erleben von Autonomie und Unabhängigkeit 
erfuhren. Jedes Kind setzte dies ganz individuell in Szene, denn kein Tier glich 
dem anderen und wuchs unter ganz eigenen Umständen auf.

Der „böse Tierfänger“

Nach einiger Zeit betrat eine neue, düstere Figur die Szenerie. Nachts, wenn alles schlief, 

suchte ein „böser Tierfänger“ die Kindertagesstätte heim und wurde nicht müde den kleinen 

Wuschel zu betäuben, aus seinem Hundebett zu rauben und an einem weit entfernten Ort in 

einen Käfig zu sperren. Er trat zunächst nicht real in Erscheinung, sondern existierte zunächst 

als bedrohliche Fantasie, die Luca selbst mit seinen Erzählungen und in sichtlicher Erregung 

heraufbeschwor. Ich musste den kleinen Hund allabendlich zu Bett bringen und mich dann 

selbst zur Nachtruhe daneben legen. „Und jetzt, wenn du schläfst, kommt der böse Tierfänger 

und entführt mich. Du hörst mich noch jaulen, aber wenn du dann aufwachst, bin ich schon 

verschwunden“. Ich musste dann in der Rolle der „guten Besitzerin“ einen beschwerlichen 

Weg durch die Einrichtung auf mich nehmen, bitterböse Gefahren bestehen, durch dunkle 

Höhlen hindurch und über tiefe Schluchten hinweg, um Wuschel aus den Fängen des Tier-

fängers zu befreien. So ergaben sich über Wochen hinweg spannungsreiche und lustvoll auf-

geladene Szenen der Entführung und anschließenden Befreiung. Am Ende wurde Wuschel 

jedes Mal von mir gefunden, was wir als große Wiedersehensfeier in Szene setzten, bei der er 

sich stets freudig, allerdings auch ungestüm und wild, bei mir bedankte.

Der eigentlich glückliche Ausgang der Szene löste bei Luca jedoch auch zunehmend hef-

tige und destruktive Affekte aus. Im Zuge seiner Befreiung wurde er immer ungehaltener 

und sein Drängen nach Körperlichkeit wurde fordernder. Meine Begrenzung erlebte er als 

kränkende Zurückweisung, was sich schon bald in Form heftiger Wutausbrüche entlud. Ich 

war zunächst irritiert, hatten wir doch unsere Wiedervereinigung eben noch als harmoni-

sche Wiedersehensfeier inszeniert. Luca zeigte trotz der damit verbundenen Spannungen 

eine beharrliche und hingebungsvolle Ausdauer in der Wiederholung dieser Szene. Fast 

täglich spielten wir in den Rollen des „kleinen Wuschel“ und der „guten Besitzerin“ die 

mitunter verstörende Rettung aus den Fängen des „bösen Tierfängers“.



139

Mehrere Wochen erlebten wir gemeinsam die imaginierte Bedrohung durch den 
geheimnisvollen Tierfänger und Wuschels Entführung. Zunächst wurde in dieser 
Szene erstmals die Trennung von der guten Besitzerin thematisiert: Es ist an-
zunehmen, dass sich Luca innerpsychisch vermehrt mit Autonomiebestrebun-
gen und der Herauslösung aus der Dyade auseinandersetzte, um die gelingende 
Triangulierung als nächsten Entwicklungsschritt zu forcieren. Auf realer Ebene 
stand, wie beschrieben, in wenigen Monaten der Schuleintritt und damit die reale 
Trennung von mir und der sicheren Umgebung bevor. In der Reflexion seines 
Spielverhaltens verstand ich, dass die Öffnung der Dyade auf ihn an dieser Stelle 
seiner Entwicklung noch sehr bedrohlich und ängstigend wirkte. Er schien von 
seinen Autonomiebestrebungen so erschüttert und verunsichert zu sein, als stell-
te er sich die Frage, ob das gute Objekt verloren gehen könnte, wenn er den sich 
nun regenden Wünschen nach Eigenständigkeit folgte. Die Hinwendung zum 
Dritten schien für Luca innerpsychisch gleichbedeutend mit der Abwendung 
vom guten Objekt. Die Angst vor dessen Verlust entlud sich szenisch in der Wie-
dervereinigung mit der guten Besitzerin.

Er setzte an dieser Stelle eindrucksvoll die spannungsreiche Auseinander-
setzung mit den Entwicklungskonflikten Autonomie versus Abhängigkeit sowie 
Versorgung versus Autokratie in Szene. Sollte er nun den Autonomiebestrebun-
gen folgen oder in der sicheren Dyade, damit jedoch in Abhängigkeit, verblei-
ben? Benötigte er noch die basale Versorgung oder konnte er bereits gefahrlos 
seinen eigenen Bestrebungen folgen und eigenständig sein? Waren die inneren 
Abbildungen des guten Objektes bereits genügend gut integriert und blieben sie 
ihm im Zuge der Trennung erhalten? Die Bewältigung dieser intrapsychischen 
Konflikte stellen grundlegende Entwicklungsschritte zur Herauslösung aus der 
dyadischen Beziehung dar und sind mit starken Ängsten verbunden, deren Ab-
wehrversuche Luca und ich in der Inszenierung gemeinsam durchlebten.

Die Öffnung hin zur Triade bestand in der Reinszenierung aus einem männ-
lichen Dritten, der symbolisch für die Zerstörung der Dyade stand und keine 
allmähliche, sondern eine gewaltsame Ablösung vom guten Objekt verfolgte. 
Wird die Figur des Tierfängers als männlicher Dritter, und damit als väterliche 
Introjektion verstanden, ist es kaum verwunderlich, dass er in Lucas szenischer 
Wiederbelebung als Bedrohung inszeniert wurde. Die gewalttätigen Ausbrüche 
seines realen Vaters gegenüber der Mutter, führten womöglich zu einem bedroh-
lichen Vater-Introjekt, das nun im Spiel zunächst in der Fantasie belebt wurde.

Der erbitterte Kampf

Mit der Zeit drängte Luca mich, die Rolle des „bösen Tierfängers“ zu übernehmen und die 

Spielfigur nun real zu inszenieren. In der Belebung seines bösen Widersachers musste 

ich in einem erbitterten Kampf um Leben und Tod von Wuschel besiegt werden. Doch der 

„böse Tierfänger“ war sehr beharrlich und erwies sich zunächst als unzerstörbar. Wuschel 

schaffte es lediglich, ihn so weit zu schwächen, dass er sich zurückzog, bis er zu einem 



140

erneuten Überfall bereit war. Sobald der Tierfänger verschwunden war, schlüpfte ich auf 

Lucas Anweisung hin, erneut in die Rolle der „guten Besitzerin“, die das aufgebrachte 

Hündchen dann beruhigen sollte.

Immer häufiger kam es nun zum erbitterten Kampf zwischen Wuschel und seinem Gegen-

spieler, der sich rasch affektiv auflud. Luca ging dazu über, mich in der Rolle „des Bösen“ 

tatsächlich körperlich zu attackieren. Seine Aggressionen wurden mitunter so heftig, dass 

sie stets den Abbruch des Spiels zur Folge hatten. Wir erschraken dann beide über diese 

Wendung und Luca verließ bebend und von seinen Emotionen geschüttelt die Szenerie. 

Erst im Zustand der Beruhigung fanden wir wieder zusammen, wobei er zunächst einige 

Zeit benötigte, bis er mir erneut den Zugang zu sich gewähren konnte. Bei einer Tasse 

Kakao und einem Brett- oder Kartenspiel wurde es möglich, über das eben Geschehene 

zu sprechen.

Nach einigen Wochen des Spielens dieser Szene wurden die im Gefecht entfesselten Af-

fekte immer schwächer und der bisweilen erbitterte Kampf ging nunmehr in ein spieleri-

sches Raufen über. Ebenso wurde die Zeit die Luca zur anschließenden Beruhigung und 

Begleitung benötigte, zunehmend geringer. Nach und nach verlor er schließlich den Bedarf 

an unserem Rollenspiel. Wuschel tauchte immer seltener in der Einrichtung auf und meist 

nur, um kurz „Hallo“ zu bellen und sich kleine Streicheleinheiten abzuholen.

In den letzten Wochen seiner Zeit in der Einrichtung widmete Luca sich schließlich aus-

dauernd dem Fußballspiel mit den anderen Jungen und genoss es zunehmend, sein Kön-

nen mit ihnen zu vergleichen. Natürlich blieben auch diese Spiele nicht immer frei von 

Konflikten, doch er schien nun in seinem Inneren unerschütterlicher und vermehrt in der 

Lage, auf mich lediglich zur Moderation in der Konfliktklärung des aktuellen Geschehens 

zurückzugreifen.

Die Belebung der Figur des bösen Tierfängers eröffnete in der Reflexion den 
Blick auf die drängenden inneren Spannungen, die durch den Versuch der bereits 
beschriebenen Konfliktlösung von Autonomie versus Abhängigkeit sowie Ver-
sorgung versus Autokratie ausgelöst wurden. In diesen Spielszenen übernahm 
ich auf Lucas Wunsch hin zwei Rollen, die sich eigentlich unversöhnlich gegen-
überstanden. Das Hin- und Herpendeln zwischen den beiden Figuren und mein 
gleichzeitiger Wunsch, es Luca recht machen zu wollen, lösten in mir zunehmend 
ambivalente Spannungen aus. So ließ die Reflexion der szenischen Psychodyna-
mik darauf schließen, dass die antagonistischen Pole der Entwicklungskonflikte –

Autonomie vs. Abhängigkeit und Autokratie vs. Versorgung – in Lucas in-
nerem Erleben, einander ebenso unversöhnlich gegenüberstanden. Er inszenier-
te seine Ambivalenz, sein eigenes inneres Schwanken, indem er die jeweiligen 
beiden Pole auf mich projizierte und mich drängte die Ausführung beider Rol-
len zu übernehmen. Dies eröffnete ihm auf spielerischer Ebene die Möglichkeit 
beide Figuren und damit beide inneren Strebungen zu bekämpfen. Spielte ich 
den „bösen Tierfänger“, stand ich für Autonomiebestrebungen, die im Kampf 



141

heftig abgewehrt werden mussten. Spielte ich jedoch die „gute Besitzerin“, stand 
ich für seine Abhängigkeit und dem Wunsch nach Regression, was ebenso heftige 
Aggressionen entfesselte. Irgendwann ließ sich kaum mehr unterscheiden, gegen 
welche Rolle sich seine Abwehr gerade richtete. Seine Affekte entluden sich dann 
zerstörerisch auf mich, das Objekt, das durch die doppelte Rollenausführung, 
beide Pole in sich vereinte. Das Verstehen dieser Psychodynamik ermöglichte 
mir die Begleitung beim Oszillieren zwischen dem spielerischen Als-ob-Modus 
und der Realität. Es wurde hier deutlich, dass es Luca noch nicht ausreichend 
gelungen war, eigenständig fließende Verbindungen zwischen seinem Spiel und 
Nichtspiel, eben zwischen Fantasie und Realität herzustellen (vgl. Brandes, 2008). 
Dies zeigte sich vor allem darin, dass er immer wieder von seinen im Spiel indu-
zierten Gefühlen überwältigt wurde und die Fantasie nur durch den Abbruch des 
Spiels aufgelöst werden konnte. Die Beendigung der Inszenierungen und damit 
die Rückkehr ins Hier und Jetzt, gelang nach den heftigen Ausbrüchen vor allem 
durch die Hinwendung zu regelgeleiteten Brett- oder Kartenspielen. Sie halfen 
durch ihren verlässlichen Ablauf dabei, den Als-ob-Modus und damit unsere 
Spielfiguren abzustreifen. Auch die Tagesstruktur der Einrichtung, mit ihren 
immer gleichen Abläufen, schaffte Halt und Orientierung, indem sie alltägliche, 
handhabbare Szenen und Routinen ermöglichte (vgl. Naumann, 2014) und An-
forderungen im Hier und Jetzt, wie beispielsweise das gemeinsame Mittagessen, 
an ihn stellte. So half sie ihm dabei, sich aus der Fantasie zu lösen und sich schnel-
ler wieder zu beruhigen, sodass er meinem anknüpfenden Beziehungsangebot 
durch die Versorgung mit Kakao nicht dauerhaft ablehnend gegenüberstand.

Die Erkundung meiner Gegenübertragungsgefühle und die Reflexion der 
szenischen Dynamik ließ noch weitere Schlüsse über Lucas spielerische Insze-
nierungen zu. Es entstand die Vermutung, dass seine Konfliktbewältigungsver-
suche auf archaischen Strategien basierten, die auf seinen frühen triangulären 
Erfahrungen beruhten. So formte möglicherweise nicht nur das Erleben fehlen-
der Abstimmungs- und Regulationsprozesse seine Möglichkeiten aus, den sich 
regenden Autonomiebestrebungen und Abhängigkeitswünschen angemessen 
zu begegnen, sondern vermutlich ebenso frühe Fremdheitserfahrungen in der 
Beziehung zur Mutter. Womöglich färbten die eigenen traumatischen Erfahrun-
gen mit dem Männlichen, den liebevollen Blick seiner Mutter auf das Männliche 
ihres Sohnes, negativ ein. Luca sah sich in der Folge dann immer wieder frühen 
Fremdheitserfahrungen ausgeliefert, was dann die Abwehr der Abhängigkeit in 
der Dyade zur Mutter erforderte, um seine männliche Identität zu sichern (vgl. 
Dammasch, 2018, S. 100 ff.). Die Erweiterung der Spielszene und damit die Er-
weiterung auf innerpsychischer Ebene um einen Dritten, eröffnete den Blick auf 
die nicht integrierte Angst des Jungen, der Mutter erneut passiv ausgeliefert zu 
sein und in seiner männlichen Identitätsbildung nicht anerkannt zu werden. War 
er in der vorherigen Spielphase als versorgender Hundevater noch fähig zur „bi-
sexuellen Identifikation in einem triangulierten Innenraum“ (ebd., S. 106), so 



142

war er nun mit der Abwehr der Angst vor Regression beschäftigt, die für ihn er-
neut den Verlust der männlichen Identität bedeutete.

Eine weitere Deutung der Szene ließ ebenso auf ein labiles und bedrohliches 
Vater-Introjekt schließen, da der männliche Dritte nach wie vor als bedrohliche und 
gewaltsame Figur inszeniert wurde. So schien es für Luca vermutlich kein geeig-
netes männliches Identifikationsobjekt zu geben, das entsprechend seiner Funktion 
agierte, die gelingende Herauslösung aus der Dyade voranzutreiben und die Affekte 
und Triebimpulse des Jungen entsprechend zu formen (vgl. ebd.). Das Fehlen sta-
biler und sicherer väterlicher Repräsentanzen, sowie das Fehlen des Vaters oder 
eines männlichen Objektes in Lucas aktueller Lebensrealität, führten schließlich zu 
der Vermischung früher Abhängigkeits- und Geborgenheitswünsche des kleinen 
Kindes, mit den sich regenden ödipal inzestuösen Wünschen, im Zuge seiner auf-
keimenden Autonomiebestrebungen (vgl. ebd.). So entstand für ihn „ein doppelter 
innerer Druck, Abhängigkeit und Nähe zum Weiblichen abzuwehren“ (ebd., S. 105), 
wodurch sich die Heftigkeit seiner Aggressionen gegen mich verstehen ließ. Die be-
gleitende Regulation und die Versprachlichung seiner heftigen Emotionen waren oft 
erst wenn wir uns beide beruhigt hatten, manchmal sogar erst Stunden oder Tage 
nach der gespielten Szene, möglich. In Anlehnung an Traxl berühren uns in der 
Praxis solche Momente am meisten, wenn wir selbst in den Fokus heftigster Ab-
wertung geraten und uns den Angriffen unserer KlientInnen gegenüber sehen (vgl. 
Traxl, 2009, S. 93). Dieses Erleben erfordert unbedingte Einbindung in selbstreflexi-
ve Prozesse, um sich einlassen und gleichzeitig auch eine innere Distanz herstellen 
zu können (vgl. Gerspach, 2012), dem blinden Agieren entgegenzuwirken und so 
der Gefahr der Komplementierung in der Reinszenierung zu entgehen.

Die tätlichen Angriffe auf mich mussten in ihrer Heftigkeit als externalisierte 
Form Lucas innerpsychischer Dynamik verstanden werden, um nicht selbst an 
der entstandenen Kränkung zu verzweifeln (vgl. Traxl, 2009).

Die fachliche Reflexion half mir letztlich dabei, mich von den durch das Spiel 
entfesselten Emotionen zu distanzieren, und meine Verstrickung mit dem Jungen 
nicht nur zu verstehen, sondern so auch ein Stück weit aufzulösen. Die Einor-
dung der heftigen Aggressionen, meine einhergehende Irritation und die starke 
Kränkung, mussten im Rahmen der Supervision besprochen und ausgehalten 
werden, um nicht daran zu verzweifeln. So wurden auch sie Teil äußerer Regula-
tionsbemühungen durch die Reflexionsgruppe.

Das Verstehen von Lucas desintegrierten Anteilen als solche, ermöglichten es 
mir so zunehmend „eine regulierende Funktion ein[zu]nehmen, was bedeutete, 
dass ich in Momenten destruktiver Aggressionsabfuhr seine negativen Affekte 
abschwäch[t]e und ihm in den […] Momenten danach wiederaufbauend positive 
Erfahrung ermöglich[t]e“ (ebd., S. 93). So konnte ich ihm im Zuge dieser letzten 
Spielphase signalisieren, dass ich seine Angriffe aushalten konnte und auch dann, 
wenn er sich abwandte und sich aus der dyadischen Beziehung löste, um auto-
nomen Bestrebungen zu folgen, für ihn erhalten blieb.



143

Diese, in der Reflexionsgruppe erarbeitete, verstehende Haltung ermöglichte 
es mir im gesamten Betreuungsverlauf, Lucas inszenierte Szenen stets als seine 
inneren Bilder zu begreifen und so über das gemeinsame Spiel, Selbstbildungs-
prozesse anzuregen, die zunehmend seine Entwicklung beförderten.

4	 Ausblick

Das Spiel als Raum symbolischer Konfliktbearbeitung zu verstehen und mit Hil-
fe der Reflexion der spielerischen Psychodynamik, dem Szenischen Verstehen, 
pädagogische Handlungsweisen zu entwickeln, ist besonders im elementarpäd-
agogischen Bereich bedeutsam. Dies ist jedoch nur umsetzbar, wenn bestimmte 
Faktoren vorausgesetzt werden können. Die Fähigkeit zum Szenischen Verstehen, 
einem Kernelement der Psychoanalytischen Pädagogik, ist dabei von zentraler 
Bedeutung. Thilo Naumann sieht im Szenischen Verstehen „eine unabdingbare 
Ressource zur Verwirklichung von Entwicklungsbündnissen und Optimalstruk-
turierung. Es richtet sich nicht auf isolierte Verhaltensweisen oder scheinbar ob-
jektive Zusammenhänge, sondern auf den Sinn von Szenen, die sich zwischen 
dem Kind und seinen Interaktionspartnern in einem bestimmten institutionellen 
Rahmen ereignen“ (Naumann, 2011, S. 53). Dieses Hauptinstrument der Psycho-
analytischen Pädagogik kann nicht nur auf einzelne Situationen, sondern auch 
auf fortlaufende Prozesse bezogen, angewendet werden.

Im täglich stattfindenden gemeinsamen Spielen in einem professionell 
pädagogischen Kontext liegt zum einen die Chance in der Häufigkeit, in der die 
Inszenierungen stattfinden. „Natürlich ist es mit einmal spielen nicht getan. Das 
Spiel geht weiter, wiederholt sich in Variationen, und allmählich wandelt es sich 
in einem fortlaufenden Prozess des Containments“ (Wittenberger, 2018, S. 68). 
Dieser auf therapeutische Settings bezogene Hinweis von Annegret Wittenberger 
gilt gleichermaßen auch für pädagogische Kontexte. So lässt sich z. B. in der Kita, 
im Unterschied zu therapeutischen Settings, bereits am nächsten Tag wieder an 
vorangegangene Spielszenen anknüpfen.

Ein weiterer Unterschied zu therapeutischen Settings, besteht in der Möglich-
keit, die (Klein-)Gruppe und damit das soziale Umfeld des Kindes mit einzu-
beziehen, auch wenn schwerpunktmäßig das Augenmerk auf einem bestimmten 
Kind und der Beziehung zu diesem liegt. Die entstehenden multiplen Übertra-
gungen, Projektionen und Identifikationen sowie die entstehenden Resonanzen 
in der Gruppe, die – wie im Fallbeispiel angeführt – zu gemeinsamen Gruppen-
themen führen können, müssen in der fachlichen Reflexion ebenso bedacht und 
verstanden werden können. Das pädagogische Fachpersonal sollte deshalb neben 
einem ausreichenden Fachwissen über die frühkindliche Entwicklung auch über 
Kenntnisse einer gruppenanalytisch fundierten Pädagogik verfügen (vgl. Nau-
mann, 2014, 2022). Vor diesem Hintergrund ist die Schaffung eines haltgebenden, 



144

institutionellen Rahmens bedeutsam, um in der alltäglichen Arbeit verfügbare, 
ausreichend gute und konstante Spiel- und Beziehungserfahrungen zur Verfü-
gung stellen zu können.

Literatur

Brandes, H. (2008). Selbstbildung in Kindergruppen – Die Konstruktion sozialer Beziehungen. Mün-
chen: Ernst Reinhardt Verlag.

Ciompi, L. (1982). Affektlogik – Über die Struktur der Psyche und ihre Entwicklung. Stuttgart: Klett-Cotta.
Dammasch, F. (2018). Das Spiel des Jungen – Zwischen Größenphantasien und Angst vor dem Weib-

lichen. In B. Traxl (Hrsg.), Psychodynamik im Spiel. Psychoanalytische Überlegungen und klini-
sche Erfahrungen zur Bedeutung des Spiels (S. 89–107). Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Dornes, M. (1993). Der kompetente Säugling – Die präverbale Entwicklung des Menschen. Frankfurt 
a. M.: Fischer.

Dornes, M. (2006). Die Seele des Kindes – Entstehung und Entwicklung. Frankfurt a. M.: Fischer.
Eggert-Schmid Noerr, A. (2011). Mensch ärgere dich nicht, spiele! Psychoanalytische und psychoana-

lytisch-pädagogische Perspektiven auf das kindliche Spiel. In M. Dörr, R. Göppel, & A. Funder 
(Hrsg.), Reifungsprozesse und Entwicklungsaufgaben im Lebenszyklus. Jahrbuch für Psychoanaly-
tische Pädagogik, 19 (S. 55–73). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Finger-Trescher, U. (2012). Grundlagen der Arbeit mit Gruppen – Methodisches Arbeiten im Netz-
werk der Gruppe. In  M.  Muck,  & H.-G.  Trescher (Hrsg.), Grundlagen der Psychoanalytischen 
Pädagogik (S. 205–236). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Finger-Trescher, U., Heilmann, J., Kerschgens, A., & Kupper-Heilmann, S. (2019). Angst – ein ubi-
quitäres Phänomen. In U. Finger-Trescher, J. Heilmann, A. Kerschgens, & S. Kupper-Heilmann 
(Hrsg.), Angst im pädagogischen Alltag  – Herausforderungen und Bewältigungsmöglichkeiten 
(S. 7–18). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Fonagy, P., Gergely, G., Jurist, E. L.,  & Target, M. (2004). Affektregulierung, Mentalisierung und die 
Entwicklung des Selbst. Stuttgart: Klett-Cotta.

Fraiberg, S. (1989). Die magischen Jahre in der Persönlichkeitsentwicklung des Vorschulkindes. Reinbek 
bei Hamburg: Rowohlt.

Gerspach, M. (2012). „…an der Szene teilhaben und doch innere Distanz dazu gewinnen“ (Aloys Le-
ber) – Szenisches Verstehen und fördernder Dialog heute. In J. Heilmann, H. Krebs, & A. Eggert-
Schmid Noerr (Hrsg.), Außenseiter integrieren – Perspektiven auf gesellschaftliche, institutionelle 
und individuelle Ausgrenzung (S. 47–79). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Heilmann, J. (2019). Wenn Angst stumm macht – Zur Entwicklung eines fünfjährigen Jungen mit der 
Diagnose „Selektiver Mutismus“. In U. Finger-Trescher, J. Heilmann, A. Kerschgens, & S. Kup-
per-Heilmann (Hrsg.), Angst im pädagogischen Alltag  – Herausforderungen und Bewältigungs-
möglichkeiten (S. 39–54). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Heilmann, J., & Finger-Trescher, U. (2022). Frankfurter Arbeitskreis für Psychoanalytische Pädagogik 
(FAPP) von 1983–2021. In M. Günther, J. Heilmann, & A. Kerschgens (Hrsg.), Psychoanalytische 
Pädagogik und Soziale Arbeit (S. 583–599). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Heinemann, E., Rauchfleisch, U., & Grüttner, T. (2003). Gewalttätige Kinder. Psychoanalyse und Päd-
agogik in Schule, Heim und Therapie (Erw. Neuaufl.). Düsseldorf: Walter-Verlag.

Kernberg, P. F. (2006). Formen des Spiels. Kinderanalyse, 14(4), 366–386.
Leber, A. (1988). Zur Begründung des fördernden Dialogs in der psychoanalytischen Heilpäda-

gogik. In G.  Iben (Hrsg.), Das Dialogische in der Heilpädagogik (S. 41–61). Mainz: Mathias-
Grünewald-Verlag.

Maass, D. (2022). Psychoanalytische Pädagogik und Frühförderung – Spielräume öffnen Lernräume. 
In M. Günther, J. Heilmann, & A. Kerschgens (Hrsg.), Psychoanalytische Pädagogik und Soziale 
Arbeit (S. 373–383). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Mahler, M., Pine, F., & Bergman, A. (1980). Die psychische Geburt des Menschen – Symbiose und Indi-
viduation. Frankfurt a. M.: Fischer.



145

Naumann, T. M. (2011). Eltern heute – Bedürfnisse und Konflikte. Psychoanalytisch-pädagogische El-
ternarbeit in der Kita. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Naumann, T. M. (2014). Gruppenanalytische Pädagogik. Eine Einführung in Theorie und Praxis. Gie-
ßen: Psychosozial-Verlag.

Naumann, T. M. (2022). Gruppenanalytische Pädagogik. Individuation und Verbundenheit. 
In M. Günther, J. Heilmann, & A. Kerschgens (Hrsg.), Psychoanalytische Pädagogik und Soziale 
Arbeit (S. 253–275). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Naumann-Lenzen, M. (2003). Frühe, wiederholte Traumatisierung, Bindungsorganisation und Ent-
wicklungspathologie. Praxis der Kinderpsychologie und Kinderpsychiatrie, 52(8), 595–619.

Piaget, J. (1975). Nachahmung, Spiel und Traum – Die Entwicklung der Symbolfunktion beim Kinde. 
Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Segal, H. (1996). Vorstellungsvermögen, Spiel und Kunst. In H. Segal, Traum, Phantasie und Kunst 
(S. 136–146). Stuttgart: Klett-Cotta.

Stern, D. N. (1992). Die Lebenserfahrung des Säuglings. Stuttgart: Klett-Cotta.
Stern, D. N. (1993). Tagebuch eines Babys – Was ein Kind sieht, spürt, fühlt und denkt. München: Piper.
Stork, J. (1995). Kommentar zur Arbeit von Melanie Klein. Kinderanalyse, 3(1), 31–40.
Traxl, B. (2009). Psychoanalytische Anmerkungen zur Bedeutung affektiv-interaktioneller Prozesse 

in der heilpädagogischen Praxis. Aus der Arbeit mit dem zwölfjährigen Martin. In  W.  Datler, 
K. Steinhardt, J. Gstach, & B. Ahrbeck (Hrsg.), Der pädagogische Fall und das Unbewusste. Psy-
choanalytische Pädagogik in kasuistischen Berichten. Jahrbuch für psychoanalytische Pädagogik, 
17 (S. 85–102). Gießen: Psychosozial-Verlag.

Traxl, B. (2013). Stationen heilpädagogischen Handelns: Selbst – Dyade – Triade. Zeitschrift für Heil-
pädagogik, 65, 315–321.

Trescher, H.-G. (1985). Theorie und Praxis der Psychoanalytischen Pädagogik. Frankfurt a. M.: Cam-
pus-Verlag.

Trescher, H.-G. (1987). Bedeutung und Wirkung szenischer Auslösereize in Gruppen. In C. Büttner & 
H.-G. Trescher (Hrsg.), Chancen der Gruppe. Erfahrungen aus dem pädagogischen Alltag (S. 150–
161). Mainz: Grünewald-Verlag.

Winnicott, D. W. (1984). Reifungsprozesse und fördernde Umwelt. Frankfurt a. M.: Fischer.
Winnicott, D. W. (2022). Vom Spiel zur Kreativität (Originalarbeit 1971). Stuttgart: Klett-Cotta.
Wittenberger, A. (2018). „Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt“ – Das Spiel in der ana-

lytischen Situation. In B. Traxl (Hrsg.), Psychodynamik im Spiel. Psychoanalytische Überlegungen 
und klinische Erfahrungen zur Bedeutung des Spiels (S. 61–74). Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Zulliger, H. (1972). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Frankfurt a. M.: Fischer.





Teil III  
Therapeutische Zugänge



148

Spielmut und Spielwut
Das Spiel als Wunsch und als Vorstellung vom 
Wünschen

Ulrich A. Müller

Der Beitrag entfaltet eine phänomenologische Perspektive auf das kindliche Spiel als 

sinnlich-leibliche Form der Weltaneignung. Im Zentrum steht die Entstehung eines psychi-

schen Innenraums durch Wahrnehmung, Bewegung und Beziehung. Das Spiel wird nicht 

als Methode, sondern als existenzieller Ausdruck subjektiven Erlebens verstanden – als 

Raum, in dem Kinder Bedeutung schaffen und sich selbst in Beziehung zur Welt setzen.

Vorspiel

In einer zunehmend rationalisierten Welt stellt sich vielen Autorinnen und Au-
toren die Frage, weshalb das Spiel überhaupt noch Gegenstand einer ernsthaften 
Befassung sein könne Es gehöre doch zum Kind und seine Bedeutsamkeit für die 
menschliche Entwicklung sei nur vorübergehend und eine Verklärung (vgl. Max 
Webers Ansatz von der „Entzauberung der Welt“ in der Soziologie oder auch 
die Entwertung durch kognitive Ansätze in behaviouralen Behandlungsverfah-
ren, die das Spiel nur als Übergang zur kognitiven Reifung betrachten und nicht 
als latent kulturstiftendes Moment.) Insbesondere in der christlichen Tradition 
erscheint das Spiel eher einer sinnlosen Gaukelei zu entsprechen, die das Miss-
trauen der Theologen hervorruft (Dirx, 1968). Das Spiel und das Spielen erscheint 
oftmals auch eher als romantisches Unterhaltungsangebot, das dem Zeitvertreib 
zur Ablenkung zwischen seriösen qualitätsgesicherten und effizienzorientierten 
Arbeitsanstrengungen dient. Dementsprechend begegnen uns auch in der psy-
chotherapeutischen Praxis Eltern oft mit erstaunten Blicken und fragen konster-
niert, welchen Zweck denn das Spielen in der klinischen Praxis zur Linderung 
der „psychischen Störung“ der uns anvertrauten Kinder und Jugendlichen haben 
könne. Dies zu skizzieren, kann oft zu einer komplexen Aufgabe am Anfang eines 
Vertrauen bildenden Kontakts werden. Genau aber diese in der elterlichen Frage 
verborgene Skepsis zum Wert des Spiels ist Ausdruck eines bedenkenswerten Wi-
derspruchs, Arbeit und Spiel sei wie Pflicht und Kür im Leben zu trennen. Spielen 
wird nicht wirklich ernst genommen.

Auch die klassische  – von Freud vorgeschlagene  – Behandlungstechnik 
der Ermöglichung einer freien Assoziation im Entspannungszustand (exempl. 
Freud, 1916) erzeugt noch immer den Argwohn der KollegInnen, die sich 



149

mit  – inzwischen KI-gestützten  – manualisierten Programmen und Trainings 
um die arbeitsaufwändige Beseitigung von Indexstörungen der innerpsychi-
schen Verfassung bemühen. Diese Behandlungstechnik der „freien Assoziation“ 
in der Behandlung von Erwachsenen ist nicht nur analog, sondern schon selbst 
auch als Spiel mit dem Sprechen und mit den Worten zu verstehen. Daher ist 
die freie Assoziation der Spielsituation beim Kind immanent wie umgekehrt das 
Spiel im freien Sprechen. Beiden – Kind und Erwachsenem – bietet der Spiel-
raum im Rahmen der Behandlungssituation, die Möglichkeit, sich absichtslos 
ohne Sinn und Zweck äußern zu können. Dies kann Unbewusstes befördern, sich 
zu artikulieren oder auch sich symbolisch ins Spiel zu bringen. „Das Spiel ist eine 
Gelegenheit zu reiner Vergeudung von Zeit, Energie, Erfindungsgabe, Geschick-
lichkeit […].“ Rein formal hat dieses „Spiel […] seinen Sinn nur in sich selbst.“ 
(Caillois, 2017, S. 12) Das macht es auch so verdächtig, denn das Motiv zum Spie-
len bleibt für Außenstehende meist im Dunkeln. Für sich scheint es sinnlos, doch 
hat es durchaus ein ernstes Motiv. Denn die Anziehungskraft des Spiels bezieht 
es aus einer impliziten Ernsthaftigkeit. Insbesondere das kindliche Spiel liefert 
modellhaft bedeutsames Anschauungsmaterial für diese „Ernsthaftigkeit“, denn 
in deren Spiel konzentriert sich die Handlung auf den eigensinnigen Zweck des 
Spiels selbst: Lust im Prozessieren von Spannung und Entspannung. Nicht von 
vorneherein ist dies den Spielen mit dem Ziel des Gewinnens wie im agonalen 
Spiel verbunden. Zufall, Rausch und Maskerade zeigen andere Facetten der Lust 
am Spiel. (vgl. Caillois, 2017, S. 35) Im Spielen scheint sich viel eher eine „eige-
ne Ökonomie“ zu entwickeln, die andere – agonale – Zwecksetzungen vergessen 
lässt. Die Beziehungen zwischen den Spielern bilden hierfür die Grundlage, das 
Spiel zu einem eigenen Kosmos werden zu lassen. (Ebeling, 2014)

1	 „Jetzt aber mal in echt.“ – Spielen an den Grenzen des 
psychotherapeutischen Rahmens

Im Spiel wird der Mensch nicht nur zum Menschen, wie Schiller dies ausdrück-
te, eher noch ließe sich das Wort aus seinen Briefen zur Ästhetischen Erziehung 
weitertreiben: Ohne die Möglichkeit zum Spielen, käme das Selbstbewusstsein des 
Menschen nicht zu sich. Im Grimmschen Wörterbuch ist das Spielen mit einer 
zweckfreien Tätigkeit konnotiert (Grimm XI, Bd. 16). Tatsächlich erscheint die-
se „Zweckfreiheit“ in erster Linie für die außenstehende Perspektive zuzutref-
fen. Und auch der – sich gereift wähnende – erwachsene Mensch meint im Spiel 
etwas zu erkennen, was sich von einer Zweckbestimmung und somit auch vom 
Ernst prinzipiell unterscheidet. Johan Huizinga  (1956) hat sich dazu in seinen 
grundsätzlichen Überlegungen zum spielenden Menschen entsprechend formel-
haft geäußert: „Spiel steht in unserem Bewusstsein dem Ernst gegenüber.“ (ebd., 
S. 13) Doch schon diese mit leiser Ironie vorgetragene flotte Sentenz provoziert 



150

den Autor zur Nachdenklichkeit: „Der Gegensatz bleibt vorläufig so unableitbar 
wie der Begriff Spiel selbst. Wenn wir näher hinsehen, so bleibt der Gegensatz 
Spiel – Ernst weder eindeutig noch fest.“ Um dann mit einer neuerlich rätselhaften 
Wendung zu schließen: „Wir können sagen: Spiel ist Nicht-ernst.“ (ebd.) Huizinga 
geht diesem Widerstreit später noch einmal eingehender nach und schließt nach 
ausführlichen semantischen Einlassungen, dass der Ernst das Spiel zwar ausschlie-
ße, doch umgekehrt dies für das Spiel nicht gelte: „Ernst ist Nichtspiel und nichts 
anderes. Der Bedeutungsinhalt von Spiel ist mit Nichternst keineswegs definiert 
und erschöpft: Spiel ist etwas Eigenes. […] Ernst sucht Spiel auszuschließen, Spiel 
kann jedoch den Ernst sehr wohl in sich einbeschließen.“ (Huizinga, 1956, S. 50)

Auch wenn diese Wendungen auch weiter allzu ernst wirken, so erweisen 
sich solche Überlegungen durchaus als zutreffend, wenn wir sie beispielsweise 
mit unseren Erfahrungen in der psychotherapeutischen Behandlungspraxis in 
Beziehung setzen, wo Kinder sich spontan aus eigenem Impuls aufgefordert mei-
nen, das Spielen unterbrechen zu müssen, um die Ebenen zu wechseln. Um damit 
an ihre Lebenswirklichkeit zu erinnern, rufen sie plötzlich: „Jetzt aber mal im 
Ernst!“ oder „Nun aber mal wirklich in echt!“ Das Spielen soll somit mittendrin 
unterbrochen werden, da dem Kind ein Einfall kommt, was ihm zu dem spieleri-
schen Geschehen aus seiner eigenen Lebenswirklichkeit in den Sinn gekommen 
ist. Es wirkt, als könne das spielende Kind nicht umhin zu kommentieren: Nun 
hat der Spielspaß aber ein Ende, denn ich muss doch mal loswerden, dass unsere 
Spielerei einen ernsten Hintergrund hat. Jetzt wird es für das Kind ernst, weil das 
Spiel etwas aufgeschlossen hat, was seiner Deutung bedarf.

In einer solchen Situation kann es beispielsweise möglich sein, über die 
Angst zu sprechen, die zwar „ins Spiel gekommen ist“, die aber dem Kind bis 
dahin womöglich noch nicht unmittelbar bewusst war. Oder eine erlittene Be-
schämung wird besprechbar, die das Kind im Spiel zwar erlebt hat, die jedoch 
nicht als so bedrohlich erlebt wurde, wie im Augenblick, in dem das Kind sich 
zur Unterbrechung des Spiels veranlasst erlebte. Das Spielen zielt nicht unmit-
telbar auf einen solchen Sinn, es kann ihn aber nachträglich verstehbar werden 
lassen. Virginia Axline vertraute diesem Moment des spielerischen Nachemp-
findens – ohne eine Deutung hinzuzufügen (Axline, 1972). Hans Zulliger be-
tonte gleichfalls die „heilenden Kräfte“, die alleine im Spiel des Kindes wirksam 
werden können (Zulliger, 1952). Maurice Merleau Ponty beschrieb, wie durch 
die Darstellung alleine in verschiedenen Formen des kreativen Ausdrucks beim 
Kind, die Bearbeitung eines psychischen Konflikts ermöglicht werde, was er 
mit der Poesie verglich. (Merleau-Ponty, 1984, S. 163). Den Gebrauch der Spra-
che als eine bedeutenden Form des spielerischen Ausdrucks zu erkennen, er-
weist sich in der Hermeneutik bei Gadamer als zentrales Instrumentarium zum 
Verständnis von Texten, denen sich zu nähern dem kindlichen Spielverständnis 
gleichkommt (Gadamer, 1960/1990, S. 107). Die Sprache wird zu einem Ort 



151

des Spielens, wodurch das Spielen selbst in seiner Funktion als Ausgangspunkt 
kreativen Prozessierens betont wird.

Gerade in der weiterführenden Möglichkeit des deutenden Sprechens er-
schließt sich, weshalb die Beziehungserfahrung im Spielen Bedeutsamkeit ver-
spricht. In der Resonanz des Anderen (vgl. Lorenzer, 1983; Waldenfels, 2019) 
wird die Bedeutsamkeit des wiederholt Erlebten zu einer Erfahrung, die mit 
einem Objekt, das antwortet, bewusst geteilt werden kann. Das Spielen kann un-
lustvolles Erleben aktiv umkehren in lustvolle Erfahrung, wenn ein Spielpartner 
als resonantes Gegenüber zur Verfügung steht. Diese Resonanz dürfte durchaus 
auch Dissonanzen mit sich bringen. Doch in erster Linie kann Bedeutung ent-
stehen, wo das Erlebte durch die wertfreie Anerkennung in den Worten des be-
gleitenden und deutenden Therapeuten als Erfahrung reflektiert wahrgenommen 
werden kann. Nicht in jeder Situation weiß ein analytischer Psychotherapeut, wo-
rum es gerade geht, dann kann aber auch schon das Bekennen, nicht zu wissen, 
was gerade vor sich geht, bedeutend sein. Denn auch diese geteilte Erfahrung des 
Nichtwissens ist wertvoll, wo jemand sich mit seinem inneren Konflikt herum-
schlägt und die einhergehende Verzweiflung darüber von einem Anderen – wenn 
auch womöglich unverstanden – aufgenommen wird.

Das amüsante Spiel kann zu ernsten Erfahrungen führen, wenn die Grenzen 
sich nicht mehr eindeutig bestimmen lassen. Womöglich liegt darin die Provoka-
tion des Spielerischen, die die „Ernsthaften unter uns“ jede Berührung mit dem 
Reiz des Spielens und auch mit dem Witz des Wortspiels meiden lässt. Das Spiel 
wäre daher auch immer ein Wagnis, denn es reicht an die Grenzen des Bekann-
ten heran und oft auch darüber hinaus. Das Grimmsche Wörterbuch hat dafür 
unter anderem auch den Begriff des „Übermuts“ angeführt, der nicht nur für 
die psychotherapeutische Tätigkeit sinnvoll sein könnte. Denn es braucht min-
destens Mut, sich auf das Spielen einzulassen, wenn es offen und wenn es auch 
nach gemeinsam verabredeten Regeln geführt wird. Ein Mehr an Mut braucht es, 
weil das Bekannte mit der Entscheidung zur Eröffnung des Spiels zugunsten der 
Erschließung des Unbekannten zurückgelassen werden muss. In einer psycho-
therapeutischen Behandlungssituation sollten beide Spielpartner bereit sein, sich 
auf Unbekanntes einzulassen. (In der Gruppe alle Mitspieler, was den Prozess 
deutlich komplizierter macht.) Im Spiel werden dafür Regeln entwickelt, für die 
psychotherapeutische Beziehung gilt weiterhin der verabredete Rahmen.

„Das Spiel führt zu heftiger Erregung. Es ist jedoch hervorzuheben, dass es primär 
nicht deshalb erregend ist, weil Triebe am Spiel beteiligt sind. Der wesentliche Aspekt 
des Spielens liegt darin, dass es stets mit einem gewissen Wagnis verbunden ist, das 
sich aus dem Zusammenwirken von innerer Realität und dem Erlebnis der Kontrolle 
über reale Objekte ergibt. Magisches, das in der Vertrautheit enger, verlässlicher Be-
ziehungen erlebt wird, hat immer etwas Ungewisses.“ (Winnicott, 1974, S. 59)



152

Hierin unterscheidet sich prinzipiell auch das psychoanalytische Prozessieren 
in der psychotherapeutischen Behandlung von anderen Behandlungsverfahren, 
die programmatisch die Bearbeitung der Störungsbilder anhand von Manualen 
durchbuchstabieren. Dieser rationalisierten Programmatik fehlt die notwendige 
Offenheit, sich von beiden Seiten dem psychischen Konflikt mutig auszusetzen. 
Sich damit auf das Nicht-Wissen der psychischen Verfassung des Kindes einzu-
lassen, um es bei der Arbeit an seinem inneren Konflikt begleiten zu können, 
zeichnet den Psychotherapeuten, der zum Spielen fähig ist, aus. Das Spiel ver-
langt einerseits vom Kind Mut, sich einzulassen und andererseits vom Therapeu-
ten die Fähigkeit, sich dem Spielerischen des Spiels und dem magischen Denken 
des Kindes auszusetzen. Die Bildung von Illusionen sollte insofern wirklich ernst 
genommen und konstruktiv begleitet werden. Die magische Verlebendigung von 
Spielmaterial durch das Kind gilt es aufzunehmen und darauf bezugnehmend 
sich dem erschaffenen Spielraum zur Verfügung zu stellen. Die Gegenstände 
werden bedeutsam und durch die Anwesenheit eines anderen, der sich vertrau-
ensvoll in das Geschehen einlässt, kann das Kind seine Phantasien mit einem 
anderen teilen – sich so auch selbst mitteilen.

Hierdurch wird sich ein Therapeut dem Patienten auch als Objekt zur Ver-
fügung stellen. Dies wird durch die Öffnung des Raums für das kindliche Spiel 
möglich. Doch: Gewohnt, im pädagogischen Raum wie auch unter ärztlicher 
Aufsicht, Regeln zu befolgen, ist das Kind oft auch mit dem offenen Angebot 
durch die analytisch begründete Psychotherapie überfordert. Es staunt, dass ihm 
ein Spielraum zur freien Verfügung gestellt wird, wie auch der erwachsene Pa-
tient sich meist zu Beginn einer analytischen Behandlung nur langsam auf das 
freie Assoziieren einlassen kann. Es kann Angst machen, sich den angebotenen 
Raum mit seinen eigenen Phantasien zu überlassen. Es dauert, bis aus dem Sich-
seinen-Gedanken-Überlassen auch eine aktive Eroberung des Raums werden 
kann. Sich den Raum zu eigen zu machen, dafür kann das kreative Spiel einen 
Weg ebnen. Diese kreative Fähigkeit ermöglicht bereits früh, sich in Krisen aus 
beengenden Situationen lösen zu können und sich eigene Wege zu erarbeiten, 
deren symbolische Bedeutsamkeit sich erst nachträglich erschließt. Kreativität 
setzt nicht notwendigerweise den symbolischen Raum voraus, vielmehr ist dieser 
Raum meist erst selbst Ausdruck des kreativen Prozesses.

Das offene Spiel eröffnet dafür einen „intermediären Raum“ (Winnicott, 1974, 
S. 121), der von den Beteiligten implizit erwartet, sich auch dem Nicht-Wissen 
(-K im Sinne der Systematik von Bion, 1992; vgl. dazu Kennel & Reerink, 2015) 
aussetzen zu können. Diese Fähigkeit zum Wagnis wird von beiden Beteiligten 
des Spiels erwartet. Insofern gehört die Fähigkeit „spielen zu können“ (Winni-
cott) zu den Eigenschaften, die für das Verständnis der Anwendung einer psy-
chodynamisch begründeten Psychotherapie unerlässlich ist. Am Ausgangspunkt 
kreativen Prozessierens wird die Fähigkeit zum Spielen erst noch erschlossen und 
setzt den symbolischen Raum nicht voraus, bereitet ihm vielmehr den Weg.



153

2	 Ausgangspunkt – Das Erleben des Organismus kann die 
Freiheit für das Spiel der Illusionen eröffnen

„Psychotherapie hat mit zwei Menschen zu tun, die miteinander spielen.“ (Win-
nicott, 1974, S. 49) Winnicotts schneidender Einstieg impliziert, dass die Fähig-
keit zum Spielen eine Konstante für Entwicklung ist, und daher auch, die Fä-
higkeit zum Spielen konstitutiv für die Entwicklung in der Beziehung ist. Die 
kreative Fähigkeit zum Spielen, die die Hervorbringung von Illusionen befördert, 
markiert einen dramatischen Ausgangspunkt für die menschliche Entwicklung 
selbst wie auch für die Arbeit an dieser Entwicklung: engführende Krisen, d. h. 
beängstigende Situationen lassen sich zwar oft auch rational überwinden, doch 
auch diese Strategie muss sich hierfür „Spielräume“ schaffen. Wenn mir einzig 
die Wahl zwischen zwei bekannten Alternativen bliebe, so wäre ich bereits in 
meinen Möglichkeiten erheblich eingeschränkt. Die beste Wahl ist daher, eine 
eigene Option für meine Perspektiven entwickeln zu können. Dadurch kann ich 
mir selbst den Raum für Entwicklung verschaffen. Während die Zweckrationali-
tät nur auf bereits bekannte Möglichkeiten (wie auch die Künstliche Intelligenz) 
zurückgreifen kann, eröffnet das Spielen Räume, die idealerweise noch nicht er-
schlossen sind, weil sie bis dahin „undenkbar“ waren: Möglichkeiten, die erst 
noch denkbar gemacht werden müssen. Dazu braucht es Mut, das Bekannte hin-
ter sich zu lassen, um unbekannte Räume möglich werden zu lassen. Interessan-
terweise wird das Undenkbare durch die Schaffung von Illusionen auch wirksam. 
Ein Kind macht die Erfahrung von Neuem, indem es über sich hinaus geht ohne 
sich seines Mutes gewärtig zu sein. Bion  (1992) skizziert dies als ein „Lernen 
durch Erfahrung“, das als Erweiterung der Kompetenzen das persönliche Vermö-
gen bereichert, sich auf Neues einzulassen, um weitere Erfahrungen aufnehmen 
zu können und sich selbst dabei auch als wirksam zu erleben. Es braucht dazu 
die Fähigkeit, Unsicherheit wie auch Unwissenheit (-K) ertragen zu können, um 
neue Erfahrungen annehmen zu können.

Im Spielen können solche Prozesse erschlossen werden, weil die unverzagte 
Einlassung ins Spiel voraussetzt, dass noch nicht gewusst wird, welche Entwick-
lung das Spiel für die Spieler nimmt und wie es enden wird. Man entscheidet sich 
mit dem Eintritt in das Spiel, die Regeln einzuhalten – und könnte doch auch 
verlieren. Das ist auch paradox, denn „was man Spiel nennt, ist offenbar ein Kom-
plex freiwillig akzeptierter Einschränkungen, die in einer gesetzlosen Welt eine 
stabile Ordnung, mitunter gar eine unausgesprochene Gesetzgebung begründen“ 
(Caillois, 2017, S. 10 f.).

Dies ist für manche Kinder schwer zu ertragen, weshalb sie die Regeln ohne 
Rücksprache umgehen, mit dem Ziel, das Ungewisse durch Manipulation auszu-
schließen. Das Kind weicht der offenen Spielsituation damit aus, aus Furcht, im 
Unbekannten die Kontrolle zu verlieren. Die Furcht zu verlieren, kann den Spieler 
hemmen, das Spiel für sich und für seinen Lustgewinn zu nutzen. Diese Furcht vor 



154

Kontrollverlust kann Ausdruck eines inneren Konflikts sein, sich den Herausforde-
rungen der Entwicklung und dem andrängenden Neuen nicht gewachsen zu fühlen.

Einer siebenjährigen Patientin ist der Spagat zwischen Angst und Neugier auf 
die Situation der Therapie ausgesprochen eindrucksvoll gelungen, sich den Raum 
zu erschließen und zugleich ihre Angst zu bewältigen. Das Mädchen nutzte die 
Situation, um mit Beginn der ersten Behandlungsstunde sich als Zauberin mit 
einem Zauberstab auszustatten und mich als potentiellen Spielpartner in einen 
Stein zu verwandeln. Dadurch war es ihr möglich, mich beherrschen zu können, 
mich zugleich auch testen zu können, ob ich mich an die von mir zuvor beschrie-
benen Regeln hielte, und dadurch zugleich auch das Spielzimmer unbeschwert 
explorieren zu können. Indem sie mich kontrollieren konnte, hat sie im Vertrau-
en auf die Regel, ihre eigene Angst beherrschen können.

Diese gerahmte Eingangssituation zeigt, dass eine Entwicklung von Anfang 
an getrieben ist von dem Impuls, sich weiter ins Unbekannte vorzuwagen, um im 
Zuge dieses Prozesses daran zu wachsen und sich selbst als wirksam zu erleben. 
Der Impuls ist vorhanden, auch wenn er zu einem Erstarren in einer ängstigen-
den Situation führen könnte. Dafür bietet die Psychotherapie die Möglichkeit, den 
Raum zu eröffnen, um den Anstoß zur Entwicklung zu fördern. Der Andere kann 
als externes Objekt das Motiv sein für den inneren Impuls und daher sowohl Neu-
gier wie auch Angst machen. Diese beiden Momente strukturieren als bedeutende 
Affektionen die Bildung von Objektbeziehungen: Neugier und Angst.

In jeder Entwicklung verbirgt sich auch die Dynamik der Physis, die bereits 
das Baby mit dem Heraustreten aus dem Geburtskanal antreibt, nicht in einem 
fötalen Ruhezustand zu verharren, sondern über sich hinaus immer auch Mög-
lichkeiten zu erschließen, die zuvor nicht bekannt waren: Der erste Atemzug 
kann daher nicht nur als physiologische Reaktion auf die veränderten Lebens-
umgebung verstanden werden, sondern ist zugleich ein Ausgangspunkt, den der 
Organismus zum Gebrauch in einer lebensbejahenden Umgebung anbietet: Die 
Lunge verlangt nach Sauerstoff: Es ist eine frühe Erfahrung, dass sich der Leib 
durch das Atmen „aufspannt“ (Böhme, 2019, S. 52) und sich nicht mehr als von 
Außen  – wie im Uterus  – begrenzt erlebt, sondern sich selbst im Prozess des 
Auf- und Abspannens erlebt. Es erlebt sich als tätiger Organismus, wo es doch 
nur einem Impuls folgt, der ihm das (Über)Leben möglich macht. „Der Leib qua 
Natur ist uns also nicht bloß gegeben, sondern er drängt sich geradezu auf. Dass 
ich dieser Leib selbst bin, ist keineswegs selbstverständlich, wohl aber wird in der 
Betroffenheit durch den Leib erfahren, dass ich ihn zu sein habe“ (ebd., S. 35). 
Noch ist der Leib also kein Objekt, wird aber erlebt als treibender Organismus, 
der Spannung und Entspannung erlebbar werden lässt  – Ausgangspunkt von 
Lust- und Unlusterleben.

Diese erste Abhängigkeit als Leib von der Umgebung, ist nicht notwendiger-
weise unbezogen, wo doch eine erste Trennung vom mütterlichen Uterus vor-
ausgesetzt ist, um atmen zu können. Das Ein- und Ausatmen setzt ein, wo der 



155

leibliche Organismus sich der Umgebung fügt und das Neugeborene dieses An-
gebot auch anzunehmen in der Lage ist. „Der Vorgang des Atmens ist eines der 
wichtigsten Phänomene leiblicher Existenz überhaupt, und zwar weil es diese 
leibliche Existenz als Vorgang, als Vollzug erfahrbar macht“ (Böhme, 2019, S. 36). 
Das Neugeborene vollzieht, was ihm geboten wird, genauso wie es im Weiteren 
die Möglichkeiten krisenhafter Situationen zu bewältigen versteht, indem es tätig 
wird, aus dem, was ihm geboten wird, etwas für sich zu entwickeln.

„Die Welt wird von jedem Menschen neu erschaffen, und jeder Mensch nimmt diese 
Aufgabe spätestens zum Zeitpunkt der Geburt und des theoretischen ersten Stillens 
in Angriff. In dem Augenblick, in dem der Säugling bereit ist, etwas zu schaffen, wird 
ihm die Mutter, die sich seinen Bedürfnissen aktiv anpasst, etwas anbieten, und dieses 
Angebot wird die kreative Leistung des Säuglings weitgehend bestimmen; wenn der 
Säugling sich jedoch nicht in kreativer Bereitschaft befindet, bleiben die von der Mut-
ter dargebotenen Details bedeutungslos. […] Der Säugling hat die Illusion, das, was er 
findet, selbst erschaffen zu haben“ (Winnicott, 1998, S. 163).

Dies „Selbstverständnis“ des Säuglings beruht daher auf der wunderlichen Illu-
sion, seine Umgebung schaffen und beherrschen zu können („His majesty the 
baby“ schrieb Freud, um dieses Bild einer umspannenden primärnarzisstischen 
Illusion, die der Säugling in seiner Umgebung zu erzeugen in der Lage ist, zu 
pointieren. (Freud, 1914)), was nachgerade wirkt, als sei die spätere Vorstellung 
des Selbstbewusstseins weiterhin von diesem narzisstisch induzierten Wahn af-
fiziert. Doch liegt darin eine unbedingte Notwendigkeit, sich selbst als kreatives 
Wesen anzuerkennen und im gleichen Zug auch notwendigerweise zu verken-
nen. Es ist die Illusion des für sich selbst sprechenden Ich, das doch von seiner 
Objektwelt abhängig ist.

Die Konstitution der Objektwelt geht mit dieser narzisstischen Einsicht ein-
her. Objekte sind als Entgegenstehende (lat. ob-iectum) Voraussetzung, um sich 
folglich selbst auch als Objekt erfahren zu können. Zunächst fallen in diesem 
Selbstobjekt Objekt und Subjekt noch in eins, vorausgesetzt das Erlebte kann 
schon als Erfahrenes reflektiert werden. Damit beginnt jedoch schon die Irrita-
tion, dass durch die Erfahrung – als erinnerte Wiederholung des Erlebten – eine 
Objektivierung erschlossen wird. Oft kommt es dabei, insbesondere bei Kindern 
und schwer erkrankten Erwachsenen zu erregenden Phänomenen. Zwillings-
kinder haben Konflikte, sich vom Zwillingsanderen unterscheiden zu können. 
Die projektive Identifizierung ist ein bedeutendes Moment in einer Entwicklung 
hin zur Einsicht, dass der Andere auch in mir wirksam sein kann. Das plötz-
liche Auftauchen des Anderen wird erlebt wie ein phänomenologisch notwendi-
ger traumatischer Einbruch (Levinas, 1992, S. 245) einer Realität, die sich nicht 
mehr beherrschen lässt. Dieser Bruch in dem monadischen Erlebnishorizont er-
öffnet die Welt in einem Übergangsraum, der schlussendlich die Möglichkeit der 



156

Entwicklung jenseits der Primärbeziehung erfahrbar werden lässt. Die Illusion 
bleibt noch erhalten, jedoch die Erfahrung lässt andere Räume bereits denkbar 
werden: „Intermediär“ nennt Winnicott diesen Raum, weil er als Zwischenraum 
das Vorausgegangene noch mit sich führt, d. h. nicht ganz hinter sich lässt, den 
neuen Horizont aber bereits in Aussicht stellt (vgl. Müller, 2021).

Das Spiel setzt sich in der Entwicklung der Illusion unmittelbar fort, worauf 
etymologisch unabhängig von Winnicotts Insistieren auf deren Notwendigkeit er-
innert werden sollte. Die Illusion (lat.: mit etwas Spiel treiben) birgt das Spielerische 
in sich und ermöglicht Fortgang auf der Grundlage von Verkennung, die zwar als 
Täuschung entschlüsselt werden kann, die jedoch als notwendiger Impuls fortbe-
stehen bleibt, Erwartungen zu schüren, die verlockend sind, um sich auf den Weg 
zu machen. Diese Erwartungen bergen die Hoffnung – wie im Spiel –, auch wenn 
sie sich als trügerisch erweisen können. Die Illusion aber ist daher doch wirksam, 
wie der Blick in den Spiegel zeigt. Mein Bild im Spiegel sehen zu können, setzt zu-
nächst die Anerkennung des Anderen voraus. Ich sehe mich nur durch das Bild im 
Anderen gesehen – wie im Spiegel des mütterlichen Auges. Dort hat sich der Säug-
ling aber noch nicht selbst gesehen, wie er eins war mit dem Blick der Mutter. Im 
Blick des Anderen beginnt er sich selbst als anders zu sehen. das ist ein Fort-Schritt 
heraus aus dem unreflektierbaren Primärerleben. Im Spiegel kann ich dieser illu-
sionären Einsicht auf andere Weise in ihrer Doppelgesichtigkeit ansichtig werden: 
Wo ich mein Spiegelbild sehe, das ich mir vertraut mache, meine ich dennoch mich 
selbst zu sehen. Diese Täuschung setzt sich fort, wo die Beziehung zu Objekten vom 
eigenen Erlebten durchdrungen ist. Der „Glanz im Auge der Mutter“, der das Kind 
zur Anerkennung und somit auch zu sich selbst kommen lässt, ist als Modell der 
Verkennung hierfür ein phantastisches Beispiel, das bei der Übertragung im Spie-
len exemplarisch wiederkehrt. In dem Bild der Mutter sieht sich das Kind stets auch 
selbst und doch ist es nicht es selbst, weil die Mutter darin enthalten ist. Insofern 
kann sich darin auch schon eine notwendige Verkennung andeuten. Das Kind wird 
durch das Erkennen des Bildes in seiner Doppeltheit fähig werden zur Anerken-
nung der implizit wahrnehmbaren Getrenntheit. Es wird dieses Bild bald als das 
eigene erkennen und damit auch sich selbst als konkretes Selbst. Die Fähigkeit zur 
Trennung besteht in der Fähigkeit, die anderen Objekte auch als eigene Objekte an-
nehmen zu können, sie zu eigenen zu machen. Das Rätsel nach den Kleinianischen 
Überlegungen aber bleibt virulent, wie Objekte überhaupt im Erleben des Kindes 
erfahrbar werden und so zu bedeutsamen Objekten werden können. Zur Bedeut-
samkeit braucht es neben der Mutter einen Anderen, der Einssein und Trennung 
möglich macht. Dieses magische Feld in der kindlichen Entwicklung, das uns auch 
weiterhin als Fähigkeit zur Kreativität erhalten bleibt, hat Winnicott mit der Ent-
deckung des intermediären Raums erschlossen.

Entscheidend ist, dass dieser intermediäre Raum als ein „Spielraum“ ver-
standen wird, d. h. ein Raum des Spielens, der es dem Kind erlaubt, sich dar-
in in seinen Möglichkeiten erproben zu können und darin auch schon früh 



157

seine Entwicklungsoptionen zwischen Mutter (als Primärobjekt) und Umwelt 
(als potentielle Objekte des Übergangs) entfalten zu können. Wo zuvor noch 
nichts („Nichts“) gedacht wurde, werden Erfahrungen möglich, die auf dem Zu-
sammenspiel mit der Mutter beruhen, die das Kind aufzunehmen fähig ist. In 
der therapeutischen Tätigkeit kann an solche Erfahrungen angeschlossen wer-
den. Wo dies nicht möglich ist, sollte das Ziel einer Behandlung zunächst darin 
bestehen, dass ein Kind solche Erfahrungen in der Beziehung nachholt. Diese 
Fähigkeit, im Spiel Objekte im intermediären Raum zu schaffen, ist Grundlage 
weiterer Entwicklungsschritte, sich selbst als tätiges Subjektobjekt erleben und 
anerkennen zu können und so die Verknüpfung von Objekt und Symbolisierung 
des Objektes ermöglichen zu können.

3	 Die Entfaltung von Spielräumen im Spielzimmer: 
Zwei Entwicklungen aus der Praxis

Höhensprünge und Sprünge aus der Höhe

Als Beispiel für eine ermutigende Entwicklung wähle ich die Behandlung eines 
fünfjährigen Jungen. Er wird in der Praxis vorgestellt, weil er sich nur sehr schwer 
von seiner Mutter trennen könne. Die Entwicklung des Erstgeborenen bis zum 2. 
Lebensjahr wird als unauffällig beschrieben. Das Elternpaar ist sich darin einig, 
dass der Junge sich körperlich und auch psychisch angemessen gut entwickelt 
hat. Die U-Untersuchungen sind unauffällig. Infolge der Geburt des zweiten Kin-
des als der Junge  2½ Jahre alt ist, kommt es zu schweren lebensgefährdenden 
Komplikationen bei der Mutter, die unmittelbar nach der Geburt der Tochter 
zwei Monate stationär behandelt werden muss und aufgrund der Infektionsge-
fährdung (Corona-Pandemie) auch keinen Besuch empfangen darf. In dieser Zeit 
habe sich der Vater des Kindes mit Unterstützung beider Großeltern um die Ver-
sorgung der neugeborenen Tochter wie auch um den damals 30 Monate alten 
Sohn gekümmert. Der Junge habe in dieser Zeit vorwiegend bei den Eltern der 
Mutter gelebt. Nach der Rückkehr der Mutter, die noch weiter zur häuslichen 
Nachsorge zuhause pflegebedürftig war, habe der Junge heftige Verlustängste ent-
wickelt und frage seither bereits beim Verlassen des Zimmers in der häuslichen 
Umgebung, ob die Mutter denn auch wiederkomme. Seine Anhänglichkeit war 
der Mutter schon lange aufgefallen, inzwischen zeige sich dies Verhalten jedoch 
zunehmend deutlicher auch in einer sozialen Ängstlichkeit im Kontakt mit ande-
ren Menschen insbesondere Gleichaltrigen. Im Kindergarten wurden die Eltern 
auf das furchtsame Verhalten des Kindes aufmerksam gemacht. Der Vater, der 
unter der Woche wegen seiner Berufstätigkeit wenig präsent ist, ist erst durch 
seine Frau auf die Dramatik der Symptome aufmerksam geworden. Die Über-
gabe im Kindergarten sei oft schwierig, er finde dort auch wiederholt nur schwer 



158

Zugang zu anderen Kindern. Besorgt sind die Eltern nun insbesondere, weil der 
Sohn in etwa 8 Monaten eingeschult werden sollte. Für die Eltern und auch für 
den trotzdem wissensdurstigen Patienten ist das ein wichtiges Datum, das eine 
Entscheidung verlangt.

Unabhängig von dem Druck, den die Eltern unmittelbar zu Therapiebeginn 
aufbauen, wende ich mich der Behandlung des motorisch regen Jungen zu, der 
nach anfänglichem Zögern bereit ist, sich auf eine einstündige Behandlung allei-
ne im Spielzimmer mit mir einzulassen. Für den Jungen werde ich als Therapeut 
zu einem „Sprechdoktor“, mit dem er über seine Gefühle und seine Erwartungen 
nach eigenem Gusto zu sprechen bereit ist. Er wird dazu auch von den Eltern an-
geregt, die mir als Therapeuten überraschend schnell ihr Vertrauen schenken. Eine 
seiner ersten Handlungen besteht darin, sich mit einem Stofftier (Katze) im Be-
handlungszimmer anzufreunden. Wenige Stunden später kommt noch ein zweites 
hinzu (Pandabär). Er wählt zwei Tiere aus, denen er Namen („Rosa“ und „Pandi“) 
gibt, mit denen er ins Gespräch kommt und mit denen er sich von Stunde zu Stun-
de verabredet. Er bitte mich, auf sie achtzugeben, gleichzeitig habe ich den Ein-
druck, sie sollen umgekehrt auch auf mich aufpassen. Sie bieten für ihn Schutz wie 
sie zugleich auch einen verbindenden Anker in meinem Spielzimmer darstellen 
könnten. Mit mir erkundet er dann das Zimmer und spielt Szenen, die er mit seiner 
Mutter täglich erlebt, nach. Wir kaufen ein, wir malen miteinander und wir nutzen 
die Spielautos, verschiedenen Typs, anhand derer er mir erklärt, was dem Vater, 
was der Mutter und was seiner Oma mütterlicherseits wichtig ist. Er weiß um seine 
Symptomatik und er kann mir auch erklären, dass er sich bei mir nicht ängstige, da 
ich ja ein „guter Freund“ sei und er wisse, dass seine Mutter wiederkomme.

Die Mutter muss ich wiederholt darum bitten, ihrem Sohn zu erklären, wenn 
sie während der Behandlungsstunde die Praxis verlasse und dass sie anschlie-
ßend wiederkäme. Diese verbindlichen Worte haben Bedeutung. Ich meine, es 
sei für den Jungen wichtig, gesagt zu bekommen, was um ihn herum geschehe. 
Aus eigener Unsicherheit – den Sohn nicht belasten zu wollen – hat die Mutter 
oft vermieden, dem Jungen eindeutige Botschaften zu vermitteln, was sie tue und 
worauf er sich einstellen könne.

Der Fünfjährige beginnt in dem Behandlungsraum Spiele und Spielsachen 
zu erkunden und sich dadurch auch seine Umgebung anzueignen. Wir können 
besprechen, was jeder von uns tut. Er wird mutiger, kann sich zunehmend mit 
Fragen an mich wenden und mich um Unterstützung bitten. Autos, Geld und 
der Einkauf werden bedeutsam. Er kontrolliert den Einkaufsladen, schließt auf 
und wieder zu. Ein bedeutender Schritt gelingt ihm, als er sich mit der Frage 
beschäftigt, wie es wohl wäre, wenn er auf einen Berg von gepolsterten Bautei-
len in meinem Zimmer stiege. Zunächst gehen wir dies in der Phantasie durch, 
doch schon eine Stunde später fasst er seinen Mut zusammen und will „den Berg 
besteigen“. In den nächsten Stunden wird diese Besteigung wiederholt und ich 
begleite ihn dorthin, indem ich auf einen Stuhl neben ihn steige, während er an 



159

höchster Stelle über dem Spielzimmer „thront“ und sich begeistert zeigt von dem 
höchsten Punkt des Zimmers herunterblicken zu können. Er verlangt nach sei-
nen beiden Stofftieren, die die Situation mit ihm gemeinsam genießen sollen. Auf 
diesem schwankenden Gipfel spielen wir dann auch „Mensch ärgere Dich“, wie er 
das Spiel modifizierend nennt.

Er bestaunt seine neue Position, die ich auch wohlwollend kommentiere. 
Sein Mut und seine Neugier haben möglich werden lassen, was die verunsicherte 
Mutter und der zögerliche Vater nur schwerlich dem Jungen zugemutet hätten. 
Ich gewinne den Eindruck, als hätten Eltern und Sohn in ihrer Sorge „gemein-
same Sache“ gemacht und ihn vor vermeintlichen Überforderungen geschont. 
Mir scheint, die Eroberung des Raums hat bei dem Jungen einen Stolz über seine 
Fähigkeiten wachgerufen. Er hat – wie auch andere Gelegenheiten zeigen – Mut 
gefasst und hantiert inzwischen mit Geld und Autos, wie es vermutlich seine El-
tern im heimischen Umfeld ihm vormachen. Er beherrscht den Raum, den er für 
sich in meinem Beisein geschaffen hat.

Noch immer sind die Eltern unsicher, wie sie mit dem Schuleintritt verfahren 
sollen. Ich rate ihnen, sich an der Neugier ihres Sohnes zu orientieren, der mitt-
lerweile mehr Zuversicht verbreitet als es die Eltern anfangs für möglich gehalten 
hatten. Unterstützt von den Erzieherinnen im Kindergarten kann die Mutter mit 
Nachdruck sagen: „Er hat einen Riesensprung gemacht.“ Mir scheint dies ein für 
mich überraschend geeignetes Bild zu sein, denn in den letzten Stunden hat ihr 
Sohn mit mir geplant, wie er den Berg mit einem Sprung herunterkommen kön-
ne. Anfangs noch an der Hand, dann aber auch ohne meine Unterstützung, ist es 
ihm ein Vergnügen zu klettern und wiederholt in eine gemeinsam dafür vorbe-
reitete Sprunggrube zu springen. Das hat er für sich erreicht. Er nutzte den Raum 
für sich und  – was ich zu Beginn der Behandlung unterschätzte  – die Mutter 
musste mitgenommen werden, dem Jungen mit mehr Zuversicht zu begegnen, 
damit sie sich selbst zumuten kann, dass sie ihm solche Sprünge zutraut. Die 
Mutter muss also auch mutig sein, sich der veränderten Vorstellung – dem neuen 
Bild, das sie von ihrem Sohn angeboten bekommt – auszusetzen.

Das Fußballfeld

Einen anderen Weg bahnte sich ein in seiner Entwicklung aufgrund der milieu-
bedingten Lebenssituation erheblich eingeschränkter Achtjähriger, der von sei-
ner alleinerziehenden Mutter vorgestellt wurde. Die zuweisende Kinderärztin 
hatte eine Störung des Sozialverhaltens attestiert. Die Lebensumstände der Fa-
milie sind schon vorgeburtlich erheblich beeinträchtigt. Die Mutter hat sich vom 
Vater des Jungen getrennt. Er sitzt wegen Drogendelikten und Körperverletzung 
im Gefängnis. Der Vater der zweitgeborenen Tochter, der vorübergehend von 
dem Jungen als „sozialer Vater“ angenommen wurde, wurde inzwischen von der 



160

Mutter auch aus der Wohnung geworfen. Sie äußert im Laufe der Behandlung, 
sie wolle „mit Männern nichts mehr zu tun haben“. Sie selbst habe Drogen und 
Alkohol genommen, aber seit einem Entzug vor der Geburt des Jungen nehme sie 
nichts mehr. Sie hoffe, dass sie durch die Therapie des Sohnes einen Rückhalt für 
sich und für die Erziehung des Sohnes bekomme, der ihr Stabilität geben könne.

Ihr Sohn sei seit der Geburt auffällig unruhig und ich erlebe ihn auch in der 
Behandlung sehr umtriebig. Er wirkt eher wie ein deutlich vorgereifter pubertie-
render Junge, redet manchmal großspurig über sich und seine Fähigkeiten. Als 
er hört, dass die Therapie die Möglichkeit zum Spielen ermögliche, denkt er un-
mittelbar an Fußball und nutzt den Raum zur Selbstdarstellung als kommender 
Superstar. Er spielt Messi, er spielt Ronaldo, er spielt Pogba. Er lässt dabei wenig 
Raum für andere Phantasien, übernimmt, was er aus den Medien über seine Idole 
erfährt. Er nimmt es in der Rolle der Superstars immer wieder mit mir auf. Er 
kann aufgrund der physischen Unterschiede nicht wirklich befriedigend mit mir 
rivalisieren, versucht stattdessen, mich zu entwerten. Er macht aus dem Spiel-
zimmer einen Fußballplatz und lässt mich dort auflaufen.

Oft fallen die Stunden unentschuldigt aus, weil die Mutter den Termin ver-
gessen hatte, da sie entweder selbst nicht konnte, oder auch, weil der von mir auf 
sein Wegbleiben angesprochene Junge von sich sagt, er habe eben nicht daran 
gedacht. Im Grunde gewinne ich den Eindruck, dass der Spielraum schon von 
vorneherein begrenzt ist, weil dar Raum als Fußballfeld regelrecht ausgestanzt ist. 
Der Raum ist nicht offen, sondern bereits mit Klischees ausgefüllt. Nur der The-
rapeut ist neu, hat sich aber den Klischees zu unterwerfen. Sobald der Patient den 
Raum betritt wird daraus ein Fußballfeld. Das begrenzt einerseits, anderseits ent-
spricht es seinen Möglichkeiten, sich mit mir einen Spielraum zu entwerfen. Die 
Spielsituation wiederholt Muster der narzisstischen Selbstdarstellung und den 
Klischees von Fußballstars. Ich diene ihm am liebsten als bewunderndes Publi-
kum, als Mitspieler werde ich entwertet. Vermutlich inszeniert er im Umgang mit 
mir eigene Erfahrungen im Umgang mit älteren Mitspielern in seinem Milieu, 
die er für sich umwandelt und dadurch sich aus einer passiven Position in die 
aktive hinein phantasiert. Versuche, darüber ins Gespräch zu kommen, was wir 
gemeinsam gerade in Szene setzen, werden entwertet. Die Sehnsucht nach sei-
nem abwesenden Vater wird kurzzeitig erlebbar, doch durch die beständige Ent-
wertung hält er die Distanz, um sich selbst Enttäuschungen ersparen zu können.

Die Gespräche mit der Mutter bleiben unergiebig, weil sie wenig Anlass zur 
Veränderung ihrer Haltung als Mutter zu ihrem Sohn und zu ihrer Umgebung 
sieht. Sie hält an ihren eigenen Erwartungen und damit auch an ihren Haltungen 
fest, wie der Sohn an seiner Perspektive auf die millionenschweren Stars des Fuß-
balls. Sowohl von dem Patienten wie auch von der Mutter geht eine Lähmung 
aus, die kreative Ansätze nur rudimentär ins Spiel kommen lässt. Es wird spür-
bar, wie sich die Begrenztheit sowohl im Raum wie auch in den Wortwechseln 
widerspiegelt. Manchmal wird der inhaftierte Vater zum Thema, doch nicht auf 



161

Veranlassung des Jungen, sondern weil seine Mutter ihm den Auftrag mitgegeben 
hat, mit mir darüber zu sprechen.

Es zeigte sich, dass die Einlassung auf die Therapie analog zu den Ein-
lassungen ins Spielen begriffen werden sollte. Dieser Patient war auf Auf-
forderung der Mutter gekommen. Dies geschieht immer wieder. Der „inter-
mediäre Raum“ wurde aber dann doch von Patienten gerne genutzt, um in 
der offenen Situation etwas Eigenes zu deponieren und weiterzuentwickeln. 
Der in diesem Fall beschriebene Patient hat für sich nur sehr beschränkt Möglich-
keiten gesehen, sich den Raum aneignen und die Zeit für eigene Anliegen nutzen zu 
können, um in der Beziehung sich neue Erfahrungen zu erschließen. Dies ließ mich 
in diesen Stunden in dem Empfinden zurück, dass er sich und mich in der therapeu-
tische Beziehung als wenig förderlich – und ich mich selbst als deplatziert – erlebte. 
Vielleicht auch, weil das mütterliche Gebot im Raum stand, „mit Männern nichts 
mehr zu tun“ haben zu dürfen. Die Sehnsucht des Patienten nach Anerkennung 
durch ein männliches Gegenüber, wird durch die Botschaft der Mutter unbewusst 
subvertiert und der Spielraum eben auch erheblich verengt. Das psychische Wachs-
tum wird nicht gefördert auch wenn die Mutter mehr Entwicklung gewünscht hatte, 
möglicherweise aber auch den „Rückhalt“ in erster Linie für sich selbst.

Durch die Illusion das Spiel weitertreiben

Es ist eben auch ein fortwährendes Spiel kreativen Prozessierens, wodurch es 
möglich wird, in einer Entwicklungskrise, über sich hinaus zu gehen, wo noch 
nicht vorhersehbar ist, dass – durch die Illusion genährt – etwas möglich werden 
könnte: In diesem Sinne ist Winnicotts Entwurf von Kreativität wie ein perma-
nentes Movens von Entwicklung zu lesen. In der Fähigkeit zur illusionären Ver-
kennung steckt latent auch die Chance, Krisen zu überwinden. Das erfordert auch 
Mut. „Wir haben die primäre Kreativität hier im Hinblick auf das früheste Säug-
lingsalter diskutiert; im Grunde jedoch handelt es sich um ein Problem, das nie an 
Bedeutung verliert, solange das Individuum lebt“ (Winnicott, 1998, S. 164).

Zunächst ist vorauszusetzen, dass „jede Körpererfahrung mit der Entwick-
lung entsprechender Phantasien einhergeht“ (Winnicott, 1998, S. 77). Insofern 
also Erfahrungen stets von Phantasien begleitet werden, ist jedes organische Er-
leben immer schon eingebunden in eine „Erinnerungsspur“, die davon nicht zu 
trennen ist. Lilli Peller hat in einem einschlägigen Aufsatz diese Phasenanalogie 
zwischen Spiel und libidinöser Entwicklung beschrieben und die unterschied-
lichen Spieltypen entwicklungspsychologisch unterschieden. Grundsätzlich fußt 
für Peller die zentrale Funktion jeglichen Spiels auf der „Bewältigung von Angst“ 
(Peller, 1988, S. 96). Insofern hat das Spielen eine implizite Motivation, die in der 
Bearbeitung eines existenziellen Erlebens besteht. Als Affekt hat die Angst noch 
kein Objekt, ist aber ein Empfinden, das Unruhe und Anspannung erzeugt, deren 



162

Linderung herbeigeführt werden soll (vgl. Goldstein, 2014), um die aufgewende-
ten Energien wieder reduzieren zu können.

Das Spiel beginnt insofern am eigenen Leib, der noch lange nicht als getrenn-
ter Körper erkannt wird (vgl. Merleau-Ponty, 1994), sondern erfahren wird als 
tätiger Organismus, der ich selbst bin. Dieses frühe Spiel wird begleitet von einer 
„Funktionslust“ (Peller, 1955, S. 104 f.), die Spannung und Entspannung am eige-
nen Leib als Anhaltspunkt erlebbar werden lässt, diese Lust wiederholt zu erleben 
oder dadurch Unlust zu meiden. Auch wenn Passivität und Aktivität noch nicht 
geschieden werden können, so wird der Leib doch als wirksam erlebt. Daraus 
entwickelt sich im frühen Erleben des Kindes eine Kartographie des Spannungs-
erlebens auf der Oberfläche des Organismus, die zunächst den gesamten Organis-
mus in latente Unruhe versetzt, solange er als lebendiges Wesen Hunger verspürt 
und – hervorgerufen durch äußere wie auch innere Reize – andere Arten von 
Schmerzen oder Reizempfindungen (z. B. laute Geräusche, blendendes Licht).

Für den Säugling ist dieser Erregungszustand nicht eindeutig zu verorten, er 
kann jedoch durch wiederholtes Erleben versuchen, spannungsreiche Situatio-
nen zu vermeiden oder auch lustvolles Erleben wiederherzustellen. Die Einfüh-
rung des Daumens im Mund beispielsweise kann dazu dienen, beunruhigende 
Empfindungen durch Lutschen oder Ludeln vorübergehend zu lindern oder sich 
in Ruhe zu versetzen. Dies ist eine der frühen Erfindungen des Kindes, sich spie-
lerisch Entspannung zu verschaffen, wenn keine Bezugsperson ihm diese Unter-
stützung anbieten kann. Im Grunde hat dies zur Funktion, die Spannung wieder 
zu mindern oder damit auch den möglicherweise empfundenen einhergehenden 
Schmerz zu lindern. Dieses Spiel am eigenen Leib dient der Funktionslust und 
kann allmählich auch erweitert und ergänzt werden durch andere Objekte, die 
die eigenen Körperteile ersetzen können. Der Daumen hat als Gegenstand zur 
kreativen Bewältigung einer Krise gedient und kann daher auch durch seine Fä-
higkeit als Objekt des Übergangs den Weg zum Spielen orientieren. Auch wenn 
er noch nicht als Objekt erfahren wird, so wird er doch in seiner Funktion aus 
naheliegenden Gründen wiederholt gebraucht. Die Funktion des Daumens, kann 
später ersetzt werden durch ein Objekt, das von außen kommt und doch noch als 
selbstgehörig erlebt wird. Ein solches selbstgeschaffenes Objekt dient dem Säug-
ling zur Stabilisierung angesichts der Unruhe, die es am eigenen Leib verspürt. 
Insofern ist es als rudimentäres Übergangsobjekt Teil der Versicherung, die der 
Säugling an sich selbst nach dem Vorbild der mütterlichen Fürsorge entwickeln 
kann. In rudimentärem Maße kann es insoweit bereits für sich selbst sorgen, 
wähnt sich aber doch an der Brust der Mutter. Dies ist eine erste kreative Lösung, 
weil die Mutter in diesem Moment nicht zur Verfügung steht, jedoch etwas ge-
braucht wird, was sie insofern ersetzt, indem es der oralen Befriedigung dient, 
wenn auch der Milchfluss nicht abgerufen werden kann.

Das Spiel setzt ein, wo der Säugling nach Möglichkeiten sucht, für sich 
selbst Entspannung zu erzeugen ohne „die ganze Mutter“ zu brauchen, denn 



163

vorübergehend genügt die Phantasie von Anteilen der Mutter. Er hat eine Erset-
zung gesucht und gefunden, in der Illusion, die Mutter zu sich geholt zu haben.

Wir erinnern: „Der wesentliche Aspekt des Spielens liegt darin, dass es stets 
mit einem gewissen Wagnis verbunden ist, das sich aus dem Zusammenwirken 
von innerer Realität und dem Erlebnis das Kontrolle über reale Objekte ergibt. 
Magisches, das in der Vertrautheit enger, verlässlicher Beziehungen erlebt wird, 
hat immer etwas Ungewisses.“ (Winnicott, 1974, S. 58) Kreativität erweist sich 
dabei als eine Fähigkeit, aus eigenen Impulsen die Umgebung für sich nutzen 
zu können. Das kann eben auch im Spielzimmer in der Psychotherapeutischen 
Praxis bedeutsam werden.

Diese Funktion ist aus dem experimentellen Spiel hervorgegangen, das, was 
zur Verfügung steht zur Abfuhr der eigenen unlustvollen Spannung zu verwen-
den. In der Ersetzung der mütterlichen Brust durch den Daumen und späterhin 
durch einen Stofffetzen, wird die Bildung von Objekten in ihrer Bedeutung für 
das Kind greifbar. Objekte entwickeln sich in der Phantasie des Kindes im Über-
gang von der Abhängigkeit, der zwischenzeitlichen Fürsorge über die depressi-
ve Position hin zur Hervorbringung eines Funktionsersatzes: Ich schaffe mir ein 
eigenes Objekt, das mich unabhängiger werden lassen kann, und mich dabei doch 
an meine Abhängigkeit erinnert. Mein Versuch, mich unabhängig zu machen, er-
innert mich schmerzlich an meine Abhängigkeit.

Dies Empfinden der Abhängigkeit und der Versuch, der Verselbständigung 
durch Lösung aus der haltgebenden Beziehung wird zum Impuls für weitere Ent-
wicklungsperspektiven. Die Anerkennung der Abhängigkeit geht einher mit dem 
Erreichen der depressiven Position (Klein, 1931), die es paradoxerweise ermög-
licht, Entwicklung voranzutreiben.

Jetzt zeigt sich der Trieb als Impuls durch mutiges Heraustreten, das Spiel zu 
eröffnen, indem die bislang noch unerschlossene Welt als eigene Welt erschlos-
sen werden kann: „Nach und nach entwickelt das Individuum ein intellektuelles 
Verständnis für die Tatsache, dass es die Welt bereits gab, bevor es selbst geboren 
wurde, das Gefühl aber, sie selbst erschaffen zu haben, bleibt bestehen“ (Winni-
cott, 1998, S. 164).

Anknüpfend an den Ausgangspunkt stellt sich dabei die Frage, inwiefern die-
ser Prozess nicht latenter Ausdruck eines ernstzunehmenden Anliegens ist, die 
fortwährende Angst zu bewältigen, indem sich das Kind nicht nur die umgeben-
den Objekte zu eigen macht, sondern sich selbst Objekte schafft, die es auch als 
eigene unmittelbar anerkennen kann.

Daran schlösse sich womöglich die Überlegung an, dass das Spielen – wie bei 
Huizinga – als Ausgangspunkt kultureller Betätigung, die – bei Sigmund Freud – 
sublimiert die Triebentwicklung moduliert und dadurch Objekte überhaupt erst 
erfahrbar und verwendbar macht. Ich mache mir die Welt zu eigen. Ob daher das 
kindliche Spielen nicht im Grunde der menschlichen Tätigkeit, die Arbeit – seriöse 
Arbeit – genannt wird, zugrunde liegt, ja im Grunde die gleiche Angst mindernde 



164

und somit auch zugleich Lust verschaffende Funktion erfüllt. Was Freud als Cha-
rakteristikum der Arbeit und deren impliziten Glücksverheißung in Bezug auf die 
Überlegungen von Voltaires Candide beschreibt, ließe sich demnach auch auf das 
Spiel des Kindes, ja auf das Spiel überhaupt übertragen, nämlich gelingende Subli-
mierung in einer ängstigenden Welt mit einhergehendem Lustgewinn:

„Keine andere Technik der Lebenserfahrung bindet den Einzelnen so fest an die 
Realität als die Betonung der Arbeit [Spiel; UM], die ihn wenigstens in ein Stück der 
Realität, in die menschliche Gemeinschaft sicher einfügt. Die Möglichkeit, ein starkes 
Ausmaß libidinöser Komponenten narzißtische, aggressive und selbst erotische, auf 
die Berufsarbeit und auf die mit ihr verknüpften menschlichen Beziehungen zu ver-
schieben, leiht ihr einen Wert, der hinter ihrer Unerlässlichkeit zur Behauptung und 
Rechtfertigung der Existenz nicht zurücksteht. […] und dennoch wird Arbeit als Weg 
zum Glück des Menschen wenig geschätzt“ (Freud, 1930, S. 438 Fn.).

Die letzte Aussage dürfte jedoch einer Revision im Hinblick auf das Spiel unter-
zogen werden, denn das Spiel bereitet zweifellos Vergnügen, solange es nicht 
ausschließlich einem fremden Zweck unterworfen ist. Wenn es aber in seiner 
Ernsthaftigkeit, zur Sucht einem anderen Zweck als dem der inhärenten Lust-
befriedigung unterworfen wird, so kann daraus ein ernsthafter Konflikt werden. 
Wo das Spiel zur Sucht und wo die Arbeit zum auferlegten Zwang wird, stellen 
sich die Fragen nach dem Zusammenhang zwischen Ernst und Nichternst in an-
derem Licht. Die Lust am Spiel droht sich gegen sich selbst zu wenden, wie die 
Libido sich mit Thanatos verschränkt.

Die Lust am Spiel beugt sich in der Sucht einer bitteren Ernsthaftigkeit. Das 
Spiel verliert gewissermaßen das inhärent Spielerische.

Doch letztlich zeigt sich auch darin, dass jede Entwicklung stagnieren würde, 
würde sich das Spiel in seiner paradoxen Ernsthaftigkeit nicht auch seiner Ra-
tionalisierung widersetzen und sich doch findig neuerlichen Raum verschaffen. 
Die Fähigkeit zur Illusion – wenngleich Verkennung, die jedoch auch Impuls zur 
Entwicklung von Neuem ermöglicht – bleibt erhalten. Kreativität, die über das, 
was schon ist, hinausreicht, impliziert einen Möglichkeitsraum, in dem sich das 
andere Neue ankündigt und dadurch die engführende Stagnation aufbricht. Dies 
macht das Spiel, wo es mutig das Bekannte hinter sich und auch Neues zulassen 
kann, in seiner Bedeutsamkeit aus.

Literatur

Axline, V. M. (1972). Kinder-Spieltherapie im nicht-direktiven Verfahren. München  & Basel: Ernst 
Reinhardt Verlag.

Bion, W. R. (1992). Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Böhme, G. (2019). Leib. Die Natur, die wir selbst sind. Berlin: Suhrkamp.
Caillois, R. (2017). Die Spiele und die Menschen. Maske und Rausch. Berlin: Matthes & Seitz.



165

Dirx, R. (1968). Gaukler, Kinder, kluge Köpfe. Das Spiel einst und jetzt. Hannover: Fackelträger-Verlag 
Schmidt-Küster.

Ebeling, K. (2014). Vorwort & Nachwort. In J. Huizinga, Das Spielelement der Kultur. Berlin: Matt-
hes & Seitz.

Freud, S. (1914). Zur Einführung des Narzissmus. In Gesammelte Werke (Bd. X, S. 138–170). Frank-
furt am Main: S. Fischer.

Freud, S. (1916/1917). Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In Gesammelte Werke 
(Bd. XI). Frankfurt am Main: S. Fischer.

Freud, S. (1930). Das Unbehagen in der Kultur. In Gesammelte Werke (Bd. XIV). Frankfurt am Main: 
S. Fischer.

Gadamer, H.-G. (1990). Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (Ori-
ginalarbeit 1960). Tübingen: Mohr Siebeck.

Goldstein, K. (2014). Der Aufbau des Organismus. Einführung in die Biologie unter besonderer Berück-
sichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen. Paderborn: Wilhelm Fink.

Grimm, J., & Grimm, W. (1999). Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Hüther, G., & Quarch, C. (2016). Rettet das Spiel! Weil Leben mehr als Funktionieren ist. München: Hanser.
Huizinga, J. (1956). Homo Ludens. Vom Ursprung im Spiel. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Kennel, R., & Reerink, G. (Hrsg.) (2015). Klein – Bion. Eine Einführung. Frankfurt am Main: Bran-

des & Apsel.
Klein, M. (1955). Die psychoanalytische Spieltechnik. Ihre Geschichte und Bedeutung. In M. Klein, Das 

Seelenleben des Kleinkindes und andere Beiträge zur Psychoanalyse (S. 13–30). Stuttgart: Klett-Cotta.
Klein, M. (1931). Zur Psychogenese der manisch-depressiven Zustände. In M. Klein, Das Seelenleben 

des Kleinkindes und andere Beiträge zur Psychoanalyse (S. 45–73). Stuttgart: Klett-Cotta.
Lévinas, E. (1992). Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg im Breisgau & München: Alber.
Lorenzer, A. (1983). Sprache, Lebenspraxis und szenisches Verstehen in der analytischen Psychothe-

rapie. Psyche, 37(2), 97–115.
Merleau-Ponty, M. (1984). Die Prosa der Welt. München: Wilhelm Fink.
Merleau-Ponty, M. (1994). Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949–1952. München: 

Wilhelm Fink.
Müller, U. A. (2021). Intermediäre Schöpfungen. An den Rändern kreativen Prozessierens. Journal für 

Psychoanalyse, 62, 63–85.
Müller, U. A. (o. J.). Schöpferische Lust als Ausweg aus der Not des Lebens. Ausgang und Dynamik 

psychischer Konflikte im Spielen. Kinder- und Jugendlichenpsychotherapie, 193, [Seitenangaben 
nicht verfügbar].

Peller, L. (1953). Das Spiel als Spiegel der Libidoentwicklung. In G. Biermann (Hrsg.), Handbuch der 
Kinderpsychotherapie (S. 45–53). München: Reinhardt.

Peller, L. (1988). Modelle des Kinderspiels. In A. Flitner (Hrsg.), Das Kinderspiel (S. 62–75). Mün-
chen: Piper.

Waldenfels, B. (2000). Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Waldenfels, B. (2019). Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur Psychoanalyse und Psychothera-
pie aus phänomenologischer Sicht. Berlin: Suhrkamp.

Winnicott, D. W. (1974). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Winnicott, D. W. (1974a). Reifungsprozess und fördernde Umwelt. Studien zur Theorie der emotionalen 

Entwicklung. München: Kindler.
Winnicott, D. W. (1978). Familie und individuelle Entwicklung. München: Kindler.
Winnicott, D. W. (1983). Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse. München: Kindler.
Winnicott, D. W. (1998). Die menschliche Natur. Stuttgart: Klett-Cotta.
Zulliger, H. (1952). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Stuttgart: Klett.



166

Jahn fährt mit der Bahn
Das Spiel in der frühen Kindheit, eine erzwungene Wahl?

Dagmar Ambass

Im vorliegenden Beitrag gehe ich der Hypothese nach, dass es sich beim Spiel des kleinen 

Kindes nicht um eine freiwillige, rein zufällige, selbstgewählte Beschäftigung handelt, son-

dern dass das Kind sowohl zum Spielen an sich als auch zum Inhalt des Spiels getrieben 

ist. Dies gilt umso mehr, als das Spiel einsetzt, bevor das Kind den Subjektstatus erreicht 

hat, oder vielmehr, es erreicht diesen Status durch das Spiel, genauer: die Wiederholungen 

im Spiel und im Zusammenspiel mit dem Anderen.

Daher sollen die oben genannten Prozesse im Kontext der Konstruktion des Körperbil-

des (vgl. Dolto, 1987) durch das Spiel dargestellt werden. Ein Beispiel aus der Praxis von 

Eltern-Kind-Psychotherapien, wo ein überdeterminiertes, auch transgenerationelles Trau-

ma inszeniert wird, gibt einen Hinweis darauf, dass die Spielinhalte den Charakter einer 

erzwungenen Wahl haben: Die Kinder können nicht umhin, im Spiel aktuelle, aber auch 

transgenerationelle Traumata zu wiederholen. Dies geschieht über die Identifizierung mit 

einem einzelnen Zug und in der Folge die Anbindung an die Signifikantenkette, was zur 

Subjektwerdung führt.

1	 Theoretische Grundlagen: Trieb, Subjekt und Spiel

Mit dem „Getrieben Sein“ kommt der Triebbegriff von Sigmund Freud ins Spiel.
„… so erscheint uns der Trieb als ein Grenzbegriff zwischen Seelischem und 

Somatischem, als psychischer Repräsentant der aus dem Körperinnern stam-
menden, in die Seele gelangenden Reize, als ein Maß der Arbeitsanforderung, die 
dem Seelischen infolge seines Zusammenhanges mit dem Körperlichen auferlegt 
ist“ (Freud, 1915/1999, S. 214). Freud präzisiert sein Triebkonzept, indem er zwei 
grundlegende Triebe voneinander unterscheidet. Er bezeichnet sie zunächst als 
Sexual- und Selbsterhaltungstriebe und in einer späteren Phase als Lebens- und 
Todestrieb. Dieser der Natur des Menschen inhärente Widerspruch beschert ihm 
in seiner Entwicklung einerseits einen schier unauflöslichen Konflikt, an dem er 
sich fortan abarbeiten muss, andererseits sind „die Triebe […] die eigentlichen 
Motoren der Fortschritte“ (Freud, 1915/1999, S. 213), und, „so möchten wir an-
fügen, die Grundlage des Spiels“ (Langnickel & Ambass, 2020, S. 358).

Der zweite Begriff, der für die Bedeutung des Spiels des Babys und Kleinkin-
des zentral ist, ist der Subjektbegriff. In der Psychoanalyse vertritt Jacques Lacan 
eine Auffassung, die sich fundamental von anderen Schulen unterscheidet. Er 



167

hat, durch die Ausarbeitung des Konzeptes der Alienation und Separation und 
der topologischen Figur des Objekts a als Ursache des Subjekts, die Bedeutung 
der Trennung hervorgehoben. Er greift sie in dem Aufsatz Position des Unbewus-
sten (1991, S. 205–230) auf. Das Subjekt entsteht im Wechselspiel der Operatio-
nen Separation und Alienation. „Die Alienation ist die Operation, durch welche 
die Zeichen der Mutter den Charakter von Signifikanten annehmen, indem sie 
für das Baby bedeutsam werden [Wörter, Stimmen, Geruch, vertrauter Blick]. … 
die Separation wird aufgrund der Aneignung dieser Zeichen durch das Kind 
möglich“ (Ambass, 2017, S. 64; Lacan, 1978).

Françoise Dolto konstatiert, dass das Kind keineswegs ein Wesen ohne Spra-
che ist. Es wird in eine symbolische (sprachliche) Ordnung hineingeboren und 
kommuniziert schon längst, bevor es Worte hat, mit Mimik und Gestik sowie an-
deren körperlichen Aktivitäten (1997, S. 160). Sprache bedeutet, etwas mit einer 
Bedeutung zu versehen, in Lacanschen Termini, einem Signifikanten ein Signi-
fikat zuzuordnen (Langnickel & Ambass, 2020). Dolto beschreibt diesen Prozess 
aus der entwicklungspsychologischen Perspektive folgendermaßen: Eine Frustra-
tion, die primär durch Momente der Trennung von der Bedürfnisse befriedigen-
den Bezugsperson ausgelöst wird, leitet einen Entwicklungsschritt ein. Es entsteht 
Angst, die bald die Form der Trennungsangst annimmt. Diese wird durch die wie-
derkehrenden Zeichen, und im Besonderen durch eines der frühen Kinderspie-
le, nämlich das Verschwinden und wieder Auftauchenlassen eines Gegenstandes 
(Fort – Da – Spiel; Freud, 1940/1967b, S. 12 f.). bewältigt, sodass die psychische 
Integration der Trennungserfahrung erfolgen kann. Sie geschieht durch das Spiel 
und dessen Wiederholungen (Dolto, 1987; Langnickel & Ambass, 2020).

Aus einer strukturellen Perspektive hat dieser Akt für das Subjekt den Cha-
rakter einer „erzwungenen Wahl“ (Lacan, 1978, insb. S. 72 f.), erzwungen, da er 
für die Subjektwerdung unabdingbar ist. Gleichzeitig verlangt er vom werdenden 
Subjekt eine Entscheidung, nämlich den Akt der Unterwerfung unter die sym-
bolische Ordnung und die Anerkennung des Mangels. Es handelt sich um einen 
Akt, der für die psychische Struktur des Subjekts sowohl grundlegend als auch 
paradigmatisch ist.

2	 Das Spiegelstadium und die Konstruktion des Körperbildes

Der Mensch ist ein Sprechwesen. Bei der Unterwerfung unter die symbolische 
Ordnung unterwirft er sich der Sprache, wodurch er einem unmittelbaren Zugang 
zu den Instinkten respektive der Natur endgültig entfremdet ist. Der Anfangs-
punkt dieser Entfremdung lässt sich nicht fassen. Jedoch hat Lacan mit dem Theo-
rem vom Spiegelstadium die Konstitution des Ichs beschrieben. Dieses ist sowohl 
entwicklungspsychologisch als auch strukturell bedeutsam. Das Kind erkennt sich 
zwischen sechs und 18 Monaten im Spiegel als Einheit, als Individuum. Jedoch ist 



168

diese Erkenntnis illusorisch (die imaginäre Dimension). Es wähnt sich im Außen, 
im Spiegel als ganz, und nicht innerhalb seiner Körpergrenzen. Wichtig bei diesem 
Vorgang ist, dass das Erkennen sprachlich vermittelt ist, z. B. durch einen Eltern-
teil oder eine andere bedeutsame Person, die dem Kind sagt: „Das Bild im Spiegel, 
das bist du!“ (die symbolische Dimension). Jedoch erscheint im Spiegelbild nicht 
das ganze Subjekt, da das Sprechen und weitere Aspekte wie z. B.  Gefühle und 
Gedanken nicht abgebildet werden können. Stets geht etwas verloren (die reale 
Dimension) – es bleibt ein Mangel, der für die Spaltung des Subjekts und damit für 
sein Begehren verantwortlich ist (Lacan, 1975, S. 61; Ambass, 2024).

Dolto (1987) entwirft, aufbauend auf der Konzeption des Spiegelstadiums, ihre 
Theorie des Körperbildes. Sie unterscheidet beim Körperbild drei grundlegende 
Empfindungsqualitäten: das Basisbild, wobei der Körper wie eine stabile Basis 
empfunden wird, das funktionelle Bild, wo der Körper wie eine tonische Masse mit 
ihren Spannungs- und Entspannungszuständen empfunden wird, und das erogene 
Bild, wo der Körper wie eine erogene Öffnung (hin zum Anderen) erlebt wird. 
Diese drei Empfindungsqualitäten werden im Lauf der Entwicklung in ein Ge-
samtbild integriert, bilden die unbewusste Erinnerung (Dolto, 1987; Nasio, 2011, 
S. 24 f.) und schließlich das Selbstgefühl, in dem die Vielzahl der Empfindungen 
zu einer einheitlichen und ganzheitlich empfundenen Form zusammengefasst 
wurden. Dieses tritt etwa im Alter von drei Jahren auf, wenn das Spiegelstadium 
durchlaufen wurde. Dieser imaginär ganzheitlichen Empfindung steht das struk-
turell bedingte zerstückelte Körperbild, in dem auch die reale und die symbolische 
Dimension zum Tragen kommen, gegenüber. Dieses zerstückelte Bild bleibt im 
Unbewussten erhalten. Juan David Nasio (2011) unterscheidet folgende Bilder:

	y Das Protobild „ist die im infantilen Unbewussten eingeprägte Wiedergabe 
einer intensiven Empfindung, welche das Kind in der sinnlichen Beziehung 
zu seiner Mutter oder zu jeder anderen für es affektiv bedeutsamen Person 
erlebt (unbewusstes mentales Bild)“ (Nasio, 2011, S. 63). Es „ist der Prototyp 
aller späteren Bilder, seien sie bewusste Bilder oder Aktionsbilder einer ähn-
lichen Empfindung“ (Nasio, 2011, S. 63).

	y Die mentale Repräsentation, die auf die virtuelle Oberfläche des Bewusstseins 
oder des Unbewussten „gedruckt“ ist (z. B. das bewusste Bild einer Geschmacks-
empfindung oder das unbewusste oder verdrängte Bild einer Empfindung aus 
der Kindheit); sie entspricht der Wiedergabe einer körperlichen Empfindung.

	y Das visuelle Bild auf einer glatten Oberfläche (z. B. das Spiegelbild); es ent-
spricht der visuellen Wiedergabe der Gestalt des Körpers.

	y Das Aktionsbild: Das Bild kann sich zu einer Handlung entwickeln und die 
Gestalt einer Verhaltensweise annehmen (unreflektierte Gesten, unbeabsich-
tigte Körperhaltungen). Es ist der körperliche Ausdruck einer Emotion, von 
der das Subjekt kein Bewusstsein hat, die agierte Wiedergabe einer unbewus-
sten Emotion.



169

	y Das symbolische Bild: Es handelt sich um einen Signifikanten, ein Wort, das 
von seinem Klang her für das Kind bedeutsam ist. Das Paradebeispiel ist der 
Vorname des Kindes (Nasio, 2011, S. 59–64 und 96; Ambass, 2024).

Zurück zum Spiel: Sophie Marinopoulos  (2012), die sich ebenfalls auf Doltos 
Konzept des unbewussten Körperbildes bezieht, teilt das Spiel in der frühen 
Kindheit in vier Phasen ein: Die erste Phase umfasst etwa die ersten acht Le-
bensmonate und beinhaltet die Wahrnehmung des Körpers. In den folgenden 
Monaten bis zum Alter von ca. 20 Monaten ist die aktive, motorische Entwick-
lung zentral. Anschließend beschäftigt sich das Kind im dritten und vierten Le-
bensjahr mit dem Experimentieren, Konstruieren und Unterscheiden, was auch 
zur Wahrnehmung des Geschlechtsunterschiedes führt und das Durchlaufen des 
Ödipuskomplexes einläutet.1

3	 Spiel und Trauma: Die Fallstudie Jahn2

Frau J. sucht die Beratung bei der Arche Für Familien, einer Psychotherapie- und 
Beratungsstelle für Eltern und Kleinkinder aus freien Stücken auf. Sie ist selbst 
in Behandlung bei einer Psychotherapeutin und möchte auch für ihren Sohn 
vorbeugen, damit eine möglicherweise traumatisierende abrupte Trennung von 
seiner Mutter, Frau J., sowie die hochstrittige Trennungsgeschichte zwischen den 
Eltern bei Jahn längerfristig keinen Schaden hinterlassen. Jahn ist bei Behand-
lungsbeginn 28 Monate alt.

Er befindet sich in der Entwicklungsphase, in der er sich mit dem Experimen-
tieren und Konstruieren beschäftigt. In seinem Spiel produziert er Aktionsbilder, 
aber auch symbolische Bilder, die für ihn in seinem aktuellen Erleben, aber auch 
in einer transgenerationellen Dimension bedeutsam sind.

Frau  J. kommt aus den USA, sie wirkt locker, freundlich und fröhlich auf 
mich, eben „amerikanisch“.

Anamnese

Frau J. erzählt eine Geschichte, die mir zunächst abstrus und auch ein bisschen 
unglaubwürdig erscheint und die mich auch nicht wirklich berührt. Sie habe 
einen Mann kennengelernt, der sie lang, wie sie sagt, über die sozialen Netzwerke 

1	 Zur ausführlichen Darstellung der Entwicklungsstufen im freien Spiel der frühen Kindheit 
(Langnickel & Ambass, 2020).

2	 Alle Personen sowie deren persönliche Daten und Kontexte in der Falldarstellung dieses 
Beitrags sind nach nationalen und internationalen Standards und Vereinbarungen für wis-
senschaftliche Fachpublikationen von der Autorin anonymisiert worden.



170

gestalkt habe. Nach  10 Jahren habe sie sich tatsächlich mit ihm getroffen. Ein 
Schweizer Mann mit einem militärischen Grad. Sie habe sich mit ihm eingelassen 
und es sei schnell das Kind entstanden. Sie sei während der Schwangerschaft in 
die Schweiz umgezogen, habe ihren 14-jährigen Sohn aus erster Ehe mitgebracht. 
Bald seien erste Schwierigkeiten in der Beziehung aufgetreten.

Sie hatte eine Krebserkrankung hinter sich und als Jahn fünf Monate alt war, 
sei der Krebs wieder ausgebrochen. Sie wurde in der Schweiz behandelt. Als 
Jahn 15 Monate alt war, sei sie in die USA gereist, um eine Brustrekonstruktion 
vornehmen zu lassen. Mit Jahns Vater, Herrn J., hatte sie vereinbart, dass er zwei 
Wochen später mit Jahn nachkommen würde. Sie sollte nach der OP zwei Mona-
te lang nicht in ein Flugzeug steigen. Herr J. sei dann gekommen, aber ohne Jahn! 
Sie habe ihn gefragt, „hey, was ist mit dem Kind?!“ „Ja, ja, das hole er dann schon“. 
Er sei zurückgeflogen, Frau J. habe ständig nachgefragt, „was ist mit dem Kind, 
bring mir mein Kind!“, bis er irgendwann gesagt habe, er würde es nicht bringen. 
Sie sei nach zwei Monaten in die Schweiz zurückgekehrt, gemeinsam mit ihrem 
älteren Sohn. Ihr Mann habe sie nicht in ihr Haus gelassen, die Schlösser seien 
ausgetauscht gewesen. Sie und ihr älterer Sohn seien vor der verschlossenen Türe 
gestanden. Es stellte sich heraus, dass Herr J. ein Verfahren eröffnet und vor Ge-
richt behauptet hatte, Frau J. hätte Jahn entführen wollen. Es hatte für die Mutter 
ein Kontaktverbot bestanden. Nun musste Frau J. sich in dieser Situation zurecht-
finden. Der ältere Sohn sei in die USA zurückgekehrt und lebe bei seinem Va-
ter. Frau J. habe gegen dieses Kontaktverbot angekämpft. Insgesamt fünf Monate 
habe sie Jahn nicht gesehen, zwei Monate in den USA und drei Monate in der 
Schweiz. Dann durfte sie Jahn alle zwei Wochen in einem begleiteten Besuchstreff 
für wenige Stunden sehen. Sie durfte den Besuchstreff nicht verlassen, nicht ein-
mal mit dem Kind in den Garten gehen. Die Sozialarbeitenden im Besuchstreff 
seien irritiert gewesen über diese Auflage, denn sie hätten beobachtet, dass Frau J. 
einen sehr feinen Umgang mit dem Kind gehabt habe.

Die Mutter hat sich schließlich in der Schweiz an einem entfernteren Ort nie-
dergelassen, wo sie auch einen Job gefunden hatte. Als Jahn 22 Monate alt war, 
wurde das Besuchsrecht umgewandelt, sodass Frau J. das Kind jedes zweite Wo-
chenende zu sich nehmen durfte und die Treffen nicht mehr in sehr begrenztem 
Umfang im Besuchstreff stattfinden mussten. Als Jahn 27 Monate alt war, wurde 
das Besuchs- und Obhutsrecht umgekehrt, Jahn lebt nun bei seiner Mutter und 
verbringt jedes zweite Wochenende beim Vater. Dieses Besuchsrecht wird später 
um zwei Übernachtungen ausgeweitet, jeweils von Freitag bis Montag.

Die Großmutter väterlicherseits spielt in der Geschichte eine wichtige Rolle, 
sie hatte hauptsächlich die Betreuung von Jahn übernommen, als Frau J. keinen 
Zugang zu ihm hatte, Jahn habe in der Phase der Trennung von der Mutter, im 
Alter von 15 bis 22 Monaten, bei den Großeltern gelebt und nicht beim Vater. 
Frau J. vermutet, dass der Vater nicht so sehr für sich, sondern vielmehr für Jahns 
Großmutter um das Obhutsrecht kämpft.



171

Zum Verlauf

Jahn ist in unseren ersten Sitzungen, zu denen Frau J. und Jahn stets gemeinsam 
erscheinen, unruhig. Er läuft umher und will zur Tür hinaus. Ich schlage Frau J. 
vor, dass sie Jahn für einen Moment auf den Schoß nehmen könnte. So kommt 
er schnell zur Ruhe und beginnt zu spielen: Er widmet sich der Holzeisenbahn 
und baut ein Gleis. Besonders widmet er sich dem Bau einer Brücke, die in ihrem 
labilen Gleichgewicht förmlich schwebt. Dazu muss man wissen, dass die Mutter 
Jahn immer mit der Bahn in die Nähe der Heimatstadt des Vaters bringt, wo 
dieser ihn übernimmt, und wo Frau J. ihn nach dem Besuchswochenende auch 
wieder in Empfang nimmt.

Abb. 1: Labile Brücke. Foto D. A.

In der folgenden Sitzung entsteht eine stabilere Brücke.



172

Abb. 2: Stabilere Brücke. Foto D. A.

Es geht auf Weihnachten zu und ich frage Frau  J., wie sie Weihnachten feiern 
würden. Sie antwortet mir, nein, sie feiern nicht Weihnachten, sondern Chanuk-
ka. Ich sage, ah, Sie sind jüdisch. Darauf erwähnt sie wie nebenbei, ja, sie kom-
me aus Ex-Jugoslawien, ihr Großvater sei im Ghetto gewesen und schließlich in 
Auschwitz, wo er als Einziger aus der Familie den Holocaust überlebt habe. Be-
geistert erzählt sie, dass sie Klezmer-Musik gemacht, liebend gern gesungen habe, 
und wie sie sich der jüdischen Kultur verbunden fühle.

Nach dieser Sitzung rinnen in mir verschiedene Elemente wie Puzzleteile 
zu einem Gesamtbild zusammen, das Gleis, die Bahn, dieses Spiel von Jahn 
lassen mich nicht nur an den Weg zwischen Mutter und Vater denken, son-
dern auch an den Transport des Großvaters nach Auschwitz, umso mehr, als 
auch im wahren Namen von Jahn die Bahn anklingt. außerdem bekleidet der 
Vater einen höheren Rang beim Militär, dieser Vater, der dieser Frau und sei-
nem Kind ein schweres Leid zugefügt hat, indem er die beiden voneinander 
getrennt hat.



173

In der folgenden Sitzung nehme ich meinen Mut zusammen und sage zu 
Frau J., dass mich einiges beschäftigt habe, dass ich aber unsicher sei, ob ich ihr 
das mitteilen dürfe. „Jaja, sagen Sie nur!“, ermuntert sie mich. Ich zähle all die 
Elemente auf und Frau J. reagiert überhaupt nicht befremdet. Für sie passt das 
alles zusammen. Sie erzählt, dass sie Politik studiert habe, dass sie nach dem Stu-
dium in die alte Heimat gereist sei und recherchiert habe. Sie sei als Zwölfjährige 
mit ihren Eltern während des Jugoslawienkrieges in die USA geflüchtet. Ihre Fa-
milie habe nicht gern gesehen, dass sie sich dem Thema gewidmet habe.

Frau J. ergänzt mein Puzzle. Die Erzählung bricht förmlich aus ihr heraus. Ihr 
Vater habe in der dramatischen Situation der Trennung von Mutter und Kind ge-
sagt, ihr Mann komme ihm wie ein Nazischerge vor, der einer schwangeren Frau 
in den Bauch tritt. Die Großmutter väterlicherseits, die ihr nach der Rückkehr 
aus den USA den Zutritt zu ihrem Haus versperrt habe, sei so dagestanden (sie 
demonstriert die Geste), die Hände in die Hüften gestemmt, „wie ein SS-Mann!“ 
Von da an tauchen in ihrer Erzählung immer wieder solche Einsprengsel auf – 
Analogien zum Holocaust.

Dann sprechen wir darüber, wie es Jahn geht, wie Frau J. ihn erlebt, wenn er 
von den Wochenenden zurückkehrt. Vom Vater erfahre sie nicht, wie das Wo-
chenende war, er stelle alles immer ideal dar, sie wisse nicht, was Wahrheit sei und 
was nicht. Die Mutter hatte Jahn den Schnuller bereits abgewöhnt, aber wenn sie 
mit der Bahn zurückfahren, brauche er dringend wieder seinen Schnuller. Die 
Mutter ärgert sich, dass der Vater ihm wieder den Schnuller gegeben habe. Wir 
sprechen darüber, dass Jahn vielleicht diese Regression in der Bahn braucht, um 
wieder ankommen zu können, um die Übergänge zu bewältigen. Für die Mutter 
bedeutet auch eine bevorstehende Gerichtsverhandlung Stress und ist angstbe-
setzt. Der Vater kämpft weiter um die Obhut für das Kind. An Feiertagen und in 
den Ferien verbringt Jahn fünf Tage oder mehr beim Vater, was der Mutter jeweils 
große Sorgen bereitet. Sie berichtet, dass Jahn, der noch kaum spricht, zu ihr sage: 
„don’t worry, Mummy“. Es kommt punktuell zur Rollenumkehr, wobei Jahn ver-
sucht der Mutter die Angst zu nehmen.

In dieser Sitzung, der 10. Sitzung, Jahn ist 38 Monate alt, entsteht ein Gleis, 
das nicht unterbrochen ist und von einer langen Bahn befahren werden kann. 
Die Lokomotive ist zu schwach, um die ganze Bahn zu ziehen. Frau J. hilft mit 
und schiebt von hinten an. Jahns Konstruktion interpretiere ich als Ausdruck 
davon, dass er, nachdem die Verbindung der aktuell hochstrittigen Elternschafts-
konstellation mit den Holocaustfantasien ausgesprochen worden ist, die Über-
gänge zwischen Vater und Mutter besser meistern kann.



174

Abb. 3: Vollständiges Gleis, das von einer langen Bahn befahren wird. Foto D. A.

Einige Monate später nimmt mich ein weiteres Mal eine Sitzung mit Jahn und 
Frau  J. im Nachhall gedanklich ein und ich muss sie „verdauen“. Die Mutter 
kommt mit Wut und steht unter Druck. Herr  J. habe sie wieder einmal nicht 
informiert. Jahn hatte am Wochenende einen Unfall und eine Zahnkontrolle war 
erforderlich. Die Therapeutin von Frau J. habe ihr einmal gesagt, der Vater sei 
ein Psychopath. Sie habe Frau J. empfohlen, sich die Netflix-Serie „Dexter“ an-
zuschauen, um zu verstehen, wie Herr J. „funktioniere“. In dieser Serie wird eine 
Mutter vor den Augen ihres kleinen Kindes, nachdem sie Mitglieder einer Dro-
genmafia verraten hat, getötet und mit einer Kettensäge zersägt. Das Kind wird 
von einem Polizisten adoptiert. Es wächst in guten Verhältnissen auf und wird 
selbst Polizist. Dieser Polizist führt im Erwachsenenleben ein Schattendasein, wo 
er Serienmörder im Geheimen jagt und mit der Kettensäge zersägt.

Jahn ist dabei, als Frau J. diese Geschichte erzählt, und es wirkt auf mich ver-
störend, wie die Erzählung aus ihr herausgebricht. Jahn spielt jedoch ruhig weiter, 
während die Erzählung im Raum steht. Frau J. fragt sich, ob Psychopathie erblich sei.

Es kommen auch Schuldgefühle von Frau J. zur Sprache. Wieder sei sie eine 
Verbindung mit einem Mann eingegangen, von dem sie sich trennen musste, so-
dass auch ihr zweiter Sohn nicht in einer vollständigen Familie aufwachsen kön-
ne. Deshalb sei sie so lange beim Vater von Jahn geblieben. Sie erzählt, dass Herr J. 
eine Sucht nach Frauen habe, er habe einen wahnsinnigen Frauenverschleiß. 



175

Außerdem habe Frau J. entdeckt, dass er in seinem Computer unzählige, in die 
hunderte gehende Ordner mit Frauenbildern gesammelt habe, Fotos von ihm be-
kannten wie unbekannten Frauen. Auch von ihr habe er in den 10 Jahren vor 
dem ersten Treffen einen Ordner angelegt und mit hunderten von Fotos aus so-
zialen Netzwerken bestückt. Wenn er und Frau J. unterwegs gewesen seien und 
sie z. B. im Kleiderladen in der Garderobe ein Kleid anprobiert habe, habe er mit 
der Verkäuferin angebandelt, mit ihr Nummern ausgetauscht und anschließend 
gechattet.

Ein weiteres Thema dieser Sitzung ist, dass Jahn es nicht schafft, im eigenen 
Bett zu schlafen. Die Mutter befürchtet, dass Jahn aufgrund ihrer Schuldgefühle 
Schwierigkeiten habe, sich abends zu trennen, und dass es ihr daher auch schwer-
falle, konsequent zu sein und ihm Frustrationen zuzumuten.

Jahn besucht an fünf Tagen pro Woche die Kita und entwickelt sich gut, ohne 
übermäßige Trennungsängste oder andere Auffälligkeiten. Er wirkt für sein Alter 
verhältnismäßig reif, manchmal fast „zu“ erwachsen. Gleichzeitig sagt die Mutter 
unzählige Male en passant „I love you, baby…“ und küsst ihren Sohn; für mein 
Empfinden ein wenig „zu“ viel an Zuwendung.

Nach dieser Stunde denke ich, Jahn braucht – und auch Frau J. und ich brau-
chen – eine andere, eine harmlosere Geschichte zu diesem Vater als die des Psy-
chopathen mit der Kettensäge! Mir kommt ein Konzept von Lacan zu Hilfe: Es 
beruht auf dem Wortspiel Perversion – père-version.

Theoretisches Intermezzo: Perversion – père-version

Die Perversion taucht in der Psychoanalyse in verschiedenen Kontexten auf. 
Freud nennt die erste Sexualität, die des kleinen Kindes, eine perverse, im Sin-
ne einer fragmentierten. Das Kind durchläuft zunächst die orale und die anale 
Phase, wo es sich für Partialobjekte wie den Mund, den Blick, die Stimme, die 
Ausscheidungen interessiert. Erst in der genitalen Phase vereinigen sich diese 
Elemente und die Teilaspekte werden unter dem Primat der genitalen Sexuali-
tät integriert. Das ist die entwicklungspsychologische Perspektive. Freud fasst sie 
unter dem Begriff des Ödipuskomplexes zusammen (1905/1968, S. 135). Außer-
dem gibt es die Perversion als eine Form von drei psychischen Strukturen, neben 
Neurose und Psychose, und schließlich als psychische Störung. Im Kontext der 
Entwicklungspsychologie kann die Perversion eine Folge davon sein, dass der 
Ödipuskomplex nicht komplett durchlaufen wurde. Zur Überwindung des Ödi-
puskomplexes muss das Kind mehrere Stadien durchlaufen:

	y Das Kind erlebt die Mutter zunächst als allmächtig, bis es erkennt, dass der 
Mutter etwas fehlt. Es identifiziert sich als Objekt des Begehrens der Mutter, 
als ob es den Mangel der Mutter füllen könnte. Es versucht, das zu sein, was 



176

der Mutter fehlt, den Mangel der Mutter zu füllen. In den Worten der Psycho-
analyse Freuds und Lacans hat die Mutter den Phallus, welcher symbolisch 
für die Macht steht, nicht. Somit wird aus Φ, dem Zeichen für den Phallus, -φ, 
der Signifikant des Mangels.

	y Das Kind erkennt, dass es den Mangel der Mutter nicht füllen kann. Es kann 
nicht Phallus der Mutter sein. Es wendet sich dem Vater zu, der von der Mut-
ter begehrt wird. Möglicherweise ist er im Besitz des Phallus?

	y Das Kind erkennt, dass auch der Vater den Phallus nicht besitzt und dem 
Mangel unterliegt.

	y Und schließlich anerkennt es, dass es auch selbst dem Mangel unterliegt und 
unterwirft sich der symbolischen Ordnung (Fainsilber, 2011, S. 118).

Aspekte der väterlichen Geschichte: Die misslungene Hinwendung 
zum Vater

Kann es sein, dass Herr J. den Ödipuskomplex nicht vollständig durchlaufen hat? 
Hat er den dritten Schritt, die Hinwendung zum Vater, die père-version, mögli-
cherweise nicht vollzogen? Noch immer ist er mit seiner Mutter, Jahns Großmut-
ter, in einer engen Verbindung verstrickt. Einerseits benötigt er Geld von ihr. Sie 
ist reich und kommt für die Anwalts- und Gerichtskosten auf, die durch Herrn J.’s 
Kampf um die Obhut für Jahn entstehen. Wie Frau J. vermutet, ist es vor allem die 
Großmutter, die Jahn für sich beansprucht und auch Herr J. selbst hat eine leid-
volle Geschichte. Herrn J.’s Mutter hat Herrn J. aus dem Herkunftsland des Vaters, 
wo die Familie gelebt hatte, entführt und den Kontakt von Herrn J. zu seinem Va-
ter unterbunden. Herr J. ist bei seiner Großmutter, der Urgroßmutter von Jahn, 
aufgewachsen, während die Mutter von Herrn  J. aus beruflichen Gründen im 
Ausland gelebt hatte. Bis heute sei, wie Frau J. berichtet, das Verhältnis zwischen 
Herrn J. und seiner Mutter angespannt. Sie sei es gewesen, die sich während der 
Zeit ihres Zusammenlebens um eine gute Beziehung zu Jahns Großmutter be-
müht habe.

Die immense Anzahl von Frauen, die Herr J. auf seinem Computer wie auch 
in der Realität „sammelt“, könnte bedeuten, dass jede einzelne Frau nicht zählt. 
Die Einzige, die zählt, ist die Mutter! Herr J. hat auch Frau J. zur Mutter gemacht 
und bleibt mit ihr durch den Kampf um das Kind verstrickt.

In der folgenden Sitzung will ich Frau J. diese weniger dramatische Interpre-
tation der Verhaltensstörung des Vaters vorschlagen, und zwar, dass es sich um 
einen Mann handle, der sich von der eigenen Mutter nicht abgelöst habe, und 
nicht um eine Störung, die angeboren oder gar erblich sei. Jedoch kommt mir 
die Mutter zuvor und erzählt, dass Jahn jetzt im eigenen Bett schlafe! Das sei 
sehr einfach gegangen. Ich bringe nichtsdestotrotz meine Neuinterpretation ein, 
wofür sich Frau J. jedoch nicht sonderlich interessiert. Daher vermute ich, allein, 



177

dass die Mutter ihre heftigen Fantasien über Herrn J. in der letzten Sitzung zur 
Sprache gebracht hat, hat Jahn den Ablösungsschritt ermöglicht, sodass er im 
eigenen Bett schlafen kann.

Ein weiterer (Fort-)Schritt ist erfolgt: A., meine Nachfolgerin an der Bera-
tungs- und Therapiestelle, wo ich Jahn und Frau J. begleitet habe, und ich hatten 
mit Frau J. und Jahn eine gemeinsame Sitzung für die Fallübergabe. Frau J. hat 
A. erneut die Geschichte der Trennung von ihrem Sohn erzählt. Dieses Mal hat 
mich die Erzählung auch emotional erreicht und berührt.

4	 Fotografie als Analogie für psychische Prozesse: 
Identifizierung – Introjektion – Inkorporation

Wenn das Spiel von Jahn mehrfach determiniert ist, durch Traumata über vier 
Generationen hinweg, wie geschieht die Übertragung? Als Analogie soll uns die 
Kulturtechnik der Fotografie dienen.

Serge Tisseron bezeichnet den Fotoapparat als Prothese des Menschen. „Er 
ist, wie wir sehen werden, das wirksamste Instrument, das der Mensch für sich 
erschaffen hat, denn er stellt die unmittelbare Verlängerung seines psychischen 
Erlebens dar“ (2022, S. 10; Übersetzung D. A.). Die Fotografie, insbesondere die 
analoge Fotografie, ist ein komplexer Vorgang. Er besteht 1. aus der Wahl des 
Motivs und eines bestimmten Ausschnitts, 2. wird der Auslöser betätigt. Die 
Aufnahme landet in einem schwarzen Kasten und ist dem Auge des Betrachters 
noch entzogen. Wie es damit weitergeht, ist ungewiss. Nicht immer, aber häufig, 
wird 3. der Film entwickelt und 4. ein Abzug erstellt, der auf vielerlei Arten be-
arbeitet wird. Die Fotografien werden meist, aber nicht immer, beim Fotohändler 
abgeholt. Ein Teil der Aufnahmen wird schließlich betrachtet. Einige landen in 
einem Fotoalbum und werden vielleicht im Freundes- und Bekanntenkreis oder 
sogar in einem größeren Kreis herumgezeigt. Nicht wenige Aufnahmen landen 
im Müll. Manche Bilder bleiben vor den Augen der Anderen verborgen. So ein 
Bild kann von einer folgenden Generation wieder entdeckt werden, Fragen auf-
werfen und weitere Denkprozesse auslösen.

Tisseron behandelt nicht nur das Bild an sich, sondern auch die Praxis des 
Fotografierens. August Sander beschrieb die Fotografie mit den drei Begriffen 
Sehen, Beobachten, Denken (1927/2021). Der Fotograf und sein Apparat bilden 
eine Einheit. Sie sind durch die Operationen, die die Entstehung eines Bildes be-
gleiten, voneinander abhängig. Die Fotografie als Kulturtechnik, das bedeutet zu-
nächst 75 Milliarden Klicks pro Jahr – und diese Zahl stammt aus der Zeit der 
analogen Fotografie und hat sich im Zeitalter der digitalen Fotografie und der 
Smartphones vervielfacht –, sie produziert so viele Bilder, wie sie die Gesamtheit 
der Menschen unmöglich betrachten kann. Ist diese Massenproduktion damit 
nutzlos? Mitnichten! Der Vorgang des Fotografierens repräsentiert, wie Tisseron 



178

postuliert, die Wahrnehmung und die Denkarbeit des Menschen. In diesem Sinn 
dient die Fotografie dem Menschen als Prothese.

Es leuchtet ein, dass das eingehende Betrachten einer Fotografie mit einem 
Verarbeitungs- bzw. Denkprozess einhergeht, jedoch gilt auch das Gegenteil: 
Touristen halten bei Aussichtspunkten an, um zu knipsen. Es ist das Gegenteil 
des Betrachtens, es handelt sich um eine Geste, einen Versuch, sich die Welt 
anzueignen. Im Gegensatz zu Bildern in Museen oder im Fernsehen, die nicht 
berührt werden können und die einem stets entgleiten, können Fotos geknipst, 
mitgenommen, manipuliert und gezeigt werden. Am häufigsten werden die 
Fotos von der Person angeschaut, die sie gemacht hat. Zum ersten Mal in der 
Geschichte der Bilder wird der Fabrikant auch zum wichtigsten Betrachter der 
Bilder. Gleichzeitig müssen die Fotos nicht unbedingt angeschaut werden. Allein 
der Akt des Fotografierens hebt den Moment und die Person, die fotografiert, 
aus einem Ereignis hervor (Tisseron, 2022, S. 10–14). „Das Fotografieren mit all 
seinen Operationen, den Apparat vor sich halten, den Ausschnitt wählen, ab-
drücken, ermöglicht es dem Menschen, dem zu entkommen, was ihm im Leben 
unerträglich erscheint“ (Tisseron, 2022, S. 15; Übersetzung D. A.). Tisseron spielt 
vermutlich auf das Ausgeliefertsein, die Hilflosigkeit des Menschen an und damit 
auch auf das ursprüngliche Trauma, das mit der Verfasstheit des Menschen als 
Sprechwesen zu tun hat. Der Akt beinhaltet Hoffnung und Angst zugleich. Wird 
die Aufnahme gelingen? Das Fotografieren und die anschließenden Operationen 
sind eine Möglichkeit, um mit sich und der Welt in Kontakt zu treten.

Zwei Fallen lauern bei der Deutung einer Fotografie. Die eine besteht darin, sie 
als Abbild der Realität zu betrachten. Diese Falle ist weitgehend überholt. Kaum 
jemand kann sich mehr der Erkenntnis entziehen, dass das objektive Abbild nicht 
existiert, obwohl es durch das Objektiv des Apparates hindurch aufgenommen 
wurde. Die andere besteht darin, die Fotografie als Ansammlung von Zeichen zu 
verstehen, die in ihrer Gesamtheit einen Sinn ergeben. Damit wird ihr per se ein 
symbolischer Gehalt zugesprochen. Z. B. Jean Arrouye (1983; zit. n. Tisseron, 2022; 
ohne Literaturangabe) plädierte jedoch dafür, dass aufgrund einer Fotografie ein 
versteckter symbolischer Gehalt entschlüsselt werden könne (Tisseron, 2022, S. 20).

Tisseron schlägt eine dritte Perspektive vor. Für ihn dient die Fotografie dazu, 
sich die Welt psychisch zu assimilieren, bevor sie in ein Ensemble symbolischer Be-
deutungen verwandelt werden kann. Der Mensch wird zunehmend mit visuellen 
und akustischen Eindrücken konfrontiert und die Zeit fehlt, diese zu verdauen.

Ähnliches gilt für das Trauma: Wenn das Trauma darin besteht, dass ein Er-
eignis psychisch nicht verarbeitet, nicht verdaut werden kann, wenn es der Sym-
bolisierung entzogen ist, so ist die Fotografie eine Form, um gegen das Trauma 
anzugehen, einerseits durch die Bilder, die in der Blackbox aufgehoben sind und 
Denkprozesse wieder anstoßen können, und andererseits durch die Praxis selbst, 
die eine Analogie zu den psychischen Verarbeitungsprozessen darstellt.



179

Wie arbeitet die Psyche? Sie bildet, ausgehend von sensorischen, motorischen 
und emotionalen Eindrücken, psychische Äquivalente. Dies ist der Beginn der 
Arbeit der Introjektion. Um etwas zu introjizieren, müssen wir uns ein Ereignis – 
zumindest teilweise – aneignen. Dazu wird die Erfahrung in ihre Einzelteile zer-
legt und neu zusammengesetzt. Dann müssen wir uns damit vertraut machen; 
und schließlich müssen wir ihr im Ensemble der psychischen Eindrücke, die 
sich bereits angesammelt haben, einen Platz einräumen, mit allen Konsequen-
zen. Diese Arbeit geschieht zum großen Teil unbemerkt respektive unbewusst. 
Spuren der neuen Erfahrung werden mit den Spuren vergangener Erfahrungen 
verknüpft. Die Introjektion verläuft auf drei Gleisen, dem sensorisch-affektiv-
motorischen, dem imaginären und dem sprachlichen. Wenn die Introjektion 
misslingt, kommt es zum Einschluss einer Zwischenstufe im Prozess der Intro-
jektion, in einer Art psychischem Vakuum, voller leidvoller Erfahrungen mit 
dem dazugehörigen unbewussten Wiederhall. Der Eindruck (oder der Abdruck) 
landet in der psychischen Blackbox (Tisseron, 2022, S. 17–21). Tisseron präzi-
siert: Obwohl in diesem Einschluss leidvolle Erfahrungen konserviert werden, 
gilt nach wie vor die Logik der psychischen Assimilation, d. h., die Blackbox be-
inhaltet, wie die Wiederholung, stets die Möglichkeit, dass das Geheimnis eines 
Tages aus der Blackbox heraustreten und der Prozess der Assimilation vervoll-
ständigt werden kann.

Jedes Subjekt, das durch ein Ereignis erschüttert wird, steht vor der Heraus-
forderung, dass es die neuen Erfahrungen, seien sie von der Ordnung des Frem-
den, des Schönen, des Schrecklichen, oder rufen einfach eine Resonanz hervor, 
ob bewusst oder unbewusst, ins Ich introjizieren muss. Die Bilder, die die Foto-
grafie produziert, sind Teil dieses Prozesses. Durch ihre Praxis ist die Fotografie 
sowohl auf dem sensorisch-affektiv-motorischen als auch auf dem imaginären 
und dem symbolischen Pfad am Vorgang der Introjektion beteiligt. Sensorik und 
Motorik sind beteiligt, indem mit dem Apparat hantiert wird, die Affekte leiten 
die Auswahl des Motivs, die Imagination stellt sich das Bild vor und die verbale 
Symbolisierung entspricht der Erzählung zum Bild.

Tisseron vertritt die Auffassung, dass sich der Prozess der Assimilation neuer 
Erfahrungen in die Psyche auf all diesen Ebenen abspielt, in der Ordnung der Emo-
tionen und der leidvollen Gefühle sowie auf der Ebene der Senso-Motorik und den 
damit verbundenen Handlungen, zu denen wir uns gedrängt fühlen und die wir 
nur teilweise oder unvollständig ausführen. Diese Aspekte der Symbolisierung sind 
nicht weniger bedeutsam als der verbale Aspekt (Tisseron, 2022, S. 26 f.).

Tisseron (1940/1967b, S. 12 f.) stellt den Vorgang des Fotografierens dem von 
Freud beschriebenen Fort – Da – Spiel gegenüber. Während es beim Kind darum 
geht, mit der steten Wiederholung des Spiels gegen das Vergessen des realen Ob-
jekts anzugehen, solange, bis es den Schmerz, wenn die reale Mutter nicht verfüg-
bar ist, überwunden hat, bzw. bis es damit leben kann, geht es bei der Fotografie 



180

nicht nur um das Verschwinden und Wiederauftauchen der Objekte, sondern 
auch darum, den psychischen Prozess, den das Kleinkind durchlaufen hat, zu 
wiederholen, nämlich von der Wahrnehmung bis zur Repräsentation: der Inkor-
poration der Eindrücke, der Identifizierung mit Bildern und der Introjektion des 
Erlebens in den psychischen Apparat (ebd., S. 83–85).

Hier lässt sich die Brücke zum Kinderspiel schlagen, zu dem das Kind sich 
gedrängt, ja getrieben fühlt und das zu einer gelingenden Assimilation führen 
kann, wenn die Worte vom Anderen her kommen.

Die verbale Symbolisierung vervollständigt den Prozess der Introjektion. 
Dabei entspricht das Sprechen über das Bild, das den gesamten Entstehungs-
prozess durchlaufen hat und einem Betrachter gezeigt wird, dem Sprechen über 
die Bedeutung des Spiels. Das Sprechen ermöglicht, dass die Bedeutung aus der 
Blackbox heraustritt und in die Psyche integriert werden kann. In der Eltern-
Kind-Psychotherapie geschieht dies bei beiden Subjekten, die (noch) nicht ganz 
voneinander getrennt sind. Das Kind agiert und hört mit dem Ohr des Unbe-
wussten, das vom Unbewussten der Bezugsperson/Mutter affiziert ist, und die 
Mutter/der Vater ist Betrachter*in der kindlichen Inszenierung, hört die Deu-
tung und spricht weiter auf einem anderen Gleis. Das Kind wendet sich mög-
licherweise einem anderen, subjektivierten Spiel zu, beispielsweise einem Spiel, 
das sein subjektives Geburtserleben reinszeniert.

5	 Nachlese zum Fall

Die Mutter erzählt, dass sie am 19. August die Erinnerungen eingeholt haben. 
Am 19. August vor vier Jahren sei sie mit ihrem älteren Sohn in der Schweiz an-
gekommen. Am 19. August vor zwei Jahren habe sie Jahn im begleiteten Besuchs-
treff begegnen können. Sie habe die Bilder gesehen.

DA: „Die Bilder gesehen?“
Mutter „Ja, Google zeigt die Bilder…“

Die den psychischen Prozessen analogen Prozesse der analogen Fotografie kön-
nen vermutlich auch anhand der digitalen Fotografie durchdekliniert werden. 
Vielleicht ergeben sich daraus veränderte Wirkungen auf psychische Prozesse. 
Eine Neuerung, die die digitale Fotografie einführt, stellen die Nachrichten von 
Google auf dem Handy dar, die uns täglich vorschlagen: „Sieh dir an, wo du heute 
vor ein, zwei, drei… Jahren warst.“ Und so greifen sie in unsere Erinnerungen 
ein – so wie es der Mutter von Jahn am 19. August ergangen ist.

Bei der transgenerationellen Weitergabe, z. B. von Familiengeheimnissen 
und Traumata, nimmt das Kind über sensorisch-affektiv-motorische Kanäle 
wie Mimik, Gestik, Änderungen des Herzschlags, der Atmung etc. bei der ihr 



181

nahestehenden Person unbewusst etwas wahr, das die aktuelle Situation über-
steigt, etwas sickert durch, prallt ab und ändert die Richtung, Querschläger also, 
z. B. wenn ein Film geschaut, ein Buch betrachtet wird, ein Wort fällt, das beim 
Erwachsenen das Trauma berührt. Das Kind nimmt diese feinen Reaktionen 
beim Gegenüber wahr, kann jedoch den Inhalt des Traumas nicht erraten. Es 
verbindet das Trauma mit anderen Bildern, Bedeutungen, die es nicht zu integ-
rieren vermag.

6	 Identifizierung mit einem einzelnen Zug: 
Sprache – Signifikantenkette – Subjektwerdung

Im Kontext des Spiegelstadiums weist Lacan darauf hin, dass die Identifizierung 
mit dem Spiegelbild keine duale Angelegenheit ist und hebt die Bedeutung des 
Anderen hervor, dem das kleine Kind vor dem Spiegel den Blick zuwendet, und 
der zu ihm spricht. Lacan nimmt Bezug auf Freud:

„Freud hält inne in seinem Text, um uns ausdrücklich zu sagen, dass bei den beiden 
ersten Identifizierungsmodi, die grundlegend sind, die Identifizierung stets über einen 
einzigen Zug* erfolgt. … dies konvergiert mit einem Grundbegriff, den wir gut ken-
nen, dem des Signifikanten. Damit wird nicht behauptet, dieser einzige Zug* sei des-
halb als Signifikant gegeben. Überhaupt nicht. Es ist ziemlich wahrscheinlich, wenn 
wir von der Dialektik ausgehen, die ich vor Ihnen zu skizzieren versuche, dass es mög-
licherweise ein Zeichen ist. Um zu behaupten, es sei ein Signifikant, bräuchte es mehr. 
Letztlich muss dafür eine signifikante Batterie in Gebrauch sein oder damit in Bezie-
hung stehen. Vielmehr wird durch dieses Ein einziger Zug* der punktuelle Charakter 
der eigentümlichen Bezugnahme auf den Anderen in der narzisstischen Beziehung 
definiert“ (Lacan, 2015a, S. 433 f.).

Somit könnte der Identifizierung mit einem einzigen Zug die Introjektion dieses 
einzigen Zuges in die Signifikantenkette folgen.

Der Unterschied zwischen Freud und Lacan hinsichtlich dieses Begriffs liegt 
in ihrer Interpretation und Anwendung. Freud beschreibt die Identifizierung mit 
einem einzigen Zug als die Übernahme eines Merkmals des verlorenen Liebesob-
jektes, was Teil der ödipalen Identifizierung ist (Freud, 1940/1967a, S. 117). Lacan 
hingegen erweitert diesen Begriff zum einzelnen Zug (trait unaire) und verbindet 
ihn mit der primären Identifizierung, die eine fundamentale Markierung im Sub-
jekt darstellt. Diese Markierung ist entscheidend für die Wiederholung und das 
Genießen im psychoanalytischen Sinne. Sie wird unter Umständen wiederholt, bis 
sie subjektiviert und an die Signifikantenkette angeheftet werden kann.

Sinnbild für den einzelnen Zug ist der Eigenname. Seine einzige Funktion be-
steht darin, dass er sich als Zeichen von anderen Zeichen unterscheidet, was auch 



182

für alle anderen Zeichen gilt. Sie fungieren wie Objekte (Lacan, 1961/62, S. 41). 
Somit ist das Zeichen, bevor es mit Bedeutung versehen wird, ans Reale geheftet 
und die Sprache ist selbstreferenziell (ebd., S. 45). Die Sprache an sich dient kei-
nem utilitaristischen Zweck. Wir müssen sie als etwas betrachten, das außerhalb 
des Bewusstseins eines Subjekts funktioniert bzw. wirkt, und einer eigenen Struktur 
unterliegt (Lacan, 1961/62, S. 42). Die Sprache des werdenden Subjekts strukturiert 
sich ausgehend von einer Identifizierung mit einer ersten Markierung und deren 
Abwandlung, einem Laut, wodurch eine erste Manipulation eines Objektes von-
stattengeht, und schließlich entsteht ein Signifikant, in dem Sinne, dass das Subjekt 
auftaucht (Lacan, 1961/62, S. 43). Von hier aus, organisiert sich die Signifikanten-
kette als kreisende Kette für das Subjekt, wobei das erste Zeichen bzw. der einzelne 
Zug, das erste Objekt, urverdrängt ist („ce que nous appelons l’inconscient“; was 
wir das Unbewusste nennen; Übersetzung D. A.; Lacan, 1961/62, S. 46). Die Spra-
che, die sich durch die kulturellen Entwicklungen herausgebildet hat, die bewusste 
Sprache – bewusst im Sinne von Freuds erster Topologie, dem System Unbewuss-
tes, Vorbewusstes, Bewusstes – bildete schon für Freud lediglich eine Schicht, einen 
Film (im doppelten Wortsinn?) an der Oberfläche der Sinnesorgane, diese dünne 
Schicht, die uns lediglich vermittelt, dass wir uns im Register der Realität befinden 
und nicht beispielsweise in einem Traum (Lacan, 1961/62, S. 45).

Ob ein Zeichen zum Signifikanten führt, ob daraus ein „ich denke“ resultiert, 
lässt sich jedoch nur rückwirkend bestimmen (Lacan, 1961/62, S. 47). Im Folgen-
den leitet Lacan die drei Zeiten mithilfe der mathematischen Logik her (Lacan, 
1961/62, S. 19–22). Ich begnüge mich damit, auf die verschiedenen Zeiten im 
Prozess der Fotografie zu verweisen.

7	 Fallvignette „Louise“

Um das Thema des einzelnen Zuges zu veranschaulichen, bediene ich mich eines 
Fallbeispiels von Marie-Christine Laznik aus der Arbeit mit einem 5½-jährigen 
Mädchen namens Louise, das eine Störung aus dem Asperger-Spektrum aufweist 
(1992). Laznik bezeichnet das Sprechen von Kindern im von ihr so genannten 
post-autistischen Zustand als nicht auf Kommunikation ausgelegtes Sprechen, 
sondern um „reine Litaneien oder Echolalien: Wortstümpfe, sinnlose Wörter, 
aufgeschnappte Satzteile, Liedfetzen…Etwas in diesem Reden scheint die Eigen-
schaft des Realen zu behalten, aus dem es hervorgeht, offenbar ohne von einer 
Signifikantenkette gekreuzt zu werden, die es ermöglichen würde, dass sich der 
Redestrom in einer Bedeutung schließt“ (Laznik, 1992, S. 3). Dazu wäre ein An-
derer erforderlich, der die Rede entgegennimmt und bezeugt, dass sie für ihn 
eine Botschaft enthält. Im Zuge der Aufarbeitung dieser „Panne“ (Laznik, 1992, 
S. 4), des Misslingens in der Entwicklung des kleinen Mädchens zum für den 
Anderen bedeutungsvollen Sprechen, bringt Laznik etwas über die Vorgänge in 



183

Erfahrung, die wir gewöhnlich gar nicht wahrnehmen. „Warum bleibt die Rede 
im Realen …? Warum finden wir hier nicht die Dialektik von Bitten [Anspruch] 
und Begehren?“ (Laznik, 1992, S. 4). Dank einer vorangegangenen Arbeit mit 
Mutter und Kind konnte bei Louise eine autistische Entwicklung vermieden wer-
den, sodass sie gelernt hat, zu laufen und über einige Wortfetzen verfügt. Jedoch 
ist sie noch nicht trocken und verliert häufig das Gleichgewicht, sackt zusammen 
wie eine Puppe aus Wachs, ständig rinnt ihr Speichel von den Mundwinkeln, 
die offenbar keine Grenze bilden. Laznik erkennt in ihrer Rede u. a. Kinderlied-
chen und Satzteile über Pipi und Kackamachen. Louise findet im Sprechzimmer 
einen Plastikwolf (französisch: loup). „Ich bin Lou, der kleine loup der Steppen“, 
sagt sie. Es ist der Anfang einer Kindergeschichte, die sie häufig von einer Platte 
hört. Lou ist der Kosename, mit dem ihre Mutter sie ruft. In ähnlicher Weise 
gelingt es Laznik mithilfe der Eltern, weitere Satzfetzen von Louise Liedern und 
Geschichten zuzuordnen. Obwohl Louise häufig bei Gesprächen zwischen der 
Psychoanalytikerin und den Eltern völlig unbeteiligt wirkt, horcht sie auf, wenn 
Markierungen aufgrund der Detektivarbeit der Psychoanalytikerin und der El-
tern die Qualität von Signifikanten angenommen haben, und trägt etwas zu den 
Gesprächen bei. Es lassen sich immer mehr Zusammenhänge mit Menschen, Er-
lebnissen und Geschichten herausschälen. „… nun aber gibt sie zwei Töne von 
sich, die ich zwar nicht verstehe, die mir aber artikuliert scheinen. Ich wiederhole 
sie fragend, worauf die Mutter hell auflacht. Handelt es sich um einen Liedfetzen 
aus ihrer Herkunftssprache? Louises Mutter ist Peruanerin; sie kam als junges 
Mädchen nach Paris, wo sie studiert hat, und spricht perfekt Französisch. Aber 
Spanisch ist es nicht, das hätte ich verstanden. Es ist ein Liedchen in Quetchua3, 
von einer Großmutter überliefert. Die Mutter beginnt das Lied zu trällern, und 
siehe da, die Kleine singt mit und lächelt die Mutter an.“4 Diese Affektion, die Be-
setzung ihrer Tochter, die die Eltern erfasst, wenn es ihnen gelingt, das Kind zu 
hören, und seinen Botschaften Bedeutung zu verleihen, ist ebenso wichtig für den 
Prozess, wie das Entschlüsseln der rätselhaften Botschaften an sich.

Die Mutter schenkt ihrer Tochter nach der Episode mit dem Quetchua-Lied 
ein Goldkettchen, welches Louise mit dem Quetchua-Wort benennt. Aus dem 
Kleinkind ist ein kleines Mädchen geworden, das immer mehr spricht und nicht 
mehr sabbert und nicht mehr einnässt (ebd., S. 7). „Die aus dem Realen fliessen-
de Rede hat dem Kind etwas von einer Signifikantenkette erschlossen.“ (Lacan, 
1961/62, zit. n.  Laznik, 1992, S. 9). Laznik betont, wie wichtig es ist, dass die 
Zeichen auf das Gehör eines anderen treffen, bei dem sie einen Augenblick der 
Verblüffung und Erleuchtung hervorrufen. Sie bezeichnet es in Anlehnung an 

3	 Quetchua ist eine Sprache, die von indigenen Völkern in Peru u. a. Ländern der Region ge-
sprochen wird. Es existieren verschiedene Dialekte davon.

4	 Hier die Übersetzung des Liedes: „Eine Mama geht zum Brunnen, was will sie dort holen? 
Eine Tochter will sie holen. Wie soll die Tochter heißen? Louise soll sie heißen. Was wird 
man ihr schenken? Eine kostbare Kette wird man ihr schenken.“



184

Gabriel Balbos’ hinhörend sehen (écouter-voir) als sehendes Hören (écoute qui 
regarde)5.

„Das sehende Hören lässt das infans wenigstens im Blick des grossen Andern als be-
gehrt, phallisiert, libidinös besetzt erscheinen. Meines Erachtens ist dies eine der un-
abdingbaren Voraussetzungen für das Ingangbringen eines Triebgeschehens, in dem 
das Subjekt ins Feld des Anderen eintritt …“ (Laznik, 1992, S. 10).

Laznik weist auf die doppelte Funktion der Mutter hin: Einerseits nimmt sie die 
Botschaft vom Kind entgegen, auch wenn die Bedeutung noch in der Schwe-
be bleibt. Das Kind wird von ihr gehört und sie stützt damit die symbolische 
Funktion. Andererseits muss sie sich vom „Funktionieren der Funktion“ (Laznik, 
1992, S. 11) überwältigen lassen. Diese Position ist eine widersprüchliche: Einer-
seits übersetzt sie das Geschrei und die Töne des Kindes, andererseits „schickt 
sie fortwährend ihren eigenen Wunsch durch die Engpässe des Signifikanten, die 
zugleich dazu da sind, das Kind von ihr zu trennen“ (Laznik, 1992, S. 11). Somit 
vermischen und entmischen sich die Triebgeschehen bei Mutter und Kind. Beim 
Kind wird vom Anderen her etwas eingeschrieben, was es zunächst entgegen-
nimmt und womit es sich erst nachträglich identifiziert über das Vehikel der vom 
Anderen empfundenen Lust.

Laznik weist abschließend darauf hin, dass die Einfälle von Louise, die Ge-
schichten, auf die ihre zunächst unverständlichen Fragmente verweisen (und die 
hier nicht alle aufgeführt werden können), mit Ausnahme der ersten Anspielung 
(loup – lou) allesamt auf die familiäre Herkunft hinweisen. Dies führt sie zu der 
Annahme, dass die Mutter bereits Trägerin der väterlichen Metapher ist. „Und 
wird jener ursprüngliche Andere, in den sie sich, bezogen auf ihren Platz als Mut-
ter, aufspaltet, im Nachhinein Vater heissen?“ (Laznik, 1992, S. 12)

Mit Lacan verbinden wir den einzigen/einzelnen Zug mit den in Zusammen-
hang mit der Fotografie behandelten unterschiedlichen Formen der Identifizierung:

„Die erste Form der Identifizierung, auf die man sich mit solcher Leichtigkeit, mit sol-
chem Psittakismus [Papageiengeplapper] bezieht, ist die Identifizierung, die, wie man 
uns sagt, inkorporiert, oder auch – was der Ungenauigkeit der ersten Formel noch eine 
Verwirrung hinzufügt  – introjiziert. Beziehungsweise wenn man von Inkorporation 
spricht, dann deshalb, weil auf der Ebene des Körpers etwas geschehen muss. Ich weiß 
nicht, ob ich es dieses Jahr schaffen werde, die Dinge weit genug zu treiben – ich hoffe 
es dennoch, wir haben noch Zeit, um von dort aus, wo wir begonnen haben, zurückzu-
kehren –, um dieser Einverleibung der ersten Identifizierung ihre volle Bedeutung und 
ihren wahren Sinn zu geben“ (Lacan, 2015b, S. 108, Staferla; Übersetzung D. A.).

5	 Man beachte die doppelte Bedeutung von „regarder“ schauen und „ça ne me regarde pas“ 
das geht mich nichts an.



185

Und hierauf folgt ein Hinweis auf den Vater bzw. die Vaterfunktion. Die Identi-
fikation des Subjekts ist der einzige Zug, den das Subjekt, das zählt (im doppelten 
Sinn) in die Welt setzt. Oder: der das Subjekt in die Welt setzt?

8	 Kettensäge – Signifikantenkette – Goldkette: 
Querschläger im Text? Noch eine Nachlese

Zufällig durchzieht die Kette in unterschiedlichen Formen den Text und spinnt 
einen zweiten roten Faden, der sich eingeschlichen hat. Es lässt sich dazu sagen, 
dass die Kettensäge, die Frau J. ins Spiel bringt, wenn sie ihre Perspektive auf die 
Verhaltensstörung von Jahns Vater erläutert, auf Englisch, und damit in Jahns 
Muttersprache, chainsaw heißt, wo das Sehen anklingt und wiederum auf Laz-
niks sehendes Hören (écoute qui regarde) verweist. Geht das Gehörte Jahn etwas 
an (ça ne me regarde pas – es geht mich nichts an; regarder – anschauen; vgl. 
Fußnote 4)? Sind es diese Wörter, die Eingang in die Signifikantenkette finden, 
und Jahn, trotz der verstörenden Bilder, ermöglichen, getrennt von der Mutter 
zu schlafen? Kann die Trennung erfolgen, nachdem die Mutter durch das Aus-
sprechen dieser Signifikanten weniger besetzt ist von den grausamen Bildern? 
Jahn spielt in der 17. Stunde mit der Episode des Kettensägen-Mörders, er ist jetzt 
45 Monate alt, mit Autos und nicht mit der Eisenbahn. Er spricht dabei Franzö-
sisch, seiner Vater-Sprache. Wie sein Vater interessiert er sich für Autos. Trotz der 
hochstrittigen Eltern gelingt Jahn der Wechsel zwischen den Eltern meist gut. Er 
hat zu beiden Eltern eine gute Beziehung.

Auch im Fallbeispiel „Louise“ stoßen wir auf eine Kette, eine Goldkette, die 
einen Entwicklungsschritt der kleinen Patientin anzeigt, mit deren Hilfe sie den 
Anschluss an die Signifikantenkette findet und aus dem „Papageiengeplapper“ 
ihre sie subjektivierenden Signifikanten spielerisch herausfischt (vgl. Fußnote 5).

Mit diesen spekulativen Assoziationen sollte zu guter Letzt vorgeführt wer-
den, wie das Spiel der Signifikanten, losgelöst von den Bedeutungen, seine Wir-
kung im Sprechen, respektive Schreiben, entfalten kann.

Literatur

Ambass, D. (2017). Der Babys sprechende Hände und Körper: Ein Sprechen im Realen? RISS – Zeit-
schrift für Psychoanalyse (Freud – Lacan), 86(2), 58–66.

Ambass, D. (2024). … Bild ist ein Bild ist ein Bild ist ein … Repräsentationsstufen der kindlichen 
Entwicklung und ihre Darstellung in Bildern. In T. Wolfgarten, & M. Trompeta (Hrsg.), Bild und 
Erziehungswissenschaft (S. 346–372). Weinheim: Beltz Juventa.

Dolto, F. (1987). Das unbewusste Bild des Körpers. Weinheim & Berlin: Quadriga.
Dolto, F. (1997). Kinder stark machen: Die ersten Lebensjahre. Weinheim: Beltz.
Fainsilber, L. (2011). La version vers le père. In La fonction du père et ses suppléances (S. 115–148). 

Paris: De Boeck Supérieur.



186

Freud, S. (1905/1999). Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In Gesammelte Werke (Bd. V, S. 27–
145). Frankfurt am Main: S. Fischer.

Freud, S. (1915/1999). Triebe und Triebschicksale. In Gesammelte Werke (Bd. X, S. 210–232). Frank-
furt am Main: S. Fischer.

Freud, S. (1921/1999). Massenpsychologie und Ich-Analyse. In Gesammelte Werke (Bd. XIII, S. 71–
161). Frankfurt am Main: S. Fischer.

Freud, S. (1920/1999). Jenseits des Lustprinzips. In Gesammelte Werke (Bd. XIII, S. 1–69). Frankfurt 
am Main: S. Fischer.

Lacan, J. (1949/1991). Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psychoanaly-
tischen Erfahrung erscheint. In Schriften I (S. 61–70). Weinheim & Berlin: Quadriga.

Lacan, J. (1964/1978). Das Seminar, Buch XI: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Olten & Frei-
burg i. Br.: Walter.

Lacan, J. (1966/1991). Die Position des Unbewussten. In Schriften II (S. 205–230). Weinheim & Berlin: 
Quadriga.

Lacan, J. (2015/1960–1961). Das Seminar, Buch VIII: Die Übertragung. Wien: Passagen.
Lacan, J. (2015b/1961–1962). Le Séminaire IX: L’identification. Abgerufen am 14.09.2025 von http://

staferla.free.fr/S9/S9.htm
Langnickel, R., & Ambass, D. (2020). Das Kinderspiel im Licht der strukturalen Psychoanalyse. Kin-

der- und Jugendlichen-Psychotherapie. Zeitschrift für Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, 51(3), 
355–385.

Laznik-Penot, M.-C. (1992). Die Verblüffung des mütterlichen Andern. RISS – Zeitschrift für Psycho-
analyse, 7(20), 3–15.

Marinopoulos, S. (2012). Jouer pour grandir. Abgerufen am 20.08.2019 von http://www.yapaka.be/
sites/yapaka.be/files/publication/60-jouer-marinopoulos-web.pdf

Nasio, J.-D. (2011). Mein Körper und seine Bilder. Wien & Berlin: Turia + Kant.
Stadtbibliothek Weberbach & Stadtarchiv Trier. (2021, November). August Sander in Trier: Eintau-

chen in die Foto-Welt. Online-Ressource. Abgerufen am 27.02.2025 von https://www.stadtbiblio-
thek-weberbach.de/aktuelles/objekt-des-monats/broker.jsp?uMen=62142d95-6098-e615-296c-
a50146a43ca0&uCon=7955c604-48cb-c717-6379-db4b7bb36f87&uTem=63f7089a-29fc-6c31-
e777-d8b132ead2aa

Tisseron, S. (1996/2022). Le mystère de la chambre claire: Photographie et inconscient. Paris: Flam-
marion.

http://staferla.free.fr/S9/S9.htm
http://staferla.free.fr/S9/S9.htm
http://www.yapaka.be/sites/yapaka.be/files/publication/60-jouer-marinopoulos-web.pdf
http://www.yapaka.be/sites/yapaka.be/files/publication/60-jouer-marinopoulos-web.pdf
https://www.stadtbibliothek-weberbach.de/aktuelles/objekt-des-monats/broker.jsp?uMen=62142d95-6098-e615-296c-a50146a43ca0&uCon=7955c604-48cb-c717-6379-db4b7bb36f87&uTem=63f7089a-29fc-6c31-e777-d8b132ead2aa
https://www.stadtbibliothek-weberbach.de/aktuelles/objekt-des-monats/broker.jsp?uMen=62142d95-6098-e615-296c-a50146a43ca0&uCon=7955c604-48cb-c717-6379-db4b7bb36f87&uTem=63f7089a-29fc-6c31-e777-d8b132ead2aa
https://www.stadtbibliothek-weberbach.de/aktuelles/objekt-des-monats/broker.jsp?uMen=62142d95-6098-e615-296c-a50146a43ca0&uCon=7955c604-48cb-c717-6379-db4b7bb36f87&uTem=63f7089a-29fc-6c31-e777-d8b132ead2aa
https://www.stadtbibliothek-weberbach.de/aktuelles/objekt-des-monats/broker.jsp?uMen=62142d95-6098-e615-296c-a50146a43ca0&uCon=7955c604-48cb-c717-6379-db4b7bb36f87&uTem=63f7089a-29fc-6c31-e777-d8b132ead2aa


187

Trennung im Spiel?1

Gabriele Häußler

Der Beitrag rahmt Spiel im Kleinkindalter als Weg in die innere Welt: ausgehend von Tren-

nung und Wiederkehr. Sigmund Freuds Garnrollenspiel und W. Ernest Freuds Deutungen 

säumen, Winnicotts „potenzieller Raum“ erklärt die Brücke ‚innen – außen‘; wo Spielen 

nicht möglich ist, gilt es zuerst Spielfähigkeit herzustellen. Es wird gezeigt, dass für Kinder-

psychotherapeut:innen Spiel der Königsweg zum Unbewussten ist.

In Kita-Eingewöhnungen braucht es besondere Feinfühligkeit; Entwicklungsrisiken werden 

aufgegriffen und beispielhaft vorgestellt. Zu viel Angst im Spiel lässt es repetitiv werden 

oder stoppt es. Ziel ist hierbei eine verlässliche, haltende Umgebung und behutsame, ti-

ming-sensible Deutungen – denn Spielen selbst ist Therapie.

1	 Einführung

Ist der Traum mit der freien Assoziation in der Analyse Erwachsener der Königs-
weg zum Unbewussten, so machen in der analytischen und tiefenpsychologisch 
fundierten Psychotherapie Kinder im Spiel auf ihre innere Welt aufmerksam. 
Kinder, und seien sie noch so klein bzw. jung, teilen sich im Spiel mit, und sie 
möchten darin erkannt und mit den darin verborgenen Gefühlen und Affek-
ten verstanden werden. Dabei kann ein Handlungsdialog (Klüwer, 1983) bzw. 
Spieldialog, „indem Affekte (wieder)erlebt und zunehmend mehr reflektiert und 
(re-)integriert werden können“ (Wittenberger, 2016, S. 105), im Sinne eines Zu-
sammenspiels entstehen und genutzt werden. So ersetzt das Spiel beim Kind den 
Ausfall der freien Assoziation und führt es, wie dies bereits Anna Freud (1982) 
beschrieben hat, zum Handeln. Für Antonio Ferro (2009, S. 187) hat das Spiel 
eine Vermittlungsfunktion zwischen Innen- und Außenwelt, zwischen der Welt 
der Fantasie und den Beziehungen zu anderen. Für ihn ist das Spiel also nichts 
anderes als ein Traum (Ferro, 2003).

1	 Überarbeitung des gleichnamigen Vortrags, gehalten am 14.10.2023 während der Tagung 
„Kindliches Spiel“ am 13. und 14. Oktober 2023 an der PH Ludwigsburg.



188

2	 Einige Spielvignetten

Im Folgenden werde ich mich auf sehr junge Kinder beschränken und an einigen 
Vignetten aufzeigen, wie Kleinkinder im Spiel auf ihr inneres Befinden mit all 
den darin verborgenen Gefühlen aufmerksam machen:

Ein kleiner Junge, 1½ Jahre alt, wirft eine kleine Holzspule, die mit einem 
Bindfaden umwickelt ist, über den Rand seines Kinderbettchens. Die Spule ver-
schwindet in dem Bettchen und der Junge sagt: „o-o-o“; er holt die Spule am 
Faden wieder aus dem Bettchen und begrüßt sie mit „da.“ (Freud, S., 1920, S. 13)

Ein anderer Junge, der 19 Monate alt ist, versteckt sich hinter einem Sessel 
und lugt dann freudestrahlend hinter dem Sessel hervor. Später rennt er zur 
Tür und patscht auf diese mit seinen Händchen. Dann flitzt er zu seiner in 
einem anderen Sessel sitzenden Mutter und lässt sich mit einem freudigen „da“ 
in deren Schoß fallen.

Ein 20 Monate altes Mädchen steckt kleine bunte Förmchen in die Öffnung 
eines Steckzylinders und holt sie sogleich wieder heraus. Das Mädchen wieder-
holt dieses Spiel eine ganze Weile.

Ein 26 Monate alter Junge, der etwas entwicklungsverzögert ist, wirft wäh-
rend eines Gesprächs der Kinderpsychotherapeutin mit Mutter und Vater, die 
ihm von der Mutter gereichten Holz- und Plastiktiere schleudernd und mit viel 
Lärm auf den Boden.

Ein sechsjähriger Junge will am Ende seiner Therapiesitzung den Therapie-
raum nicht verlassen. Er findet immer wieder ein anderes Spiel, das ihn noch 
interessieren könnte und verlässt dann schließlich ohne Abschied und ohne die 
Tür zu schließen den Therapieraum. Es ist die letzte Sitzung vor der Sommer-
pause. In der ersten Sitzung nach der Sommerpause kommt der sonst pünktliche 
Junge 12 Minuten zu spät. Der Junge stürmt herein, zielgerade auf die Armbrust 
zu und schießt die restlichen 38 Minuten mit der Armbrust, zunächst gegen die 
Zielscheibe, später gegen die Tür.

Was machen diese Kinder? Diese Kinder spielen. Um deren Spiel zu verste-
hen, möchte ich noch auf einige Einzelheiten hinweisen:

Beim ersten Kind war kurz zuvor die Mutter weggegangen, in die Stadt. Der 
kleine Junge kommentiert das Fortgehen der Mutter, deren Abwesenheit mit „o-
o-o“. Er tritt damit aus der passiven Rolle des verlassenen Kindes in eine aktive 
Rolle, nämlich in ein Spiel. Und in diesem Spiel nimmt der Junge das Wieder-
kommen der Mutter vorweg.

Der andere Junge ist mit seiner Mutter und den Geschwistern für mehrere 
Wochen in einem Erholungsheim gewesen. In der ersten Sitzung des Wieder-
sehens bei seiner Kinderpsychotherapeutin inszeniert er im Spiel, was geschehen 
war und jetzt Sache ist: Er spielt das Fort-Da Spiel. Einige Wochen später, wieder 
nach einer Unterbrechung der psychotherapeutischen Sitzungen, rennt er zur 
Tür, patscht kräftig und ärgerlich wirkend auf die Tür und sagt „weg“. „Ja – ich 



189

war weg, wir haben uns drei Wochen nicht gesehen – das ist ärgerlich“, sagt die 
Kinderpsychotherapeutin. Und sie fügt noch hinzu: „Wenn Du abends ins Bett 
musst und schlafen sollst, bist Du auch weg von Deiner Mama. Und wenn Du 
morgens aufwachst, ist die Mama wieder da.“

Das 20 Monate alte Mädchen wird gerade daran gewöhnt, im eigenen Bett-
chen zu schlafen. In seinem Spiel inszeniert das Mädchen das Wegsein und Wie-
derkommen der Mutter beim morgendlichen Aufwachen. Denn Schlafen hat bei 
Kindern viel mit Abschied/Wegsein und Wiederkommen/Wiedersehen zu tun. 
Vielleicht inszeniert das Mädchen aber auch das Verschwinden des Vaters, der 
drogensüchtig und unzuverlässig ist, und von dem die Mutter sich eigentlich 
trennen möchte, aber diesen Schritt noch nicht bewältigt.

Der 26 Monate alte entwicklungsverzögerte Junge wirft die Spieltiere mit vol-
ler Wucht in dem Moment auf den Boden, als es im Erstgespräch mit Mutter und 
Vater um die symbiotisch-enge Beziehung zur Mutter und den erschwerten Ab-
schied bei der Kita-Eingewöhnung geht.

Der sechsjährige Junge zögert das Sitzungsende hinaus, weil er weiß, dass 
nun eine längere Therapiepause beginnt. Er inszeniert sein Gefühl des Verlassen-
werdens, indem er sich von der Therapeutin nicht verabschiedet, denn Abschied 
bedeutet Schmerz. Dem weicht er aus. Mit dem nicht Schließen der Tür zeigt 
er, dass er sich mit Trennung schwertut. Nach der Sommerpause lässt er dies 
die Therapeutin spüren, indem er sie zunächst warten lässt. Mit Verspätung und 
grußlos stürmt er schließlich in den Therapieraum und schnurstracks zur Arm-
brust, wo er seine Wut über die Ferienpause und den für ihn damit verbundenen 
Verlust entlädt, worauf die Therapeutin kommentiert: „wenn man so lange war-
ten muss, nicht kommen darf, kann einem das schon ganz schön ärgern.“

3	 Sigmund Freuds Enkel und das Garnrollenspiel

Der Junge der ersten Vignette war Ernst Wolfgang Halberstadt, der Sohn von 
Sigmund Freuds ältester Tochter Sophie und deren Ehemann Max Halberstadt 
(Freud, W. E., 2003, S. 32 ff.). Später änderte der Enkel Ernst Wolfgang seinen 
Namen und nannte sich W. Ernest Freud; W. Ernest Freud wurde ein bekannter 
Säuglings- und v. a. Früh’chen-Forscher. In seinem Buch „Remaining in Touch“ 
(Freud, W. E., 2003, S. 29 ff.) trägt er unter anderem einige der Interpretationen 
des „Fort-Da“-Spiels zusammen, beispielsweise die Meinung von Grotstein, dass 
das Kind das Objekt Fadenspule benutzt, um die Mutter zu symbolisieren. Dabei 
denkt er auch über manische Abwehr zur Überbrückung einer räumlichen und 
zeitlichen Kluft nach und er ist der Meinung, dass Freuds Enkel mit dem Zu-
rückholen der Spule die Rückkehr der Mutter antizipiert hat. Hinzu kommt die 
Sprache – durch das „o-o-o“ konnte Ernest Freud die Abwesenheit der Mutter 
benennen und damit auch die Furcht vor deren Abwesenheit besser bewältigen.



190

S. Freud beschrieb auch (1920, S. 12), wie sein Enkel immer wieder kleine 
Gegenstände weit weg von sich schleuderte und dazu „o-o-o“ lautierte, ähnlich 
wie mein oberes Beispiel des 26 Monate alten entwicklungsverzögerten Kindes. 
In einer Fußnote schrieb Freud über seinen Enkel:

„Als eines Tages die Mutter über viele Stunden abwesend gewesen war, wurde sie beim 
Wiederkommen mit der Mitteilung begrüßt: Bebi o-o-o-o!, die zunächst unverständ-
lich blieb. Es ergab sich aber bald, dass das Kind während dieses langen Alleinseins ein 
Mittel gefunden hatte, sich selbst verschwinden zu lassen. Es hatte sein Bild in dem 
fast bis zum Boden reichenden Standspiegel entdeckt und sich dann niedergekauert, 
so daß das Spiegelbild ‚fort‘ war.“ (Freud, 1920, S. 13)

S. Freud (1920, S. 14) berichtet weiter, wie sein Enkel ein Jahr später ein Spiel-
zeug, über das er sich geärgert hatte, immer wieder auf den Boden warf und dabei 
rief: „Geh in K(r)ieg“. Man hatte ihm damals erzählt, dass der Vater im Krieg sei. 
Der Enkel vermisste den Vater aber gar nicht, sondern erweckte den Anschein, 
im Alleinbesitz der Mutter nicht gestört werden zu wollen.

4	 Trennungsspiele – Spiele des Verschwindens und 
Wiederkommens

Was sind das für Spiele, die ich anhand der Fallvignetten aufzuzeigen versucht 
habe? Es ist das Verschwinden und Wiederkommen, das sowohl Freuds Enkel als 
auch meine Patienten dargestellt haben. Solche Spiele sind eine Möglichkeit, mit 
Trennung und Verlust umzugehen, Verlust zu bewältigen.

Trennung und Verlust sind schwerwiegende, die kindliche Seele erschütternde Er-
eignisse. Kinder reagieren auf Trennung mit Angst, Protest, Verzweiflung oder auch 
mit Wut. Dass Angst eine Folge auf die Gefahr des Objektverlusts und Trauer eine 
Reaktion auf den Rückzug vom verlorenen Objekt ist, beschrieb S. Freud in seinem 
Werk „Hemmung, Symptom und Angst“ (1926, S. 197 ff.). Zunächst ist es zumeist 
die Mutter, die dem Kind Sicherheit, Halt und Trost spendet; mit zunehmendem Al-
ter können dies auch andere Personen sein – der Vater, Großeltern, Erzieherinnen 
usw. Über die Bedeutung von Trennung haben viele unserer psychoanalytischen Vä-
ter und Mütter geschrieben – von S. Freud über Melanie Klein, Donald W. Winni-
cott, Margaret Mahler, Daniel Stern und andere. Ich will hier auf die Unterschiede 
nicht näher eingehen, sondern vielmehr die Gemeinsamkeiten betonen. Allen ge-
meinsam ist, dass Trennung Angst erzeugt. Die Reaktion auf diese Angst dürfte je 
nach Lebensalter und Vorerfahrungen unterschiedlich sein: Mal ist es Todesangst, so 
beispielsweise im ersten halben Lebensjahr, mal Trennungs- oder Verlustangst – ab 
der zweiten Hälfte des ersten Lebensjahres. Je jünger die Kinder sind – beispielswei-
se in der ersten Hälfte des 1. Lebensjahres, desto schwerwiegender und todesnäher 



191

sind also Reaktionen auf Trennung und Verlust. Mit zunehmendem Alter wird auf 
Trennung bestenfalls kreativ reagiert – also durch Spiel – oder sie kann sogar in die 
Persönlichkeit integriert werden. Schlechtestenfalls wird Trennung neurotisch oder 
sogar traumatisch verarbeitet. Der britische Kinderarzt und Psychoanalytiker Donald 
Winnicott schreibt zu Freuds Garnrollenspiel:

„In den Besitz des Objekts zu kommen, indem man es an einer Spule heranzieht, ver-
mittelt ein Gefühl des Triumphs; sie erneut wegzuwerfen, drückt die Wut in Verbin-
dung mit der Trennungsangst aus, oder die nie vollständig bewältigte Angst vor dem 
Verlassenwerden. Denn in dem Moment, wo man weiß, dass man lebt, weiß man, dass 
man sterblich ist. Dieses Spiel gibt dem Kind nicht nur ein Gefühl der Sicherheit in 
Bezug auf das Wiederfinden, sondern hilft ihm auch, den Schmerz zu ertragen, der 
durch die Abwesenheit der Mutter oder des Vaters ausgelöst wurde, sowie ein omni-
potentes Machtgefühl, das wichtigste Baby der Welt zu sein und festigt so die ersten 
narzisstischen Grundlagen.“ (Winnicott, 1987/1971, S. 49)

Im Spiel kann also Angst bewältigt werden, Verlust verarbeitet werden. Ein frühes Bei-
spiel des in den 1950er Jahren bekannt gewordenen Schweizer Lehrers, Erziehungs-
beraters und Kinder- und Jugendlichenpsychotherapeuten Hans Zulliger ist das Spiel 
eines 11 Monate alten Mädchens, das eben von der Mutterbrust entwöhnt worden ist, 
also abgestillt wurde. Das Mädchen findet eine Holzkugel, die zum Strümpfeflicken 
eingesetzt war, und führt diese an den Mund, schmatzt daran und lässt sie darauf mit 
einem Seufzer los, sodass die Kugel wegrollt. Zulliger schreibt: „Es schaut ihr mit be-
trüblichem, sehnsüchtigen Blick nach und lässt einen Laut hören, der deutlich dem 
Bedauern und der Enttäuschung Ausdruck gibt.“ (Zulliger, 1957, S. 26) Dasselbe 
Spiel konnte ich immer wieder bei Säuglingen in der Abstillphase beobachten, wenn 
sie an einem weichen Ball genussvoll lutschten und diesen dann wegrollten, wodurch 
deutlich wird, dass der Säugling mit dem Abschied von der Brust, von der er meinte, 
dass sie zu ihm gehört, ein Teil von ihm sei, beschäftigt ist.

Allerdings kann die Bedrohung durch ein Übermaß an innerer Angst auch zu 
einem zwanghaft anmutenden, sich wiederholenden Spiel führen (Girard-Fré-
sard, 2023, S. 4). Und oftmals beobachten wir auch eine übertriebene lustvolle 
Seite, die wie als eine Suche nach Vergnügen anmutet und zuweilen manisch ge-
trieben wirkt, wenn Kinder motorisch und sensorisch dabei sehr erregt sind. Eine 
zu große Angst allerdings kann ein Spiel aber auch beenden.

5	 Trennungsprobleme in der Kita bei unter dreijährigen 
Kindern

Während meiner Tätigkeit in der Stuttgarter Psychotherapeutischen Babyam-
bulanz und in Säuglings-Kleinkind-Eltern-Psychotherapien in meiner Praxis 



192

konnte ich immer wieder feststellen, dass es ganz bestimmte Entwicklungskrisen 
gibt, mit denen die Eltern zu uns kommen. Eine der Krisen ist zum Beispiel die 
Entwöhnung von der Brust. Eine andere sehr häufig vorkommende Krise ist die 
Eingewöhnung in die Kita oder den Kindergarten. Hierbei gibt es viel Kummer 
und Leid – manchmal nicht nur bei den Kindern, sondern ebenso bei den Müt-
tern und/oder Vätern. Gerade die Kinder in der Eingewöhnungszeit bedürfen er-
höhter Aufmerksamkeit, Sensibilität, emotionalen Mitfühlens und Aussprechens 
des Kummers durch das Kita-Personal und damit auch der erhöhten Achtsamkeit 
und Wachsamkeit beim kindlichen Spiel. Wichtig hierfür ist dann m. E. regelmä-
ßige Team-Supervision.

6	 Fallvignette aus einer Säuglings-Kleinkind-Eltern-
Psychotherapie

Der 19 Monate alte Matthias kommt mit seiner Mutter in die 18. Behandlungs-
stunde. Es ist die erste Sitzung nach einer Kur, von welcher die junge allein-
erziehende Mutter mit ihren drei Kindern gerade zurückgekehrt ist. Wir haben 
uns fast fünf Wochen nicht mehr gesehen, denn die Kur war verlängert worden. 
Matthias muss den Raum und mich erst wieder neu besetzen. Mit dem von 
mir bereitgelegten Spielmaterial richtet er zunächst auffälliges Chaos an, in-
dem er nur kurz an den einzelnen Spielgegenständen herumhantiert und sie 
dann fallen lässt, so wie er sich auch nur kurz in Beziehung – vor allem in die 
zur anklammernden Mutter – einlassen kann. Matthias beachtet dann die im 
Raum verstreuten Spielsachen nicht mehr. Ich denke, genau so muss er sich 
gefühlt haben in der Zeit unserer Trennung  – abgelegt, weggeschickt in ein 
Kurheim im Allgäu und dort immer wieder getrennt von der Mutter in einer 
Kindergartengruppe untergebracht. Noch bevor ich hierzu etwas sagen kann, 
versteckt sich Matthias hinter einem Sessel, der meinem Sessel gegenübersteht. 
Als habe unser beider Unbewusstes sprachlos miteinander kommuniziert, be-
ginnt Matthias ganz vorsichtig ein lustvolles ‚Guckuck-da-Spiel‘, indem er sich 
immer wieder kurze Zeit hinter dem Sessel versteckt hält und dann mit einem 
Strahlen und Kichern überraschend aus seinem Versteck hervorguckt. „Jetzt 
bist Du wieder da, vom Urlaub zurückgekehrt, und ich bin auch da. Jetzt kön-
nen wir uns hier wieder sehen“, kommentiere ich sein Spiel. Während Matthias 
das lustvolle Versteck-Spiel für mich erstaunlich lang weiterführt, sage ich zu 
ihm: „Du zeigst mir, wie es Dir auch immer wieder mit Deiner Mama geht, 
wenn Du abends schlafen sollst. Dann ist die Mama für Dich plötzlich weg, 
aber sie bleibt im Haus, und wenn Du aufwachst, ist sie für Dich wieder da.“ 
Die Mutter sitzt während des ganzen Spiels bedrückt wirkend, aber mit angerö-
tetem Gesicht da. Sie scheint etwas von dem Spiel begriffen zu haben. Matthias 
beendet dieses Spiel dann nach einer Weile, indem er sich plötzlich ganz flink 



193

in den Schoß der Mutter wirft und „da“ sagt – eines der wenigen Worte, die der 
19 Monate alte Junge bisher spricht.

Nicht wenig erstaunt bin ich, als Matthias in der übernächsten, also der 20. 
Sitzung, – es ist die erste Sitzung nach den Weihnachtsferien – wo er unter ande-
rem wieder das Guckuck-da-Spiel inszeniert, am Ende der Sitzung zur Tür läuft 
und „weg“ sagt. Er hat sich also wieder ein neues Wort – auch artikulatorisch – 
angeeignet.

7	 Interpretation

Wie dramatisch die Trennung vom gewohnten Umfeld in die Kur-Umgebung für 
Matthias gewesen sein muss, wie überhaupt die Trennungen durch die Besuchs-
regelungen mit dem Vater immer dramatisch verlaufen und auch unsere Tren-
nung schwer zu verdauen war, zeigt mir das Kind durch sein beziehungsloses, 
hyperaktiv anmutendes Verstreuen der Spielgegenstände im ganzen Raum, ohne 
sich näher damit zu beschäftigen. Chaos könnte man hierzu sagen. Während die 
Mutter mit dem Chaos wenig anfangen kann, bin ich als Objekt, das verstehen 
will, da. Vermutlich konnte Matthias mich bisher als Objekt erleben, das ihm Halt 
gibt und helfen will, zu verstehen, was in seinem Inneren vor sich geht. So kann 
sich Matthias, als ob durch mein Mitfühlen und Verstehen bereits etwas Licht in 
das Dunkel getreten wäre, dann auch vom Chaos abwenden. Sein daran anschlie-
ßendes Guckuck-da-Spiel ähnelt dem in der psychoanalytischen Literatur viel-
fach zitierten Garnrollen-Spiel von S. Freuds Enkel W. Ernest Freud. Ich lasse an 
dieser Stelle noch einmal W. Ernest Freud sprechen: „Vielleicht gerade weil mein 
Band mit meiner Mutter so eng war, konnte ich ihre Abwesenheit nicht tolerieren 
und erfand das Garnrollenspiel, bei dem ich die Garnrolle, die meine Mutter re-
präsentierte, jederzeit zu mir zurückbringen konnte.“ (Freud, W. E., 2003, S. 21) 
Zurück zu Matthias: In seinem Spiel vom Verschwinden und Wiederauftauchen, 
von Trennung und Wiedersehen und in-Beziehung-Treten erfreut er sich beson-
ders am zweiten Teil, dem Wiederfinden und -Gesehenwerden, wenn wir beide 
laut und ausgelassen lachen und er am Ende ein „Da“ auszusprechen vermag. Ein 
„Fort“, „Weg“ oder „Adieu“ kann er zunächst noch nicht artikulieren. Aber er 
kann erlebte Trennung im Spiel in Szene setzen und dadurch mir, der Anderen, 
etwas von seinem aktuellen Thema mitteilen und mich dazu bringen, mitzuspie-
len. Meine Aufgabe ist dann, dies für ihn und gleichzeitig auch für die anwesende 
Mutter zu übersetzen. Die Übersetzung könnte für Mutter und Kind folgender-
maßen lauten: Um all das Interessante zu entdecken, muss ich mich immer wie-
der von meiner Mama wegbewegen. Das macht mir solche Angst. Auch wenn ich 
allein schlafen soll, habe ich Angst. Am liebsten würde ich die Mama an mich 
binden und durch mein ständiges Weinen in der Nacht mache ich dies auch. Aber 
ich freue mich ab und zu auch an neuen Erfahrungen, wenn das Schlafen mal 



194

geklappt hat und ich die Mama wiederfinden kann, so wie ich die Frau Häußler 
nach unserer Kur jetzt hier auch wiedergefunden habe.

Matthias erhält durch solcherart Interaktion im geschützten therapeu-
tischen Raum einen Leihcontainer für seine überwältigenden Gefühle und 
Ängste. Als fühlendes, containendes und mentalisierendes Objekt kann ich sei-
ne Ängste verdauen und ihm in modifizierter Form – mit der Aussicht auf das 
Wiederfinden bzw. Wiedersehen  – zurückgeben. Matthias nimmt hierdurch 
vor allem auch auf, dass ich – die Andere – Gefühle verdauen, benennen und 
mit ihm hierüber kommunizieren kann. Und die durch Erröten sichtlich be-
rührte Mutter kann sich mit solcherart Interaktion identifizieren und lernen, 
die Mitteilungen ihres Sohnes im Spiel zu dechiffrieren. Zwei Sitzungen später 
inszeniert Matthias selbst das „Weg“. Trennung scheint bewältigbarer zu wer-
den. Auch bei Matthias hat das Fehlende, das durch die Unterbrechung der 
Behandlung, erst durch die Kur und dann durch die Weihnachtsferien, das 
fehlende, vielleicht auch triangulierende Objekt erst spürbar machen müssen, 
was nicht zuletzt einen Reifeschub ausgelöst hat. Durch diese Unterbrechun-
gen ist ein neuer Spielraum entstanden, den Matthias mit seinem Guckuck-
da-Spiel eröffnet hat. Ich blieb nicht nur Zuschauerin, sondern wurde durch 
meine Interaktionen zur Mitspielerin eines von Matthias inszenierten Spiels. 
Diese Inszenierung hat ihm durch mein Aufgreifen und Verstehen den Weg in 
die Heilung geebnet. Zwar waren damit die pathologischen Projektionen der 
Mutter noch nicht aufgelöst und die entgleiste Mutter-Kind-Beziehung nicht 
geheilt. Die Mutter konnte jedoch etwas verstehen, was sie bisher noch nicht so 
gesehen und verstanden hatte.

8	 Aspekte des Spiels

Das Spiel bietet neben seinem kommunikativen Aspekt die Möglichkeit, See-
lisches zum Ausdruck zu bringen. Wie in der Erwachsenenpsychotherapie der 
Traum, so gilt in der Kinderpsychotherapie das Spiel als „via regia“, als Königs-
weg zum Unbewussten. So sah insbesondere Melanie Klein das Spiel als Äqui-
valent zur freien Assoziation. Meist vereinen sich im Spiel intrapsychische Kon-
fliktanteile und Fragmente der äußeren Realität. Als Kinderpsychotherapeutin 
oder -psychotherapeut ist es dann wichtig, den Spielinhalt wahrzunehmen, zu 
verstehen, zu übersetzen und in einen Beziehungs- und Spieldialog zu bringen. 
Winnicott, der bei Melanie Klein in Supervision war, versteht Spielen als „Über-
gangsraum“. Das Spielen nimmt für ihn „eine Brückenfunktion zwischen innen 
und außen ein.“ (Staehle, 2013, S. 33) So schreibt Winnicott: „Erst das Vertrau-
en auf die Verläßlichkeit der Mutter und damit die anderer Menschen und Ob-
jekte ermöglicht die Abtrennung des ‚Nicht-Ich‘ vom Ich. Trennung wird doch 
gleichzeitig dadurch vermieden, dass der potentielle Raum mit kreativem Spiel, 



195

mit Symbolen und dem, was allmählich das kulturelle Erleben ausmacht, erfüllt 
wird.“ (Winnicott, 1987/1971, S. 127) Auch sprach Winnicott davon, dass psy-
choanalytische Psychotherapie mit zwei Menschen zu tun habe, die miteinander 
spielen. Daraus folgt, dass dort, wo Spiel nicht oder noch nicht möglich ist, es 
Aufgabe des Psychotherapeuten sei, den nicht spielen könnenden Patienten so 
weit zu bringen, dass er zu spielen fähig ist (Winnicott, 1987/1971, S. 49). Es ist 
also Aufgabe von Psychotherapeutinnen und -therapeuten und ich denke auch 
von psychoanalytischen Pädagoginnen und Pädagogen wie von Kita-Erziehe-
rinnen und -Erziehern, ein Kind das nicht spielen kann, in einen Zustand zu 
bringen, in dem es im Stande ist zu spielen. An anderer Stelle schreibt Winni-
cott sogar, dass Deutungen nutzlos sind, solange das Kind nicht die Fähigkeit 
hat, zu spielen (Winnicott, 1987/1971, S. 63). Ich möchte jedoch betonen: Beides 
ist wichtig, günstigenfalls das Spiel mit Deutung, denn dann bekommt das Spiel 
auch eine Sinngebung und für das Kind eine neue Bedeutung. Bei der Deutung 
scheint es mir allerdings wichtig, immer an unserer Gegenübertragung orientiert 
zur richtigen Zeit die richtigen Worte zu finden und auch den richtigen Tonfall 
zu treffen.

Auch Hans Zulliger war der Meinung, „dass Kinder in ihren freigewählten 
und selbsterfundenen Spielen regelmäßig ihre Konflikte darstellten und bearbei-
teten.“ (Zulliger, 1952, S. 72)

9	 Symbole der Trennung im Spiel

Freuds Enkel gestaltete das Verschwinden-Lassen und Wiederkommen aktiv 
selbst mit der Garnrolle. Er machte somit die Abwesenheit der Mutter für sich 
erträglicher. Um mit Winnicott zu sprechen, hatte sein Spiel damit eine Brücken-
funktion zwischen innen und außen. Und er benutzte sogar alle seine Spielsa-
chen dazu, um das Fort-Sein zu spielen, indem er alle kleinen Gegenstände weit 
wegschleuderte. Somit bekam sein Spiel auch etwas Lustvolles. Wir kennen diese 
lustvolle Seite alle auch von den Versteck-Spielen, die von jüngeren und älteren 
Kindern im Kindergarten, in Therapierzimmern, im Sandkasten des therapeu-
tischen Sandspiels, auf Schulhöfen und in Wäldern mit großer Freude gespielt 
werden. Versteck-Spiele – also Verstecken, Suchen und gefunden-Werden – sind 
Spiele des Abwesend-Seins und Wieder-Findens. Sie ermöglichen dem Kind, dass 
jemand wiederkommt, wieder auftaucht, wieder anwesend ist. In Versteckspielen 
beginnen Kinder also eine Vorstellung von einem anwesenden und abwesenden 
und wieder auftauchenden Anderen zu verinnerlichen.

Trennungs-Symbole im freien kindlichen Spiel können beispielsweise folgen-
de sein: das Wegwerfen von Bällen, Bauklötzen oder Puppen- und Spielfiguren, 
das Aufstellen und wieder-Öffnen von Zäunen, Hecken und Gehegen, das Agie-
ren an und mit Türen.



196

10	 Was benötigen Kinder, um spielen zu können?

Das Wichtigste scheint mir eine vertrauensvolle Umgebung zu sein, eine Umge-
bung, in der das Kind Geborgenheit und Halt erfährt. Eine Umgebung, in der 
Eltern, Erzieherinnen und Erzieher, Kindheitspädagoginnen und -pädagogen, 
Psychotherapeutinnen und -therapeuten sich ein- und mitfühlend, verstehend 
und denkend für das kindliche Spiel verwenden lassen. Dazu möchte ich zum 
Abschluss noch einmal Winnicott sprechen lassen: „Man sollte sich immer wieder 
daran erinnern, dass Spielen an sich schon Therapie ist. Kinder dazu zu bringen, 
dass sie spielen können, ist bereits Psychotherapie.“ (Winnicott, 1987/1971, S. 62)

Literatur

Ferro, A. (2003). Das bipersonale Feld: Konstruktivismus und Feldtheorie in der Kinderanalyse. Gie-
ßen: Psychosozial-Verlag.

Ferro, A. (2009). Psychoanalyse als Erzählkunst und Therapieform. Gießen: Psychosozial-Verlag.
Freud, A. (1982). Wege und Irrwege in der Kinderentwicklung (3. Aufl.). Stuttgart: Klett-Cotta.
Freud, S. (1920). Jenseits des Lustprinzips. In S. Freud, Gesammelte Werke (Bd. XIII, S. 1–69). Frank-

furt a. M.: S. Fischer.
Freud, S. (1926). Hemmung, Symptom und Angst. In S. Freud, Gesammelte Werke (Bd. XIV, S. 111–

205). Frankfurt a. M.: S. Fischer.
Freud, W. E. (2003). Remaining in Touch. Zur Bedeutung der Kontinuität früher Beziehungserfahrun-

gen. Frankfurt a. M.: Edition Déjà-vu.
Girard-Frésard, J. (2023). Das Spiel des Kindes: Wir spielen »einen Traum erzählen«. Kinderanalyse, 

31(1), 2–21. https://doi.org/10.21706/ka-31-1-2
Klüwer, R. (1983). Agieren und Mitagieren. Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse, 37(9), 828–840.
Staehle, A. (2013). „Spiel mit mir“: Die Bedeutung der Spielfähigkeit für die kindliche Entwicklung und 

die analytische Kindertherapie. Analytische Kinder- und Jugendlichenpsychotherapie, 44(1), 29–60.
Winnicott, D. W. (1987). Vom Spiel zur Kreativität (4. Aufl.). Stuttgart: Klett-Cotta. (Originalarbeit 1971).
Wittenberger, A. (2016). Psychoanalytische und tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie bei Kin-

dern. Stuttgart: Kohlhammer.
Zulliger, H. (1952). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Stuttgart: Ernst Klett.

Weitere, empfehlenswerte Literatur

Bednarcik, T. (2023). Spielen und Träumen in der Kindertherapie. In V. Blüml & S. Schlüter (Hrsg.), Der 
Nabel des Traums: träumen – denken – phantasieren (S. 195–202). Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Bürgin, D. (2013). Das Spiel, das Spielerische und die Spielenden. Analytische Kinder- und Jugendli-
chenpsychotherapie, 44, 9–26.

Bürgin, D. (2023). Spiel- und Entwicklungsräume. Kinderanalyse, 31(1), 22–43. https://doi.org/10.21706/
ka-31-1-22

Günter, M. (2023). Worüber man nicht sprechen kann, darüber muss man spielen – oder mit den 
»Fingerspitzen schwätzen«. Kinderanalyse, 31(1), 44–68. https://doi.org/10.21706/ka-31-1-44

Manz, B. (2023). Spiel, Symbol und Deutung: Hans Zulligers Beitrag zur psychoanalytischen Psycho-
therapie von Kindern und Jugendlichen. Kinderanalyse, 31(3), 214–245. https://doi.org/10.21706/
ka-31-3-214

Stallegger-Dressel, H. (2023). Spiel des Kindes: Nabel der Welt? In V. Blüml & S. Schlüter (Hrsg.), Der 
Nabel des Traums: träumen – denken – phantasieren (S. 187–193). Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel.

Tibud, S. (2016). Ludo ergo sum – Ich spiele, also bin ich … Kinderpsychoanalytikerin. Kinder- und 
Jugendlichen‑Psychotherapie: Zeitschrift für Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, 47(3), 313–338.

https://doi.org/10.21706/ka-31-1-2
https://doi.org/10.21706/ka-31-1-22
https://doi.org/10.21706/ka-31-1-22
https://doi.org/10.21706/ka-31-1-44
https://doi.org/10.21706/ka-31-3-214
https://doi.org/10.21706/ka-31-3-214


197

„Ich spiele, also werde ich“
Sand-Spiel-Räume in der frühen Kindheit

Anke Seitz

Das Spiel mit Wasser, Sand und Figuren ist auch ein Spiel der frühen Kindheit. In der Sand-

spieltherapie nach Dora Kalff findet dieses in einem freien und geschützten Raum innerhalb 

eines haltgebenden Sandkastens und in Begleitung eines resonanten Gegenübers statt. So 

ist Sandspiel und das entstehende Sandbild zum einen eine sicht- und greifbare Form der 

Interaktion, zum anderen eine Verwebung von innerer und äußerer Wirklichkeit. Vor allem 

die Hände bilden dabei die Brücke zwischen der seelisch-inneren und der materiell-äußeren 

Welt. Aus der ungestalteten Prima Materia erschafft sich das Kind ein Stück Welt und damit 

sich selbst. Jedes Sandspiel ist eine kleine Weltschöpfung, die wieder aufgelöst und neu ge-

formt wird, ein Prozess der fortwährenden Selbstgestaltung und des Werdens.

1	 Einführung

Am Anfang war das Wort? Am Anfang war das Spiel!
Laut alten Mythen entstand die Welt aus einem „spell“ (engl.), einem Zau-

ber oder Spiel der Götter. Aber nicht nur die Götter, auch die Menschen spie-
len schon so lange, wie es Menschen gibt. „Das Kind spielt, zeichnet oder malt 
in einer jahrtausendalten Symbolsprache, mit welcher der Erwachsene bewusst 
oder unbewusst durch alle Zeiten hindurch, in allen Kulturen, seiner Ganzheit 
Ausdruck verliehen hat“ (Kalff, 2000, S. 7). Spiel ist ein universelles und konstitu-
tives Prinzip der Menschen und der Natur: „Die Vögel singen viel mehr, als nach 
Darwin erlaubt ist“ (Buytendijk, 1959, S. 15). Spiel ist lebens- und entwicklungs-
stiftend, aber auch kulturstiftend (Huizinga, 1938/2004), Kultur entfaltet sich im 
Spiel und als Spiel (Huizinga, 1938/2004, S. 189). Das Motiv des Spielens kann 
somit grundlegend als Ausgangspunkt jeder Entwicklung angesehen werden, als 
ein Grundphänomen des Daseins (Fink, 1960).

Was ist das Wesen des Spiels? Die Essenz des Spiels entstammt einem „Zwi-
schen“-Raum, zwischen Außen und Innen, zwischen Realität und Fantasie. 
Der:die Spielende ist gleichzeitig in der realen als auch in der imaginären Welt, es 
entsteht ein Spielraum zwischen Innen und Außen, sogenannte Übergangsräume 
werden eröffnet. Eugen Fink meinte (1960), es mache den Zauber eines Spiels 
aus, dass etwas zum Vorschein komme. Der Philosoph Heinrich Rombach (1980) 
bezeichnet dies als Hebung einer Wirklichkeit, er sieht Spiel als wirklichkeits-
stiftend. Eine Patientin beschrieb dieses Freiwerden von Möglichkeiten einmal 



198

beim Blick in den Sandkasten so: „Wissen Sie, es ist immer schon da, ich sehe es 
nur noch nicht, und dann beim Spielen erscheint es.“ Das ist das Wesenhafte des 
Spiels, des spells, es kann tiefe Gefühle und innere Bilder hervorzaubern, so heißt 
es. Das ist der Zauber, der eine (neue) Welt erschafft.

2	 Warum spielen Kinder?

Die Neurobiologen Jaak Panksepp und Lucy Biven (2012) gehen von einem an-
geborenen „Play System“ in einem sehr alten Teil des Gehirns von Säugetieren 
aus. Es ist eines von sieben affektiven Systemen, die zum Überleben notwendig 
sind, dabei spielt das „Play System“ vor allem für das soziale Lernen eine Rolle. 
Aber auch für Lerntheoretiker wie Lew S. Wygotzki (1933) ist Spiel der Prototyp 
jeglichen Erkenntnisprozesses. Hirnforscher beobachten beim Spielen eine ver-
minderte Aktivität in der Amygdala, d. h. Spielen wirkt angstmindernd! Zudem 
werden beim Spielen verschiedene regionale Netzwerke aktiviert, es entstehen 
also beim Spielen neue Verknüpfungen im Gehirn. Die Belohnungszentren im 
Mittelhirn sind dabei ebenso aktiv: Spielen fördert nicht nur Entwicklung, son-
dern stärkt auch Lebensfreude und stellt damit auch einen Resilienzfaktor dar.

In der psychoanalytischen Betrachtungsweise nach Sigmund Freud geht es 
beim Spielen um ein Ausleben von Triebimpulsen, Spiel gehorcht dem Lustprinzip. 
Nach Carl Gustav Jung wiederum existieren angeborene Bilder wie der Archetyp 
des Kindes als spielendes Wesen, eine im Menschen verankerte Struktur, die sich in 
schöpferischer Fantasietätigkeit ausdrückt, als eine autonome Aktivität der Psyche. 
Spielen ist für Jung eine aktive Fantasie, vergleichbar einer aktiven Imagination und 
hat zum Ziel, den Zustand des Seins und des Werdens miteinander zu verbinden. 
In „Ziele der Psychotherapie“ (1929) äußert er, es gehe darum, den Menschen in 
den Zustand des Spielenden zu erheben. Er betont (GW 16, § 99):

„Die Wirkung, auf die ich hinziele, ist die Hervorbringung eines seelischen Zustandes, 
in welchem mein Patient anfängt, mit seinem Wesen zu experimentieren, wo nichts 
mehr für immer gegeben und hoffnungslos versteinert ist, ein Zustand der Flüssigkeit, 
der Veränderung und des Werdens.“

An anderer Stelle spricht er vom Spielenmüssen, einer spielerischen Betätigung 
der Psyche durch innere Nötigung, ohne Zwang der äußeren Umstände (GW 6, 
§ 196). Auch nach Erich Neumann (1963/1999), einem Schüler C. G. Jungs, si-
chert die magisch-mythische Symbolwelt der Fantasie und des Spiels die ganz-
heitliche Entwicklung des Menschen. Michael Fordham  (1974), ebenfalls ein 
Postjungianer, sieht das kindliche Ich im Spiel in die Nähe des Selbst gerückt, 
und so trägt Spiel nicht nur zur Ich-Entwicklung, sondern auch zur Selbst-Ent-
faltung bei. Nach Donald W. Winnicott (1971/2002) dient Spiel ebenfalls dazu, 



199

neue Erfahrungen zu machen, aber auch der Kommunikation, denn Spiel ist 
auch Dialog!

Spielerfahrungen sind interaktiv geformt und getragen, sie sind von Beginn 
an eingebettet in Beziehung  – zunächst zu primären Bezugspersonen, welche 
sich einfühlend, anteilnehmend, responsiv auf das Kind einstellen und so zusam-
men mit dem Kind einen gemeinsamen potenziellen Raum, einen intermediären 
Raum erschaffen, der sie und das Kind im „Zusammenspiel“ verbindet. Der so-
genannte „Tanz zwischen Mutter und Kind“ (Kohut, 1993) ist eine solche primäre 
Intersubjektivität. Das ist Spiel!

Das heißt aber auch, dass Spiel und die Freude am spielerischen Entdecken 
voraussetzen, dass das elementare Grundbedürfnis, geliebt zu werden, gestillt ist. 
Wenn das Kind sich sicher und angenommen fühlt, dann ist die Welt ein Spiel-
Platz. Auch nach C. G. Jung ist der Spieltrieb ein sogenannter Aktivitätstrieb, der 
erst dann anspringt, wenn andere Triebe befriedigt sind (GW 8, § 240).

Spielen öffnet nicht nur Freiräume, Spielen braucht auch Freiräume. So sind 
Spielräume nicht nur mit der Erfahrung von Verbundenheit, sondern auch mit 
der Erfahrung von Freiheit verknüpft. Erst dann kann auch ein Möglichkeitsraum 
entstehen. Dies setzt eine Beziehung von Subjekt zu Subjekt voraus. Kinder hören 
auf, zu spielen, wenn sie nicht mehr Subjekt, sondern nur Objekt sind und spie-
lerisches Ausprobieren als Zeitverschwendung angesehen wird. An dieser Stelle 
möchte ich den Dokumentarfilm „Papst Franziskus – Ein Mann seines Wortes“ 
(2018) von Wim Wenders anführen: Der Papst, angesprochen auf zunehmende 
Familien- und Erziehungsprobleme in der Gesellschaft gibt zur Antwort: „Do 
you play with your children? Do you waste time with your children?“ Papst Fran-
ziskus zeigt sich hier nicht nur als ein Mann des Wortes, sondern auch als ein 
Mann des Spiels. Miteinander Zeit verbringen, gar Zeit einfach spielend „ver-
schwenden“ … gibt es noch solche Frei- und Spielräume? Außer in der Therapie?

Doch Freiheit braucht auch Grenzen. Schon Huizinga (1933/2004, S. 29) be-
tonte, dass jedes Spiel sich innerhalb seines Spielraums, seines Spielplatzes be-
wegt, der zuvor abgesteckt worden ist. Spiel führt dann in die Freiheit, wenn es 
klare räumliche und zeitliche Grenzen gibt, man denke auch an alte Kultspiele: 
In einem abgesteckten Bereich, einem „templum“, eröffnet sich ein Spielraum, in 
dem das Heilige erscheint. Doch auch Wettkampfspiele finden in einem räumlich 
und zeitlich abgesteckten Rahmen statt.

Leben braucht Räume, Räume lassen aber auch wiederum neues Leben ent-
stehen, sie bilden ein Gefäß für das Erleben. Wenn die Fantasien und Energien 
hinausfließen wollen, braucht es einen Raum dafür  – für die Bewegung, für 
die Entfaltung. So sind freie Räume nötig, die zugleich Begrenzung geben, um 
die Fantasien zu fassen. Das führt uns unmittelbar zum „freien und geschütz-
ten Raum“ in der Sandspieltherapie: „Wir können sagen, dass Fantasie nur dort 
fruchtbar wird, wo sie gezwungen ist, sich in bestimmte Formen zu beschränken“ 
(Kalff, 1992, S. 8).



200

Was spielt sich ab im Sand-Spiel-Raum?

Im therapeutischen Sandspiel nach Dora Kalff, welches sich auf die Analyti-
sche Psychologie nach C. G. Jung sowie auf das Weltspiel von Margaret Lowen-
feld (1935/1997) stützt und auch Elemente aus dem Zen-Buddhismus aufweist, 
bedeutet diese Beschränkung zum einen, dass die Fantasien ganz konkret in 
einem Sandkasten (der 72x57x7cm misst und somit dem menschlichen Blick-
feld entspricht und der wahlweise trockenen oder feuchten Sand enthält) aktiv 
und schöpferisch ausgestaltet werden können. Zum anderen ist der Therapeut in 
seiner Person mit der Bereitstellung seines inneren, freien, sichernden Raums das 
containende Gefäß für entwicklungsfördernde Prozesse.

Therapeutisches Sandspiel findet statt im Übergangsraum zwischen Außen 
und Innen, zwischen Bewusstsein und Unbewusstem, zwischen Körper und See-
le, zwischen Therapeut und Patient. Dieses Zwischen wird im Sandspiel sichtbar, 
fassbar, (be-)greifbar als drei-dimensionale Gestaltung der Fantasien. Im Sand-
spiel vereinen sich aber nicht nur Innen mit Außen, sondern auch sensumotori-
sches Spiel, Konstruktionsspiel und symbolisches Spiel (vgl. Piaget, 1919/1986) 
in einzigartiger Weise.

Gerade die Kombination von Sand, Wasser und Figuren sind die basalen Zu-
taten für kindliches Spiel! Sand und/oder Wasser sind als Prima materia der Ur-
Stoff, aus dem die Welt als solche und das spontane Spiel der Kindheit entsteht. 
Trotzdem ist Sandspieltherapie keine eigentliche Spiel-Therapie, sondern eine 
Methode der Analytischen Therapie. Spiel aus analytischer Sicht beschäftigt sich 
damit, wie es aus dem äußeren manifesten Spielraum/-zimmer in innere Spiel-
räume transformiert werden kann. In der Analytischen Psychologie entspringt 
das spontane Spiel der unbewussten Psyche, die sich in Fantasietätigkeit, aber 
auch in praktischen Handlungen ausgestalten kann. Spiel ist damit Ausdruck der 
sogenannten symbolschaffenden „Transzendenten Funktion“1, welche das Unbe-
wusste mit dem Bewusstsein verbindet. Winnicott (1971/2002) spricht an dieser 
Stelle von Übergangsphänomenen zwischen Innenwelt und Außenwelt. Die-
se führen jeweils zu einer kreativen Synthese in Form von Symbolen, wodurch 
die psychische Energie in Bewegung kommt und Entwicklung (wieder) möglich 
wird (s. Abb. 1).

1	 Die Transzendente Funktion beschreibt einen Prozess der Symbolentstehung als ein krea-
tives Prinzip in der Psyche, das den Spannungsgegensatz zwischen Unbewusstem und 
Bewusstsein durch Symbolbildung überbrücken kann und somit die Gegensatzspannung 
schöpferisch transzendieren kann. Die Symbolbildung durch die Transzendente Funktion 
steht im Dienste der Entwicklung und Selbstregulation der Psyche. Ihre Wirksamkeit be-
steht nach Jung darin, einen Übergang zu einer neuen Einstellung zu ermöglichen.



201

Abb. 1: aus Seitz, 2020, S. 63

Spiel und das Spielerische werden in Verbindung mit der Fantasie, der Imagination, 
der Kreativität, dem Schöpferischen gesehen. Sowohl Jung als auch Winnicott be-
schreiben die Notwendigkeit zum Fantasieren, Spielen und schöpferischen Handeln.

Wenn der Therapeut nicht spielen könne, sei er für diese Arbeit nicht ge-
eignet, meinte Winnicott (1971/2002). Auf therapeutisches Spiel bezogen heißt 
das, es braucht einen Therapeuten, der an seiner eigenen Spielfähigkeit arbeitet, 
der über seine eigene „Transzendente Funktion“ verfügt, um dem Kind bzw. dem 
Patienten diese überhaupt vermitteln zu können. Es braucht eben nicht nur das 
äußere Spielzimmer/-angebot, sondern auch den inneren Spielraum des Thera-
peuten, seine lebendige Beziehung zur eigenen Ganzheit, damit Spiel heilsam 
und entwicklungsfördernd sein kann. Das ist das Prinzip des Spielerischen.

Diese Notwendigkeit, dass der Therapeut spielen kann, zeigt sich besonders 
im Umgang mit Symbolisierungs- und Spielstörungen: Dann kann die „Bedeu-
tung“ des Spiels nur durch die Gegenübertragung gefunden werden. Die innere 
Erfahrung des Therapeuten ist das wirksamste Instrument, um zu verstehen (sie-
he Container/Contained-Beziehung in der frühen Entwicklung). Die Tendenz 
zur Manualisierung in der Therapie und die Tendenz im Sandspiel, es einfach als 
eine Technik zu verwenden, die für sich allein besteht und wirkt, kann zu Ein-
schränkungen solcher inneren Spielräume führen, weil sie die analytische Hal-
tung (gleichschwebende Aufmerksamkeit, Resonanz) zu beeinträchtigen drohen. 
Das Spielerische erstirbt mit jeglicher Rigidität, aber auch durch Unverbindlich-
keit oder Beliebigkeit sowie durch Angst und Traumatisierungen.

Das Spielerische „Als-ob“ erstirbt aber auch bei einem „Miniaturen-Konsu-
mismus-Sandspiel“ (Ruth Ammann, 2019, S. 38) oder in übervollen Spiel-(The-
rapie-)zimmern. Im unberührten Sandkasten ist hingegen noch alles möglich, 
aus dem Ungeformten kann eine kleine Weltschöpfung kreiert werden.



202

Schon Lowenfeld  (1890–1973), eine englische Kinderärztin („Institute of 
Child Psychology“), verwendete in ihrer „Welttechnik“ Zinkwannen, die mit 
Sand gefüllt wurden. Wasser wurde ebenfalls bereitgestellt. Sie war in der Ent-
wicklung ihrer Welttechnik stark beeinflusst von den „Floorgames“ von Herbert 
George Wells  (1911): Er baute in einem vorher abgegrenzten Bereich mit sei-
nen jungen Söhnen aus vielen Miniaturen Fantasiewelten auf. Dieses spontane, 
kreative Spiel inspirierte Lowenfeld dazu, Figuren und anderes Material zu sam-
meln. Später kamen die Zinkwannen hinzu, die zudem blau angemalt wurden. 
Die Welttechnik war vorrangig als diagnostische Methode konzipiert und wurde 
erst später auch therapeutisch genutzt. Dabei ging es Lowenfeld vor allem um die 
Ausdrucksfunktion, Übertragungsbeziehungen waren nicht von Bedeutung. Sie 
schrieb die therapeutischen Effekte ausschließlich dem Sandspiel zu und auch die 
begleitenden Therapeuten wechselten.

Dora Kalff  (1904–1990) hatte diese Methode auf einer psychiatrischen Ta-
gung 1956 in Zürich kennengelernt. Begeistert und unterstützt von ihrem Men-
tor C. G.  Jung (sie war gerade in Ausbildung am C. G.  Jung-Institut in Zürich) 
reiste sie nach London, um ein Jahr lang bei Lowenfeld zu arbeiten. Dort lernte 
sie auch Fordham und Winnicott kennen. Für Kalff war fortan das Sandspiel die 
„via regia“ zum Unbewussten. Sie legte ihrer weiteren Arbeit mit dem Sandspiel 
Jungs Analytische Psychologie und dessen Symbolverständnis zugrunde und ent-
wickelte daraus ihre eigene Methode: Die Sandspieltherapie nach Dora Kalff, die 
heute in der ganzen Welt praktiziert wird.

Eine weitere Wurzel dieser Methode bildet die chinesische Philosophie bzw. 
der Buddhismus in der Suche der Seele nach Ganzheit, nach Verbindung der 
Gegensätze, nach dem Tao, dem Selbst als Kern und Gesamtheit der Psyche. Das 
Selbst kann als Basisarchetyp verstanden werden, den jeder Mensch schon vor 
der Geburt in sich trägt und welcher als spiritus rector die Richtung der Indivi-
duation angibt. Das Selbst steht in dynamischem Austausch mit dem Ich entlang 
der sogenannten Ich-Selbst-Achse (Begriff von Neumann). Selbst-Bilder im Sand 
zeigen oft eine Zentrierung, verbinden mit einem Gefühl des Numinosen in der 
Gegenübertragung.

Das Schönste für Kinder ist Sand,
ihn gibt’s immer reichlich,
er rinnt so unvergleichlich

und zärtlich durch die Hand …
(Joachim Ringelnatz, 1931)

Nun ist auch der Ur-Stoff dieser Methode, der Sand, wahlweise trocken oder 
feucht, entsprechend den gegensätzlichen und gleichzeitig sich ergänzenden 
Prinzipien des Tao: des weiblichen Yin (kalt, feucht, dunkel) und des männlichen 
Yang (heiß, trocken, hell). Der feuchte Sand symbolisiert das erdig-körperliche 



203

Prinzip, der trockene Sand hingegen ist leichter und wird mehr dem geistigen 
Prinzip zugeordnet. Jung spricht in seinem Werk „Mysterium coniunctionis“ 
(GW 14) vom Dualismus zwischen dem feuchten und trockenen Prinzip als 
elementare Gegensätze, die zur Vereinigung gebracht werden sollen. Ein freier 
Umgang mit beiden Konsistenzen, ein Sowohl-als-auch bildet die Grundlage 
einer gesunden Entwicklung. Das Urelement Sand als solches ist ein Symbol des 
Entstehens und Vergehens, eine unzerstörbare Substanz, tragfähig und gleich-
zeitig formbar, taktil erfahrbar und gestaltbar, körperlich verfügbar. Das erdige, 
körperliche Material Sand verweist auch auf die frühe Kindheit und geht in die 
Körpersphäre: Man kann Sand tasten, bewegen, sieben, rieseln lassen, streichen 
und streicheln, streuen, tätscheln, füllen, leeren, kneten, klopfen, klatschen oder 
schlagen, etwas in ihm vergraben, ihn hin- und herschieben, formen oder aus-
höhlen, bauen, auftürmen, Abdrücke und Spuren hinterlassen, diese wieder ver-
wischen, … erst mal ohne Ziel, einfach aus der Bewegung heraus, als spielerisches 
Tun. Es entstehen Berge, Täler, Höhlen, Mauern, Wellen, Bewegungen hin und 
her, auf und ab, vor und zurück.

Kinder fühlen sich fast immer magisch angezogen von Sand – hier klingt et-
was vom spell, dem Zauber, dem Spiel der Götter an.

Auch  C. G.  Jung erlag in einer Krisensituation nach dem Bruch mit Freud 
dem Spielen mit Sand und Steinen am Zürichsee:

„Jeden Tag baute ich […]. Dabei klärten sich meine Gedanken, und ich konnte die 
Fantasien fassen, die ich ahnungsweise in mir fühlte. Natürlich machte ich mir Ge-
danken über den Sinn meines Spielens und fragte mich: Was tust Du eigentlich?
Du baust eine kleine Siedlung auf und vollführst das wie einen Ritus!“ (Jaffé, 1999, 
S. 178).

Und in der Tat hat auch das Sandspiel einen rituellen Charakter. Eine wichtige 
Funktion des Rituals besteht darin, dass sich im Gestalten eines Symbols psy-
chische Prozesse materialisieren können. Rituale dienen der Öffnung gegenüber 
unbewussten Aspekten und deren Integration (vgl. Lutz Müller & Anette Müller, 
2003). Jung schreibt dem Ritual eine transformierende und heilende Wirkung zu. 
Hier geht es um eine Regression zur magischen Phase (vgl. Neumann, 1963). Die 
Vorläufer des Sandspiels waren im Übrigen nicht nur die Psychoanalyse bzw. die 
Analytische Psychologie, sondern auch magische Heilrituale (z. B. Pueblo- und 
Navajo-Sandmalereien oder Sandmandalas in Tibet). Wenn die magische Seite 
des Spiels vernachlässigt wird, ist es nur eine psychoanalytische Technik. Wenn 
die analytische Seite vernachlässigt wird, also die Reflexion bzgl. Übertragungs-
Gegenübertragungsgeschehen, kann die unbewusste Seite nicht ins Bewusstsein 
integriert werden. Wenn nicht verstanden wird, was gespielt wird, bleiben die 
unbewussten Inhalte des Therapeuten mit denen des spielenden Patienten ver-
mischt, es entstehen dann sogenannte „falsche Prozesse“.



204

Jung beließ es nicht nur beim Spiel, sondern stellte die Frage: Was und wie 
wird eigentlich gespielt?

Mit Hilfe der Hände im Sand materialisiert sich psychische Substanz, man 
kann sie „anfassen“ und wird von ihr „erfasst“. Bezogen auf das Sandspiel: Wir be-
rühren und werden berührt. Tangor tango ergo sum … Die Berührung geht über 
den körperlich-taktilen Aspekt hinaus, auch unsere Seele wird berührt. Es ist ein 
fortdauerndes Wechselspiel von Materie und Psyche. Dadurch wird zum einen so-
mato-psychische Regulation möglich, zum anderen kann die Berührung als ein Er-
griffensein zur Beseelung werden, die bis zum Transzendenten reichen kann. Wir 
erinnern uns an das Spiel der Götter, die den Kosmos hervorbrachten, wir denken 
an die Versunkenheit im Spiel, wir sehen „se(e)lige“ Kindergesichter im Spiel.

Sand ermöglicht in einzigartiger Weise einen stetigen Fluss von Gestalten, 
Wiederauflösen und Neugestalten und damit die Erfahrung von Selbstwirksam-
keit und Transformation. Der Tastsinn ist entwicklungspsychologisch der erste 
Basis-Sinn und zudem der größte unserer Sinne. Sinne und Sinnlichkeit sind das 
Fundament unserer Existenz. Ohne Berührung entsteht eine sinnliche Leere, die 
zu einer Sinn-Leere führt. Denn wir entwickeln uns von den Sinnen zum Sinn, 
vom Präsymbolischen zum Symbolischen. Das verweist sowohl auf die anthropo-
logische als auch entwicklungspsychologische und therapeutische Relevanz von 
Berührung und Sinnlichkeit. Sinne machen Sinn!

Sand schafft Hauterfahrungen, die zu einer „psychischen Hülle“ beitragen. Die 
Sehnsucht nach Berührung kann hier erfüllt werden, aber nicht nur als Sehnsucht, 
einzutauchen und eins zu werden im Sinne einer Sehnsucht nach dem Eros der 
Urbeziehung, sondern auch als eine heilsame Erfahrung des Halts im Sinne von 
Begrenzung – eine gelingende Hauterfahrung in Form einer haltgebenden und si-
cherheitsspendenden Kontakterfahrung, die auch wiederum den Hintergrund für 
Loslösung und Ich-Entwicklung bildet. Bindung und Trennung sind gerade in der 
frühen Kindheit zentrale Entwicklungsaufgaben. Sand unter den Händen bringt 
eine Vielzahl von sensorischen Erfahrungen hervor und schafft kinästhetische Nar-
rative, und zwar nicht nur problemorientiert, sondern auch ressourcenorientiert.

„Was ich berühre, berührt mich, was ich bewege, bewegt mich, wonach ich 
greife, das ergreift mich auch“ (Brockmann & Geiß, 2011, S. 39). Das hat damit 
zu tun, dass unsere Hände sowohl aktives Handlungsorgan als auch rezeptives 
Erlebensorgan sind. Sie sind Organe meiner selbst, Sinnesorgan und dialogisches 
Organ, aber auch Kontaktorgan und Erinnerungsorgan: „Im Zusammenspiel mit 
sich selbst (innen) und mit der Welt (außen) sind sie ein zutiefst schöpferisches 
Organ“ (ebd., S. 232). Sie „eröffnen […] Zeiträume, Wahrnehmungsräume, Er-
innerungsfelder und Bedeutungsmöglichkeiten“ (ebd., S. 232) und sind damit ein 
universelles Organ. Spiel ist das Universale, die Rolle der Hände ist dabei eine 
wichtige Brücke „zwischen“ der Innen- und der Außenwelt.

Schon im Uterus sind die Hände aktiv, greifen an die Wände, „spielen“ mit der 
Nabelschnur – der Uterus als die erste Spielwiese des Kindes? Auch das Kleinkind 



205

lernt durch den Gebrauch seiner Händchen: Aus den Körperbewegungen des 
Fassens und Greifens entsteht ein geistiges Erfassen und Begreifen. Sie formen 
im Wechsel von Assimilation und Akkommodation Bewegungsabläufe und ent-
falten dabei haptische Fähigkeiten zu Handlung und Beziehung. „The sense of 
touch“, das Körpererleben ist die Grundlage in der Entwicklung des Denkens. 
In der jungschen Theorie gehören sämtliche Sinnesqualitäten in den Bereich 
der Empfindungsfunktion als Sinnesempfindungen. Diese Ich-Funktion (nach 
C. G. Jung gibt es vier Ich-Funktionen: Empfindung, Fühlen, Intuieren, Denken) 
geht entwicklungspsychologisch (phylogenetisch wie ontogenetisch) der Denk-
funktion lange voraus!

Hände haben aber auch ein Gedächtnis, ein sogenanntes Leibgedächtnis 
(Theorie des Embodiments als reziproke Beziehung zwischen Emotion und Kör-
per): Die Welterfahrung wird im Körper abgespeichert und haptisches Handeln 
wie im Sandspiel kann solche verkörperten Erinnerungen wieder erwachen las-
sen – aber auch überformen! Dementsprechend braucht es im verkörperten Set-
ting der Sandspieltherapie, wenn also der (Sand-)Körper spricht, keine kognitive 
Interpretation oder Deutung, sondern den Spür-Sinn des Gegenübers. Denn die 
Qualität der verkörperten Erfahrung mit den Bezugspersonen wird nicht nur auf 
den Sand übertragen, sie kommt auch in die Übertragungsbeziehung zum Thera-
peuten. Der Resonanzkörper des Therapeuten ist auch dessen leiblicher Körper, 
die Rêverie2 auch ein Gefühl, das aus körperlichen Empfindungen besteht.

Was wirkt in der Sand-Spiel-Therapie?

Mit dem Sand gibt es die Möglichkeit, gänzlich in den körperlich-sinnlichen 
Erlebnisbereich einzutauchen. Diese körperlich-sinnliche Bewegung und Er-
fahrung ist nach Piaget (und anderen) die Grundlage in der Entwicklung der 
Symbolisierungsfähigkeit. Die Körperselbsterfahrung ist die erste Erlebnisform 
des Selbst. Im Sandspiel werden primäre körperliche Erfahrungen, die im Körper 
gespeichert sind, wieder erlebbar, und zwar nicht nur als Reinszenierungen alter 
Erfahrungen, sondern auch als eine neue Erfahrungsmöglichkeit: Berührt wer-
den, gehalten werden, gestreichelt werden, … die Hände führen, wir spüren hin. 

2	 Rêverie ist ein Begriff von Wilfried Bion (1962) und bezeichnet das sogenannte träumeri-
sche Ahnungsvermögen. Dieses ermöglicht eine mehr erfahrungsnahe, organische Inter-
pretation anstelle einer intellektuellen Hypothese. Es bezeichnet ursprüngliche eine Funk-
tion der Mutter gegenüber dem Säugling und beinhaltet eine Haltefunktion. Es ist eine 
Kontemplation und eine Möglichkeit der Imagination. Dieses Träumen kann als Gedan-
ken, Tagträume, Fantasien, Körpersensationen, Bilder – von den einfachsten Sinneseindrü-
cken bis hin zum Transzendenten alles umfassen. Es ist ein Zustand der Empfänglichkeit 
für die Gefühle des Gegenübers und gibt diesen Gefühlen wiederum Bedeutung. Das ist die 
Grundlage für das Container/Contained-Modell.



206

Sandspiel geht „unter die Haut“, auch beim Gegenüber! Die verkörperte Empfin-
dung findet vor dem reflexiven Zugang statt. Wir befinden uns in der Sandspiel-
therapie in einem Potentialraum, in dem beide, Patient und Therapeut regredie-
ren, als Regression im Dienste der Beziehung und des prä-reflexiven Verstehens.

„Der Sand riecht nach Ihnen“, sagte einmal eine Patientin – das evoziert nicht 
nur präreflexiv ein starkes, ambivalentes Körpererleben, dieser Satz erinnert auch 
an das Übergangsobjekt: Hier ist der Sand wie das Schnuffeltuch, im Sand mate-
rialisiert sich die innere Vorstellung von der Therapeutin. Einerseits ist hier die 
Suche nach der Erfahrung von körperlicher Einheit/Nähe deutlich, andererseits 
ist hier schon ein „als-ob“ angelegt.

Der Übergangsraum, das Zwischenreich, ist der Ort des Spielens, seine Wur-
zeln sind tief und körperlich. Sie beginnen mit der Spiegelung, mit unserer phy-
sischen Erforschung des Raums und der Entfaltung des Möglichkeitsraums. Be-
trachten wir Sand als Teil dieses Möglichkeitsraums, so übernimmt er die Rolle 
eines Mediums, eine lebendige Substanz, worüber wir zueinander und zu uns 
selbst in Verbindung kommen.

Sandspiel geschieht handelnd und im Gestalten wird das Körperbewusstsein 
als auch das bildhafte, imaginative Bewusstsein angesprochen. Es kann sowohl 
ein inneres Bild durch die Hände in ein äußeres transformiert werden, oder die 
Transformation ist umgekehrt, durch die Bewegung der Hände wird ein inneres 
Geschehen angeregt:

„Oft wissen die Hände ein Geheimnis zu enträtseln, an dem der Verstand sich verge-
bens mühte.“ (Jung, GW 8, § 180)

„Beim Sandspiel heilt grundsätzlich nicht eine Behandlung den Patienten, son-
dern seine Eigenhandlung“ (Ammann, 2019, S. 222). „Indem der Analysand sein 
Innerstes nach außen kehrt, ist jedes Sandbild gleichsam eine Geburt“ (ebd.). 
„Daraus ergibt sich für beide eine intime Situation (wegen der Körperlichkeit 
viel intimer als in einer rein verbalen Analyse!), […] physisch und psychisch in-
time […] Situation […]“ (ebd.) Dies führt zu Resonanzphänomenen, die auch 
erotische Schwingungen enthalten können. So gilt es, mit diesen achtsam um-
zugehen, gleichzeitig klingt hier der Eros-Charakter der frühen Urbeziehung an 
(Neumann, 1999, S. 100), der ein lebendiges Bezogensein aufeinander meint und 
die Grundlage der Beziehung zum eigenen Körper, aber auch die Grundlage des 
zwischenmenschlichen Miteinanders darstellt.

Was wirkt in der Sand-Spiel-Therapie?

Spiel ist Ausdruck der Transzendenten Funktion in der kindlichen Psyche, schafft 
eine Brücke zwischen dem Unbewussten und dem Bewusstsein.



207

Heilsames Spiel, welches spontan beginnt, sich entfaltet und auch irgendwann 
gesättigt ist, braucht Sicherheit. Andernfalls ist das Spiel bedroht, verunmöglicht, 
zeigt sich als Spielunlust, Spielhemmung, Spielstörung, stereotypes Spiel, Brüche 
im Spiel, keine Spielsättigung, Angst vor dem leeren Sandkasten, Ekel, ihn anzu-
fassen. Es gelingt dann nicht, einen Spielraum herzustellen. Dies finden wir z. B. 
bei Bindungsstörungen, strukturellen Störungen oder auch Traumatisierungen. 
Aber auch pseudoprogressive Entwicklungen oder ein „falsches Selbst“ behin-
dern die Entfaltung von Spielräumen.

Welche Bedingungen sind also notwendig, damit kreatives Spiel möglich ist? 
Nach Dora Kalff, der Begründerin der Sandspieltherapie, braucht es einen „freien 
und geschützten Raum“, was sowohl physisch als auch psychisch zu verstehen ist:

„Ich habe mir deshalb zur Aufgabe gemacht, in der Therapie für das Kind einen freien 
und zugleich geschützten Raum innerhalb unserer Beziehung herzustellen. Dieser 
freie Raum […] ergibt sich dann, wenn der Therapeut das Kind völlig annehmen kann 
[…] Ein solches Vertrauensverhältnis ist darum so wichtig, weil es unter Umständen 
die Situation der ersten Phase, diejenige der Mutter-Kind-Einheit, wieder herstellen 
kann. Damit wird eine psychische Situation des In-sich-Ruhens geschaffen, die gleich-
zeitig alle Kräfte zur Persönlichkeitsentwicklung […] im Keim enthält. Es ist Aufgabe 
des Therapeuten, diese Kräfte zu erkennen und sie, wie der Hüter eines kostbaren 
Gutes, in ihrer Entwicklung zu beschützen. Als ‚Hüter‘ bedeutet er für das Kind den 
Raum, die Freiheit und zugleich die Grenzen“ (Kalff, 2000, S. 9).

Das Kind soll sich in seinem So-Sein angenommen und verstanden fühlen und 
gleichzeitig die Freiheit empfinden, im Spiel auch Neues auszuprobieren.

Der Übergangsraum ist nicht nur intrapsychisch, sondern auch interperso-
nell zu verstehen. Hier kann der Sandkasten als Übergangsobjekt funktionieren, 
wie das Estelle Weinrib (1983, S. 54) beschreibt:

 „According to Winnicott, in effect, the transitional object leads the child into the 
world. … At least in some instances the sand tray acts as a transitional object in that 
it replaces, to some extent, the person of the therapist. Patients frequently report that 
they consciously carry an image of the sand tray in their minds“.

Ein Übergangsobjekt ist ein Objekt. Es wird gebraucht und kann und muss durch-
aus auch Hass und Destruktion aushalten. Deshalb ist der Sandkasten oftmals 
gerade bei negativen Übertragungen hilfreich und entlastend, denn das Ausspie-
len im Kasten entfernt den Therapeuten von der vordersten Front, erlaubt mehr 
Empathie (Bradway, 1992), sodass der Therapeut als gutes Objekt oder als Zeu-
ge erhalten bleiben kann, während schwierige Affekte im Sandkasten gehalten 
werden können. Dann wird der Sandkasten selbst zum Gefäß für die projektive 
Identifikation.



208

Man muss beim therapeutischen Sandspiel (welches sich explizit an der Stelle 
von Lowenfelds Welttechnik unterscheidet) differenzieren zwischen Übertragun-
gen auf Inhalte des Sandkastens, Übertragungen auf den Sandkasten selber und 
zudem eine durch den Sandkasten vermittelte Übertragungssituation. Jung sieht 
das Übertragungs-Gegenübertragungsgeschehen als eine dialogische Erfahrung, 
die sich in der Wirkung eines interaktiven Feldes entfaltet und die sowohl Patient 
als auch Therapeut verändert.

In der Sandspieltherapie ist die persönliche Figurensammlung des Therapeu-
ten Teil dieses Geschehens. Auch wird dem Therapeuten manchmal ganz explizit 
eine bestimmte Figur, ja sogar Rolle zugewiesen  – das können Schattenprojek-
tionen als auch Hilfs-Ich-Übertragungen sein, ebenso lässt sich an ein Entwick-
lungsobjekt denken. Es kann auch einen Zusammenhang zwischen der aufgebau-
ten Szene und der Sitzposition des Therapeuten geben – der Schütze im Sand ist 
z. B. direkt auf mich gerichtet. Auch die Art und Weise, wie der Sandkasten ins 
Spiel gebracht wird, ist Teil des Beziehungsgeschehens (Nichtbeachtung? Kritik? 
Spielfreude?) Was geschieht mit „meinen“ Spielfiguren? Werden sie versteckt? 
Zerstört? Verglichen? Gelobt? Entwertet? Geklaut? All diese Beispiele deuten auf 
Übertragung hin. Auch das Aufräumen nach dem Spiel ist Teil der Übertragung. 
Die dabei auftauchenden Gefühle reichen von Ärger, Überforderung, Druck, Lee-
re, Nicht-Verstehen bis hin zu Glück, Stolz, Freude, Verstehen. Es braucht vor al-
lem eines: Warten zu können. In diesem Zusammenhang spricht Winnicott in 
Anne Alvarez (2014, S. 227) von einer Art Ruheplatz. Dieser ermöglicht Raum für 
ein Nach-Fühlen und Nach-Denken. Der Sandkasten als ein Übergangsraum im 
Übergangsraum der Therapie ist ein solcher Ruheplatz, wodurch Verstehen mög-
lich werden und Symbolisierung „in Ruhe“ sich entwickeln und nachreifen kann.

Was wirkt in der Sand-Spiel-Therapie?

„Ohne eine Mutter, die gut genug war, kein Übergangsraum, der gut genug ist“ 
(Neubaur in Kögler, 2009, S. 192). Diese schafft mit dem Kind in einer gelingen-
den Beziehung einen gemeinsamen potenziellen oder intermediären Raum, der 
beide im Zusammen-Spiel verbindet.

Um „den Patienten aus einem Zustand, in dem er nicht spielen kann, in einen 
Zustand zu bringen, in dem er zu spielen imstande ist“ (Winnicott, 1971/2002, 
S. 49), braucht es Sicherheit, Schutz und Grenzen, ein haltgebendes, resonantes 
Gegenüber, sowie einen Therapeuten, der selbst über eine eigene Spielfähigkeit 
im Sinne innerer Spielräume verfügt. Spielfähigkeit entsteht im intersubjektiven 
Raum. Zwei Spielende mit ihren jeweiligen Innenwelten begegnen sich in der 
Zwischenwelt des Sandspielsettings. Dabei wird das seelische Gewebe nicht nur 
zwischen Therapeut und Patient gesponnen, sondern durch die Verbindung mit 
dem Sand und den Figuren wird ein Sandbild zu einem sichtbaren, greifbaren 



209

interaktiven Feld. Der Therapeut bringt sich mit seiner ganzen Person samt sei-
ner Ausstattung des Therapieraums in den Prozess ein. Sich einzulassen und in 
der Tiefe zu verstehen, erfordert also auch eine kontrollierte Regression des The-
rapeuten, was bedeutet, sich auch als Therapeut primärprozesshaften Vorgängen 
auszusetzen. Gerade deshalb ist Selbsterfahrung im Spiel und im Sandspiel von 
entscheidender Bedeutung für die therapeutische Arbeit.

Um sich als Verwandlungsobjekt zur Verfügung stellen zu können, braucht 
es die Transzendente Funktion des Therapeuten, damit er eine Brücke für das 
Verstehen bilden kann zu dem, was im Patienten passiert. Nur dann eröffnet sich 
ein intermediärer Raum. Und es braucht eine „symbolische Einstellung“, um 
dem Geschehen einen Sinn beizumessen, ihm eine Bedeutung zu geben. Denn: 
„Die Psychoneurose ist im letzten Verstande ein Leiden der Seele, die ihren Sinn 
nicht gefunden hat“ (Jung, GW 11, § 497). Dieser Sinn kann jedoch nur gemein-
sam hergestellt werden. Es geht nicht nur um ein Verstehen der vertikalen Tiefe, 
sondern auch um das resonante Erleben zwischen Therapeut und Patient. Erst 
dann wird ein Gestaltungsvorgang ein Symbolisierungsvorgang. Jung definiert 
die symbolische Einstellung wie folgt:

„Wir können diese Einstellung, welche die gegebene Erscheinung als symbolisch auf-
fasst, abgekürzt als symbolische Einstellung bezeichnen […], welche nämlich dem Ge-
schehen, sei es im Großen oder Kleinen, einen Sinn beimisst und auf diesen Sinn einen 
gewissen größeren Wert legt als auf die reine Tatsächlichkeit“ (Jung, GW 6, § 899).

Sinn beimessen bedeutet jedoch nicht, vorschnell zu deuten, weil dadurch das 
teleologische Potential eines Symbols zerstört werden kann. Vorschnelle Deutun-
gen verschließen oder zerstören gar den potenziellen Raum und es gibt dann im 
wahrsten Sinne keinen Möglichkeitsraum mehr.

Aber auch beim scheinbar sinnlosesten Spiel oder bei schier uninterpretier-
baren Sandbildern oder scheinbar sinnentleertem Verhalten kann versucht wer-
den, zu verstehen, was das Kind uns durch seine projektive Identifizierung über 
sein Innen mitteilt. „Man muss sich auch immer fragen: wie erlebt mein Un-
bewusstes die Situation? Man muss […] auf das Genaueste aufpassen und sich 
selber ebenso beobachten wie den Patienten, sonst kann unter Umständen die 
ganze Behandlung schief gehen“ (Jaffé, 1999, S. 139). „Denn das Wesentliche in 
erster Linie ist nicht die Deutung und das Verstehen der Phantasien, sondern 
vielmehr ihr Erleben“ (Jung, GW 8, § 644). Besonders im Sandspiel ist dies ein 
psycho-physisches Erleben!

Verstehen und sich selbst verstehen erwächst also aus einem Zusammenspiel 
im Zwischen, aus Dialog (horizontal) und Dialektik (vertikal). Das hat die Sand-
spielerin und Neuropsychologin Lorraine Freedle in ihren neurobiologischen 
Überlegungen wie folgt zusammengefasst (vgl. Routledge International Hand-
book of Sandplay Therapy, 2017):



210

Auf verschiedenen Hirnebenen (von Hirnstamm bis Cortex) spielen folgende 
Wirkfaktoren des Sandspiels zusammen:

	y Somatosensorische Aktivierung,
	y Beziehungssicherheit durch Resonanz und Affektabstimmung,
	y Symbolischer Ausdruck des Narrativs sowie
	y Achtsamkeitserfahrung.

Dadurch entsteht neuronale Integration3 (Siegel, 1999; Schore, 2001 in Turner, 
2005, S. 131).

3	 Entwicklungspsychologische Überlegungen

Sandspiel ist eine Methode für Menschen jeden Alters. Entwicklungspsychologisch 
unterscheidet man verschiedene Stadien, jede ist von einer zentralen Spielform be-
stimmt (Übersicht in Anlehnung an Abb. in Streeck-Fischer, 1999, S. 582):

	y Säuglingszeit: Körperspiel, Sensomotorisches Spiel, Autoerotisches Spiel, 
Spiele zum Erkennen

	y Kleinkindalter: Guck Guck-Spiel, Explorationsspiel, Konstruktionsspiel, Spie-
len zur Differenzierung, Spielen mit Übergangsobjekten, präödipale Themen 
wie Objektverlustängste

	y Vorschulalter: Phantasiespiel, Puppenspiel, Symbolspiel, ödipale Themen. 
Spielmaterialien für Ich-Fähigkeiten

	y Schulalter: Regelspiele, Gruppenspiele, Wettbewerb und Freude am Erfolg, 
Stärkung des Ich

	y Adoleszenz: Spiel mit Grenzen, Changieren zwischen Kindheit und Erwach-
sensein, Identitätssuche

Dabei werden emotionale, kognitive und soziale Entwicklungsaufgaben spiele-
risch erworben:

Wie zeigen sich nun diese Entwicklungsphasen, insbesondere die frühe Kind-
heit, im Sandspiel? Dabei spielt natürlich das Gelingen bzw. Misslingen der je-
weiligen Phase eine Rolle, ob ein Sandspiel sich altersentsprechend oder alters-
abweichend zeigt. Retardierungen im Spiel können auf emotionale Störungen 
hinweisen.

3	 Neuronale Integration beschreibt die Koordination und Ausrichtung der neuronalen Ak-
tivität über multiple Hirnregionen. Die Interaktion zwischen weit voneinander entfernten 
Hirnarealen wird für die Entwicklung gewisser Funktionen, z. B. Emotionen oder Kogni-
tion, als notwendig betrachtet.



211

Ist das körperliche Spiel im Sand lust- und freudvoll? Oder schwer und brüchig? 
Entstehen Formen und Strukturen oder zerfallen diese immer wieder? Kommt es zu 
Chaos und Verwirrung, Überschwemmung und Überfüllung oder entsteht wirklich 
eine zusammenhängende Spielszene? Um welches Thema geht es im Narrativ?

„Die Entwicklungsrichtung geht von einem anfänglichen Chaos zu einer all-
mählichen Ordnung hin zur Entwicklung von Autonomie“ (Kalff, 2000, S. 162), 
was vor allem anhand von Sandspielprozessen deutlich wird. Auch eine Studie 
von Pennington (1996) verwies auf eine Zunahme an Differenziertheit der Sand-
bilder, je älter die Kinder waren: Mehr und verschiedene Figuren, das Bild war 
organisierter, ausgefüllter und realistischer (vgl. v. Gontard, 2007, S. 60). Sand-
spiel ist somit auch strukturbildend.

Dora Kalff (2000, S. 16) hat sich auf die archetypische Entwicklungspsycholo-
gie von Erich Neumann (1963/1999) bezogen, der die Haupt-Entwicklungsaufgabe 
des Kindes in der psychischen Ablösung von der „Großen Mutter“4 sah. Dieses Sta-
dium hat eher noch transpersonalen Charakter; in der sogenannten Einheitswirk-
lichkeit sind Außen und Innen noch nicht getrennt. Auf die ontogenetische Ent-
wicklung bezogen meint das im Weiteren die Auflösung der Dualunion (Einheit 
von Mutter und Kind), die allmähliche Herausbildung des Ich-Komplexes hin zu 
einem integrierten und konsolidierten Ich. „Unter Ich verstehe ich einen Komplex 
von Vorstellungen, der mir das Zentrum meines Bewusstseinsfeldes ausmacht und 
mir von hoher Kontinuität und Identität mit sich selbst zu sein scheint. Ich spreche 
daher auch von Ich-Komplex“ (C. G. Jung, GW 6, § 730).

Dabei ist die positive Urbeziehung die Voraussetzung für diese Entwicklung 
und es werden folgende archaische Entwicklungsphasen durchlaufen, die Dora 
Kalff übernommen und wie folgt zusammengefasst hat:

	y Vegetative, animalische Stufe (das Ich ist hier noch ganz an den Körper ge-
bunden, wird beweglich, will entdecken),

	y Kampfphase (gegen die Abhängigkeit vom Mütterlichen, vgl. anale Phase) und
	y Anpassung an das Kollektiv (zunehmender Realitätsbezug, Regeln und Gren-

zen, vgl. Latenzzeit).

Diese Ich-Stufen werden von Neumann (1963/1999) als Übergang vom matriar-
chalen (magisch-mythischen) in den patriarchalen (solaren) Raum bezeichnet. 
In der Analytischen Psychologie spricht man auch vom mütterlichen und väterli-
chen Prinzip. Dies ist im Zusammenhang mit dem Sandspiel insofern interessant, 

4	 Die Große Mutter ist ein ewiges Bild, das sich seit den Anfängen der Menschheitsgeschich-
te ubiquitär nachweisen lässt. Es zeigt „Mutter“ Natur in ihrem lebensgebenden wie auch 
in ihrem lebensnehmenden Aspekt. Das Bild der Großen Mutter basiert auf phylogeneti-
schem Hintergrund und ortet sich als präformierende Struktur im kollektiven Unbewus-
sten. Dieser Archetyp wird an der persönlichen Mutter erfahrbar. (vgl. Neumann, 1956; 
Lexikon der Analytischen Psychologie, 2003)



212

als gerade in der frühen Kindheit oft Figuren aus der Natur, aus der Pflanzen- 
und Tierwelt bevorzugt werden. Geht es erst noch um das Ernähren und Ver-
sorgt-Werden/Versorgen, ist alsbald Fressen und Gefressen-Werden das Thema, 
gefolgt von Kämpfen zwischen Tieren und dann auch zwischen Menschen. Auch 
das Matschen gehört dazu, Grenzen werden getestet. Oft geht es eher noch da-
rum, sich von etwas freizukämpfen, erst in der beginnenden Anpassung an das 
Kollektiv geht es vermehrt darum, sich zu messen und sich etwas zu erkämpfen. 
Im Übergang vom Kriegerischen zur Anpassung helfen Zäune, die Triebseite zu 
regulieren und die Instinktseite zu zähmen. Diese Entwicklung kann in Sand-
spielprozessen oft sehr anschaulich nachvollzogen werden.

Wie zeigt sich nun die frühe Kindheit im Sandspiel? Nach den Kriterien Neu-
manns finden sich vor allem magische, noch naturnahe, auch noch ungeordne-
te Sandspielwelten. Den Versuch einer Normierung hat Laura R. Bowyer 1970 
unternommen:

	y Teilweise Malen im Sand, zweidimensionale Sandbilder
	y Nur Teile des Sandkastens werden benutzt
	y Figuren werden in den Sand geworfen oder reingedrückt
	y Chaotische, nicht geordnete Welten, kein Zusammenhang
	y Tierfiguren werden häufiger benutzt als Menschenfiguren
	y Oftmals wilde Tiere, archaische Tiere
	y Begrenzung des Sandkastens wird oft noch nicht eingehalten
	y Sand wird geschüttet, Dinge werden vergraben, Sand wird geklopft
	y Ähnlichkeiten der Welten zwischen den Kindern

Im Weiteren:

	y Es entstehen allmählich Inseln der Ordnung
	y Der Raum im Kasten wird mehr genutzt
	y Das Spiel wird aktiver, dramatischer
	y Grenzen, Zäune tauchen auf
	y Kämpfe beginnen

(Normative Kriterien für Sandwelten von L. R. Bowyer, 1970, in: B. Turner, Hand-
book of Sandplay Therapy, 2005, S. 99)

4	 Sandspielgeschichten der frühen Kindheit (3.–6. Lj.) 
aus der Praxis

Ein fünfjähriger Junge versucht, einen Haus-Baum-Feuer-Wasser-Mensch-Test 
zu zeichnen. Es entsteht ein buntes, chaotisches Kritzelbild, in dem keines von 



213

den genannten Elementen zu erkennen ist. Er meint „Das ist ein kleines Haus, 
da wohnen meine Mama und ich“. Im sandspieltherapeutischen Setting wird es 
möglich, über das Handeln einem inneren Bild Ausdruck zu verleihen. Über den 
Zugang zu präverbalen Erfahrungen können nach Jörg Rasche (2002) selbst un-
bewusste Elemente, die noch keinen Zugang zu Form, Bild oder Sprache haben, 
ausgedrückt werden. So können wir Sandbilder bei Patienten sehen, die noch 
nicht ausreichend in der Lage sind, ihre Symbolfunktion zu gebrauchen. Im 
Sandspiel kann über das Handeln, die Berührung des Sandes mit den Händen ein 
Symbolisierungsprozess in Gang kommen – wenn sich ein intersubjektiver Raum 
in der Behandlung öffnet. Mit dem Finger im Sand „malt“ der Junge ein Haus – 
es mutet noch eher an wie ein Gesicht, die Gestaltung ist noch zweidimensional, 
das Ich noch nicht aufgerichtet, noch nicht getrennt vom mütterlichen Urbo-
den – und dennoch entsteht im Sand eine Struktur, die Grenzen aufweist, was im 
Zeichentest nicht möglich war.

Ein dreijähriger Junge ignoriert den Sandkasten völlig, geht aber sofort zum 
Figurenregal und zeigt mit dem Finger auf alles, was er dort sieht (Pointing). 
Ich helfe teilweise noch mit Worten wie „ein Elefant, eine Katze, ein Auto, ein 
Schneemann, …“ und wir sitzen vor dem Regal und staunen, was es da alles zu 
sehen gibt – ein Spiel des Erkennens, vielleicht auch des Wiedererkennens, um 
sich mit mir und dem Ort vertraut zu machen?

Für das Sandspiel in der frühen Kindheit ist es auch wichtig, ein Sieb, Schau-
fel, Rechen, Eimer, Behältnisse, Trichter etc. zur Verfügung zu haben, denn es 
wird gesiebt, umgefüllt, geleert, wieder befüllt, in unterschiedliche Behältnisse 
verteilt – Sand vermischt, Sand getrennt. Wir sind dann wie in einem Labor, der 
Sandkasten ist jetzt einmal mehr wie ein alchemistisches Gefäß, ein „Vas her-
meticum“, in dem seelische Wandlung stattfinden kann und die Seele sich ihren 
Weg erst noch suchen muss und darf. Das Kind erlebt sich dabei aktiv handelnd, 
selbstgesteuert und selbstwirksam. Kognitive Strukturen werden dabei ebenso ge-
fördert wie erste Symbolhandlungen, wenn z. B. der Sand zum Kuchenteig wird.

„Erde, Sand stehen im kindlichen Spiel für physische und psychische Substanz. Wenn 
[…] Kinder immer wieder mit Geduld Sand in kleine Kessel und Förmchen schaufeln, 
diesen mit Trichter und Sieb sorgfältig abfüllen, um den Inhalt zu dosieren oder zu 
verfeinern, so können wir darin den Ausdruck eines ganz speziellen Bedürfnisses se-
hen. Sie möchten die eigene Substanz in den Griff bekommen“ (Verena Rosetti-Gesell, 
1998, S. 68).

Die Grenzen sind fließend, ob es hier „noch“ um Sensomotorik und Explora-
tion oder doch schon um Repräsentation geht – das komplette Leerschaufeln 
des Sandkastens mit anschließendem Sieben und Wiederauffüllen habe ich bei 
dem betreffenden Kindergartenkind auch als eine Art „Reinigungsritual“ ver-
standen.



214

Ein im wahrsten Sinne des Wortes sehr be-rührendes Spiel (taktil und emo-
tional) der frühen Kindheit entfaltet sich durch das Sieben des trockenen Sandes 
auf Haut. Immer wieder habe ich es bei früh deprivierten Kindern erlebt, wie 
sehr sie diese Berührung durch den feinen Sand initiiert, gebraucht und genossen 
haben. Hier konstelliert sich der Eros der Urbeziehung, der feine weiche Sand ist 
dann wie eine zärtliche Berührung durch die Mutter:

„Ebenso wie die Entwicklung des psychischen Ich-Erlebens ist auch die Entfaltung des 
körperlichen Ich von der Interaktion abhängig … Wahrscheinlich sind es diese für-
sorglichen, zärtlichen, spielerischen, in allen Fällen kommunikativen Zuwendungen 
des Erwachsenen für die Körperlichkeit des Kindes, die in ihm die Integration eines 
körperlichen Ich-Erlebens bewirken“ (Rudolf, 2008, S. 56).

Beziehungsdefizite im frühen körperlichen Umgang können im Kontakt mit dem 
Sand in der therapeutischen Beziehung überformt werden. Auf der anderen Seite 
kann man sich im feuchten Sand auch eingraben und fest-halten, Halt finden. 
Ebenso sind die darin geformten Hügel, Burgen, … etc. etwas Bleibendes, etwas, 
das hält: „Sieh, das habe ICH gebaut!“ Der Sand hat dabei seine eigenen Gesetze 
und Dynamik, er erfordert Anpassung und auch Auseinandersetzung. „Dies kor-
respondiert in Analogie dem Kontakt des Bewusstseins mit dem Unbewussten 
und unterstützt diesen Prozess“ (von Gontard, 2007, S. 65).

Der vierjährige Robin baut Türme, Mauern, Gräben und formt Strukturen 
im Sand, um schließlich alles wieder mit Wasser wegzuschwemmen, was er ge-
rade so sorgfältig errichtet hat. Wie nach einer Sintflut bleibt nur ein sumpfiges 
Durcheinander übrig. Der Sand bleibt aber erhalten, er kann nicht zerstört wer-
den, es kann aus diesem Element auch wieder etwas Neues entstehen

Bedürfnisse von aufbauen, zerstören, wieder aufbauen … aber auch seelische 
Bedürfnisse von Raum, Grenzen und Verbindungen können im konstruktiven 
Spiel im Sand dargestellt werden, siehe auch:

Die kleine Sarah (Vorschulalter), angeblich ängstlich und zwanghaft (laut den 
Eltern) geht schon in den ersten Stunden in den feuchten Sand, sie gießt Wasser 
hinein und schiebt kraftvoll den Sand hin und her und in die Mitte, bis sich eine 
wirklich hohe Mauer bildet. Diese trennt das Meer (blauer Grund auf der lin-
ken Seite) vom Land (rechte Kastenseite mit Sandboden), auf das sie dann noch 
ein paar Häuser stellt. Es ist ihre „Genesis“, als sie das Wasser vom Land trennt. 
Meine Gegenübertragung: Wie kraftvoll, das hätte ich dem ängstlichen kleinen 
Mädchen nicht zugetraut! Und gleichzeitig: Hält die Mauer? Traue ich ihr zu, 
dass sie eine stabile Trennwand, d. h. Grenze errichtet? (Anm.: Sie schläft noch 
immer in Mutters Bett.) Gleichzeitig erscheint es wie ein Schutzwall: Wie viel 
Angst vor Überschwemmung durch das Unbewusste gibt es? Und wie kommt 
man nun aber ans Meer? In dem Moment beginnt sie, einen kleinen Durchgang 
in die Mauer zu bohren  … Er soll „nicht zu groß sein, damit das Land nicht 



215

überschwemmt wird.“ Sie schaut neugierig durch das kleine Loch in der Mauer, 
ich schaue zurück, im Blickdialog entfaltet sich ein Guck-Guck-Da-Spiel, welches 
spielerisch Trennung übt und die Objektverlustangst zum Thema hat. Die Thera-
pie kann beginnen, die Arbeit am Trennungskomplex beschäftigt uns noch eine 
ganze Weile.

Um Trennung und Wiederannäherung, aber auch um Abgrenzung und Auto-
nomieimpulse geht es in den vielen Variationen von Versteckspielen im Sand, die 
von Kindern in der frühen Kindheit begeistert gespielt werden. „Im Gesehen-
und-Gefunden-Werden kann das Kind sich Erlebnisse des Seins, des Wertvoll-
Seins […] verschaffen“ (Rosetti-Gsell, 1998, S. 63): Hände, die vergraben werden 
und sich finden („was für ein Glück, gefunden zu werden“), Dinge, die vergraben 
und versteckt werden im Sand und vom andern gesucht (und gefunden) werden 
müssen. Oder auch Dinge, die man erst beim Aufräumen findet, weil das Kind 
sie im Sand oder unter einer anderen Figur oder in einem anderen Objekt ver-
steckt hat – (noch) „ganz im Geheimen“ darf/möchte das Kind auch etwas für 
sich haben dürfen.

Im Spiel mit Sand und Wasser, im Spiel mit den Elementen können Erlebnis-
se des Machens, der Einflussnahme und der Macht erfahrbar werden. Auch die 
frühkindliche Freude am Spuren-Hinterlassen findet im Sandspiel Ausdruck. Im 
Spiel der frühen Kindheit findet sich häufig noch eine Vermischung von Fantasie 
und Realität. Nachdem ein kleiner Patient mich immer wieder ins Reich seiner 
überbordenden Fantasiewelt gelockt hat, meint er eines Tages mitten im Sand-
spiel: „Jetzt bau’ ich in echt“! Ein paar Bagger rollen an …

Während des Sandspiels wird in der Regel nicht gesprochen. Kalff nannte dies 
ein meditatives, schöpferisches Schweigen, das den Zugang zum Unbewussten 
erleichtert. Therapeutisch hilfreich ist ein „raum- und freiheitsgebendes Schwei-
gen, in das sich der andere hinein entfalten kann, nicht muss. Hier wird nichts 
erwartet, nur Raum und Möglichkeit geschaffen“ (Seifert in Eschenbach, 1978, 
S. 161). Die Rêverie oder die schweigende Amplifikation nährt den Container 
und macht ihn größer. Sandspiel ist im eigentlichen Sinne keine nonverbale 
Methode, aber sie ist eine psychotherapeutische Methode, die ohne Worte aus-
kommen kann. Deshalb ist sie besonders geeignet für Kinder/Menschen, die der 
Sprache noch nicht oder nur teilweise mächtig sind, sodass diese Methode gerade 
in der frühen Kindheit besonders hilfreich sein kann. Für manches, was tief ver-
borgen in der Seele liegt, gibt es auch (noch) keine Worte. Ebenso gibt es Kinder/
Menschen, die nicht sprechen möchten! In seinem Aufsatz „Communicating and 
Not Communicating“ spricht Winnicott (1974, S. 244) vom Recht, nicht zu reden 
(„incommunicado element“). Er verweist auf das Paradoxon, wenn das Kind zur 
gleichen Zeit sich aber mitteilen und gefunden werden möchte. Es sei eine Freu-
de, verborgen zu sein, aber ein Unglück, wenn man nicht gefunden wird (vgl. 
ebd.). Dieser Widerspruch bezieht sich auf die Fragestellung, wie das Kind bei 
sich sein kann, ohne getrennt sein zu müssen?



216

Warum Sandspieltherapie?

Gerade mit Patienten im frühen Kindheitsalter kann man oftmals den Prozess, 
in dem ein Kind die Fähigkeit zum Alleinsein entwickelt, miterleben. Das Kind 
beginnt dann, in Anwesenheit des Therapeuten versunken zu spielen, im Sand zu 
gestalten, hingegeben an sein Tun, ohne sich der Anwesenheit des Therapeuten 
dauernd durch Fragen etc. vergewissern zu müssen oder den Therapeuten zum 
Mit-Spielen zu bewegen. In der Gegenübertragung entsteht dann ein freies, leich-
tes Gefühl, es öffnet sich ein Raum, um über den Patienten zu fantasieren.

„Die Reife und die Fähigkeit, allein zu sein, setzen voraus, dass das Indivi-
duum die Möglichkeit gehabt hat, durch ausreichend gute Bemutterung einen 
Glauben an eine wohlwollende Umwelt aufzubauen“ (Winnicott, 1984, S. 40). 
Nicht nur die Therapeutin, auch der Sand und der Sandkasten als solcher kann 
ein sicherer und tragender Ort sein, in dem man sich sicher und aufgehoben 
fühlt – und unterstützt auf diese Weise den Therapeuten in dessen Container-
funktion. So wird die Basis für Trennung, Triangulierung und Reifung der Sym-
bolisierungsfähigkeit bzw. eine Nachreifung derselben geschaffen.

Der Fähigkeit zum Alleinsein gehe die Fähigkeit voraus, in Anwesenheit eines 
anderen allein zu sein. Dies sei eine wesentliche Fähigkeit, um sein personales 
Selbst, wie Winnicott es ausdrückt, entdecken zu können. Das bedeutet, dass ich 
bei mir bleiben kann, obwohl oder weil ein anderer anwesend ist. Die Voraus-
setzung ist, dass der andere mir ein Gefühl von Geborgenheit und Sicherheit 
vermittelt und mir die Erlaubnis gibt, bei mir sein zu dürfen und sich dadurch 
nicht zurückgewiesen fühlt. Dabei anerkennt der Therapeut das Alleinsein und 
somit auch die Selbsttätigkeit und die Autonomie des Kindes. Dadurch entstehen 
Bildungsprozesse in dem Sinne, dass das Sandspiel, das eigene „Geschöpf “, das 
Empfinden des Kindes stärkt, selbsttätig zu sein und sich das, was es tut oder 
lernt, selbst aneignen zu können.

Die Erfahrung im Sandspiel ist ein Erleben von Selbstwirksamkeit, ohne et-
was „leisten“ zu müssen oder, wie beim Malen oder Zeichnen, über feinmotori-
sche Fertigkeiten verfügen zu müssen. Spiel/Sandspiel ist nicht nur eine Metho-
de, um verborgene Bedeutungen aufzudecken, sondern dient auch als Motor für 
Entwicklung.

In den ersten Lebensjahren entwickelt und festigt sich die Persönlichkeit. 
Phyllis Tyson und Robert Tyson (1996) beschreiben dies als Integration der Iden-
tität. Oder anders formuliert: „Der Kern der Identität muss durch den Austausch 
mit der Umgebung, in einem gemeinsamen Spiel der Verwandlung, Wurzeln 
schlagen und Zweige treiben“ (Weber, 2021, S. 148).

Die Grundstruktur entwickelt sich aus dem dyadischen und triadischen Ge-
schehen heraus. Beide Beziehungsmuster müssen miteinander verknüpft wer-
den. Der Sand-Spiel-Raum der frühen Kindheit als dritter Raum bietet einerseits 



217

Sicherheit als freier und geschützter Raum und schafft andererseits auch die 
Möglichkeit der Trennung und einer geringeren Abhängigkeit vom Therapeuten. 
Sandspiel hilft bei der Entdeckung der äußeren und inneren Welt und deren Ver-
bindung, es dient gerade in der frühen Kindheit der Entwicklung des Ich und 
dem Werden, der man ist. Es ist ein integrativer, stärkender Prozess und schafft 
Verbindung zur eigenen Schöpferkraft, die in jedem Menschen steckt.

In Verbindung mit seinen schöpferischen Kräften zu sein, heißt (sich) zu ge-
stalten, „creare“ bedeutet „erschaffen, erzeugen, gestalten“. Der Begriff der Krea-
tivität wird nach Rainer Holm-Hadulla (1995) auch mit dem Wort „crescere“ ver-
bunden, im Sinne von „gedeihen, wachsen“. Das schöpferische Feld, in dem sich 
etwas gestalten und etwas wachsen kann, ist der Spielraum für Entwicklung: „In 
creation you are created“ (C. G. Jung in Jarrett, 1989, S. 653).

Literaturverzeichnis

Alvarez, A. (2014): Das denkende Herz. Drei Ebenen psychoanalytischer Therapie mit gestörten Kin-
dern. Frankfurt a. M. (Brandes & Apsel).

Ammann, R. (2019): Die Sandspieltherapie. Resonanz zwischen Körper und Seele. Gießen (Psycho-
sozial-Verlag).

Bradway, K. (1992): Aspekte der Übertragung und Co-Übertragung in der Sandspieltherapie. Zeit-
schrift für Sandspieltherapie, 1, S. 24.

Brockmann, A. D., Geiß, M.-L. (2011): Sprechende Hände. Haptik und Haptischer Sinn als Entwick-
lungspotential. Berlin (Pro BUSINESS).

Buytendijk, F. (1959): Das Spielerische und der Spieler, in: Das Spiel. Kongressbericht Dt. Leibeserzie-
her. Frankfurt a. M.

Eschenbach, U. (Hg.) (1978): Das Symbol im therapeutischen Prozess bei Kindern und Jugendlichen. 
Stuttgart (Bonz Verlag).

Fink, E. (1960): Spiel als Weltsymbol. Stuttgart (Kohlhammer).
Freedle, L. R. (2017): Healing Trauma Through Sandplay Therapy. A Neuropsychological Perspective. 

In: The Routledge International Handbook of Sandplay Therapy. Ed. By Barbara Turner. New York 
(Routledge).

Gontard, v., A. (2007): Theorie und Praxis der Sandspieltherapie. Stuttgart (Kohlhammer).
Holm-Hadulla, R. (2005): Kreativität. Konzept und Lebensstil. Göttingen (V&R).
Huizinga, J. (1938/2004): Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Reinbek bei Hamburg 

(Rowohlt).
Jaffé, A. (1999): Erinnerungen, Träume, Gedanken von C. G. Jung. Olten (Walter).
Jung, C. G. (1967): Psychologische Typen. GW 6. Olten (Walter).
Jung, C. G. (1971): Die Dynamik des Unbewussten. GW 8. Olten (Walter).
Jung, GW 11 (1995): Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. GW 11. Düsseldorf (Walter).
Jung, C. G. (1978): Mysterium Coniunctionis. GW 14. Olten (Walter).
Jung, C. G. (1979): Praxis der Psychotherapie. GW 16. Olten (Walter).
Kalff, D. (1992): Einführung in die Sandspieltherapie. Zeitschrift für Sandspieltherapie, 1, S. 8.
Kalff, D. (2000): Sandspiel. Seine therapeutische Wirkung auf die Psyche. München (Reinhardt).
Kögler, M. (Hg.) (2009): Möglichkeitsräume in der analytischen Psychotherapie. Gießen (Psychosozial-

Verlag).
Kohut, H. (1993): Auf der Suche nach dem Selbst. Stuttgart (Pfeiffer/Klett-Cotta).
Müller, L. & Müller, A. (2003): Wörterbuch der Analytischen Psychologie. Düsseldorf (Patmos).
Neumann, E. (1963/1999): Das Kind. Struktur und Dynamik der werdenden Persönlichkeit. Frankfurt 

a. M. (Fischer).



218

Panksepp, J. / Biven, L. (2012): The Archeology of Mind. NY (Norton and Company).
Piaget, J. / Inhelder, B. (1986): Die Psychologie des Kindes. Stuttgart (dtv/Klett-Cotta).
Rasche, J. (2002): Das therapeutische Sandspiel in Diagnostik und Psychotherapie. Stuttgart (opus ma-

gnum).
Ringelnatz, J. (1931): Kindersand. Berlin (Rowohlt).
Rombach, H. (1980): Phänomenologie des gegenwärtigen Bewusstseins. Freiburg (Alber).
Rosetti-Gsell (1998): Spielen – Sprache der kindlichen Seele. Freiburg, Verlag Herder.
Rudolf, G., Henningsen, P. (2008): Psychotherapeutische Medizin und Psychosomatik. Stuttgart (Thieme 

Verlag).
Seitz, A. (2020): Von der Kunst des Verstehens in der Sandspieltherapie. Zeitschrift für Sandspiel-

therapie, 48, S. 63.
Streeck-Fischer, A. (1999): Zur OPD-Diagnostik des kindlichen Spiels. In: Praxis der Kinderpsycho-

logie und Kinderpsychiatrie, 48, S. 580–588. 
Turner, B. A. (2005): The Handbook of Sandplay Therapy. Cloverdale, California (Temenos Press).
Tyson, Ph., & Tyson, R. L. (2001): Lehrbuch der psychoanalytischen Entwicklungspsychologie. Stuttgart 

(Kohlhammer).
Weber, A. (2021): Lebendigkeit. Eine erotische Ökologie. München (Kösel-Verlag).
Weinrib, E. L. (2004): Images of the Self. Cloverdale, California (Temenos Press).
Winnicott, D. W. (1971/ 10. Aufl. 2002): Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart (Klett-Cotta).
Winnicott, D. W. (1963/1974): Die Frage des Mitteilens und Nicht-Mitteilens führt zu einer Unter-

suchung gewisser Gegensätze. In: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt. München (Kindler).
Winnicott, D. W. (1984): Reifungsprozesse und fÖrdernde Umwelt. Frankfurt a. M. (Fischer TB). 
Wygotski, L., in: Oerter, R., Montada, L. (Hg.) (2008): Entwicklungspsychologie, Weinheim (PVU).



219

Das kindliche Spiel in den frühen 
Lebensjahren
Psychoanalytische Aspekte

Gertraud Diem-Wille

Im Beitrag wird das kindliche Spiel im Alltag unter einer psychoanalytischen Perspektive ana-

lysiert und die kindlichen Ausdrucksformen zu verstehen versucht. Es geht dabei um Aus-

drucksweisen des Kindes, die seine Beziehung zu den Bezugspersonen (Primärobjekten), 

zur äußeren Realität sowie zu sich selbst darstellen. Dabei kann auf die Struktur seiner inne-

ren Welt, seiner Fantasie, seiner Affekte, Liebe – Hass – Wissenswut geschlossen werden. 

Spiel ist eine schöpferische Erfahrung. Es werden die Dimensionen des Spiels, des Erfor-

schens der Welt, des Beziehungsaufbaus zu den Primärobjekten, des Verarbeitens beglü-

ckender und belastender Erfahrungen anhand von beobachteten Spielsequenzen erläutert. 

Der Darstellung des kindlichen Spiels, wie es im Rahmen der psychoanalytischen Kindergar-

tenbeobachtung dokumentiert wurde, werden im zweiten Teil Beispiele aus Kindertherapien, 

bei denen die Therapeutin deutend Bezug zum Spiel nimmt, gegenübergestellt.

1	 Einleitung: Verständnis vom „kindlichen Spiel“

Ab wann können wir von einem „kindlichen Spiel“ sprechen? Zunächst denken 
wir an soziale Spiele, mit Spielsachen oder nach Spielregeln. In der Alltagssprache 
zeigt sich jedoch ein anderes Verständnis, wenn wir davon sprechen, dass „ein 
Baby mit seinen Händen spielt“, es den Gesichtsausdruck seines Vaters imitiert, 
oder sich beim Stillen der Mutter zuwendet und das Trinken unterbricht, „um zu 
spielen“, wie die Mutter es nennt. Die Mutter reagiert mit der Frage „Ah, willst Du 
spielen“, wie es Daniel Stern (1994, S. 12) in einer Videoaufzeichnung der Mutter-
Kind-Interaktion beschreibt. Die Mutter beginnt mit ihren Fingern den Körper 
des Kindes spielerisch zu kitzeln, worauf das Baby mit Lachen reagiert, was sie als 
Bestätigung versteht, dass das Baby das Trinken unterbrechen und spielen will.

„Das unmittelbare Ziel einer Spiel-Interaktion von Angesicht zu Angesicht be-
steht darin, dass es Spaß macht, interessieren und erfreuen soll, und dass man bei-
einander ist“, definiert Stern (1994, S. 89) das kindliche Spiel. Es kommt allerdings 
auch darauf an, ob der Erwachsene auf diese spielerische Ebene eingehen kann, den 
Wunsch des Kindes zu spielen überhaupt bemerkt. Bei der psychoanalytischen Be-
obachtung von Babys und ihren Müttern kann die Beobachterin diese Kontaktver-
suche des Babys, die von seiner Mutter nicht wahrgenommen wurden, beschreiben 



220

und wie das Baby auf dieses Nichtbeachten reagiert. In der Identifikation mit dem 
Baby „leidet“ die Beobachterin und kann diese schmerzliche Erfahrung nachvoll-
ziehen. Wollen wir etwas über das Spiel der Kinder in den ersten Lebensjahren 
erfahren, bedarf es der Fähigkeit, genau zu schauen, sich überraschen und die vor-
gefassten Theorien ruhen zu lassen, um die Einmaligkeit der kindlichen Aktivität 
im Spiel erfahren zu können, d. h. das Staunen nicht zu verlernen.

Die Lust am spielerischen Erkunden und Spielen mit der Welt, mit dem Was-
ser in einer Lacke – bis ins Erwachsenenleben – beschreibt folgender Beitrag aus 
der Zeitschrift „Die Zeit“ „Was mein Leben reicher macht“.

„Der alte Herr beobachtet, wie ein kleiner Junge durch die Regenpfütze hüpft, dann 
selbst vor einer Pfütze steht, sich nach allen Seiten umblickt und schließlich durchs 
Wasser stapft, dass es nur so spritzt“ (Die Zeit, 2022, S. 62).

Die Beobachtung des kleinen Jungen, der lustvoll das Wasser zum Spritzen 
bringt, erweckte vermutlich den kindlichen Wunsch des alten Herrn, das noch 
einmal zu erleben – der Blick nach allen Seiten verweist auf seine Angst, bei so 
einer „kindlichen Verhaltensweise“ entdeckt zu werden. Wir werden an das lust-
volle Pritscheln des kleinen Kindes beim Baden erinnert, das das Wasser spritzen 
lässt. Wie selten Erwachsene eine lebendige Verbindung mit ihrem kindlichen 
Ich und Erfahrungsschatz aufrechterhalten können, beschreibt Erich Kästner im 
Fliegenden Klassenzimmer, wenn er Klaus gegen Ende des Romans zu seinem 
Vater sagen lässt:

„Wir Kinder, weißt du, wir verstehen die Erwachsenen ganz gut, und was sie können, 
das lernen wir ziemlich bald. Aber ihr – ihr lernt nie wieder, was wir Kinder können 
und wünschen und was ihr konntet und wünschtet, als ihr selbst noch Kinder wart“ 
(Kästner, 1954, S. 165).

Es ist wichtig, in welcher Weise das „innere Kind im Erwachsenen“ lebendig ge-
blieben oder unterdrückt ist. Dabei geht es um Spaß im Sinn von Freude am Spiel 
als Schlüsselbegriff, weil diese Grundstimmung beeinflusst, wie wir uns verhal-
ten und welche Art der Rückmeldung das Kind erfährt, das mit uns spielen will. 
Die Freude am Spiel drückt sich in den Bewegungen, der mimischen Reaktion 
der Betreuungsperson aus; sie bietet Stimulation, die ebensolche Freude – beim 
Kind ausgedrückt im freudigen Quietschen und Lachen  – hervorruft. Hat die 
Bezugsperson keinen Spaß, sondern mimt sie ihn nur oder bewegt sich ohne 
Freude, so wird es für das Baby oder Kind wenig stimulierend sein – der Funke 
springt nicht über, weil kein Funke da war. Umgekehrt passiert es oft, dass das 
fröhliche Lachen des Babys in der Mutter, im Vater die Lust zum Spielen wach-
ruft – oft mitten in einer anderen Tätigkeit wie etwa dem Wechseln der Windeln. 
Wenn erfreuliche Erfahrungen entstehen, wird das Erregungsniveau erhöht. Die 



221

Mutter wird durch das Interesse, das Vergnügen – durch Lächeln und Glucksen 
ausgedrückt – reagieren und durch den munteren Eifer im Blick und Mimik des 
Kindes das Spiel als befriedigend erleben. Sie fühlt sich dann belohnt.

2	 Psychoanalytische Konzepte des kindlichen Spiels

In der „theoretischen Darstellung des Spiels“ betont Donald W. Winnicott (2002), 
dass sich Spielen nicht im Inneren ereignet, sondern in Raum und Zeit stattfin-
det, d. h. Spielen ist immer Handeln; es stellt eine beobachtbare Aktivität dar. Es 
herrscht unter Psychoanalytikern Übereinstimmung, dass Spiel das Universale 
ist: „es ist Ausdruck der Gesundheit, denn Spielen ermöglicht Reifung und da-
mit Gesundheit und führt zu Gruppenbeziehungen“, schreibt Winnicott (2002, 
S. 52). „Spiel ist die Sprache des Kindes“, sagt der Schweizer Kinderanalytiker 
Hans Zulliger (1959).

Die ersten Spielformen bestehen in der Kontaktaufnahme des Säuglings 
einerseits zu seinen Eltern (in der psychoanalytischen Terminologie den Primär-
objekten), sowie zu Objekten der äußeren Realität, ein Licht, ein sich bewegendes 
Mobile, zu dem das Kind durch Blickkontakt, ein Hinstrecken der Arme, ein Be-
rühren, ein „Anplaudern“ Kontakt herstellt. Sigmund Freud hat darauf hingewie-
sen, dass Kinder bis zum dritten Lebensjahr auch Nicht-lebenden- Dingen einen 
Subjektstatus zuschreiben, ein „animistisches Weltbild“1 haben. Sie glauben nicht 
nur, dass lebende Wesen, sondern auch unbelebte Objekte eine Seele besäßen. 
Spielen ereignet sich, wie Winnicott es benennt, in einem „Spielplatz“, als ein 
potenzieller Raum zwischen Mutter und Kleinkind, der beide miteinander ver-
bindet (Winnicott, 2002, S. 59).

Kann ein Kind nicht spielen, so stellt diese Hemmung ein gravierendes Sym-
ptom eines ernsten psychischen Problems des Kindes, eine massive Entwick-
lungsbehinderung dar. Stern (1994) betont, dass der Blickkontakt zeigt, dass das 
Kind zu einer anderen Person eine Beziehung herstellen will und kann. Fehlt ein 
Blickkontakt im ersten Lebensjahr gänzlich, so kann das ein Hinweis auf einen 
Rückzug in eine private Welt des Kindes sein, ein autistischer Rückzug aus der 
bedrohlichen, frustrierenden Welt (Stern, 1994). Melanie Klein (1997) beschreibt 
eine ihrer ersten Kinderpatientinnen, Erna, welche die Umgebung nicht wahrzu-
nehmen scheint, in Stühle und Tische hineinläuft, sich verletzt und unfähig ist 
zu spielen. Diese starke Ablehnung der Realität verweist nach Klein auf eine tiefe 
Störung, eine psychotische Problematik. Ziel der Therapie ist es, die bedrohlichen 

1	 Animismus bedeutet zunächst, dass jedem erfahrbaren Gegenstand oder unbewussten 
Sachverhalt, also etwa Wolken oder Träumen, ein Bewusstsein zugesprochen wird. Die 
Ursache ist hierbei ein starker Egozentrismus, der erst später logischen Verständnissen 
weicht. Ärgern sie sich über eine Sache, so gehen sie davon aus, dass sich auch alle anderen 
darüber ärgern.



222

Ängste zu besprechen, die inneren Konflikte zu ordnen, was eine Wiederherstel-
lung der Fähigkeit zu spielen ermöglicht. Klein (1997, S. 45) schreibt:

Although psychology and pedagogy have always maintained the belief that a child is 
a happy being without any conflicts and have assumed that the sufferings of adults 
are the results of the burdens and hardships of reality, it must be asserted that just the 
opposite is true. What we learn about the child and the adult through psychoanalysis 
shows that all the sufferings of later life are for the most part repetitions of these ear-
lier ones, and that every child in the first years of life goes through and immeasurable 
degree of suffering.

Die kindliche Fähigkeit zum lustvollen oder aggressiven Spiel verweisen auf eine 
Zuwendung zur Welt, zu anderen Personen, die Fähigkeit des Kindes, Kontakt 
herzustellen. Auf die verschiedenen Spielformen und ihre psychodynamische Be-
deutung wird in detaillierten Beschreiben von Spielsequenzen eingegangen. Da-
bei beziehe ich mich vorrangig auf das Spiel der drei- bis vierjährigen Kinder, die 
bereits in der Lage sind, komplexe Zusammenhänge im Spiel auszudrücken und 
sie sprachlich vermitteln. Die empirischen Daten der kindlichen Spiele wurden 
im Rahmen der psychoanalytischen Kindergartenbeobachtung nach Esther Bick 
von den Teilnehmern/innen der Seminargruppe erstellt und dann in der Gruppe 
unter Leitung einer Psychoanalytikerin gemeinsam besprochen und diskutiert.2 
Auf andere Formen des Spiels, wie Lernspiele und das alltägliche Spiel mit den 
Eltern und Geschwistern kann in diesem Beitrag nicht eingegangen werden. Die 
unter Pädagogen übliche Unterscheidung zwischen „echten Spielformen“ wie Ge-
schicklichkeitsspiele, Bewegungsspiele und Brettspiele im Gegensatz zu „Spiel-
inhalten“ wie das Entdecken der Welt, Aggressionsspiele oder erotische Spiele 
werden im kindlichen Spiel nicht eingehalten, sondern erfolgen „bunt gemischt“, 
je nach der Situation und können rasch wechseln. Statt einer systematischen, 
geordneten Kategorisierung des kindlichen Spiels wird in meinem Beitrag bei 
der Auswahl der vorgestellten Sequenzen die Reihenfolge der Beobachtungs-
protokolle des Seminars „Psychoanalytischen Kindergartenbeobachtung“ her-
angezogen (Vgl. Adamo  & Rustin, 2014). Im realen Spiel der Kinder tauchen 

2	 Die psychoanalytische Beobachtung von kleinen Kindern im Kindergarten wurde von Es-
ther Bick in London entwickelt. Jeder Student geht einmal pro Woche in einen Kindergar-
ten und beobachtet dort ein Kind beim Spielen, danach wird darüber ein genaues Beob-
achtungsprotoll verfasst, das dann in der wöchentlichen Seminargruppe unter der Leitung 
einer Psychotherapeutin besprochen und analysiert wird (Diem-Wille, 2012, S. 28 ff.).



223

unterschiedliche Kategorien von Spielen auf, die durch den Kontext und die 
Ideen der Kinder spontan bestimmt werden.

Bewältigung von Trennung und Wiederkommen im Spiel

Wie gelingt es dem Baby, das noch nicht über eine ausreichende sprachliche Aus-
drucksweise verfügt, mit Trennung von der Mutter und seiner Angst vor diesen 
Trennungen fertig zu werden? Es bewältigt sie mit einer spielerischen Methode, 
den Wechsel von Verschwinden und Wiederkommen auszudrücken, um so – wie 
Freud sagt – Unlust in Lust umzuwandeln. Altersgerecht entwickelte Kinder er-
forschen dieses Phänomen mit dem Lieblingsspiel des „Guck-Guck“ oder dem 
Versteckenspiel. Das Baby legt seine Windel oder eine Decke über sein Gesicht 
und gibt es mit einem Schrei der Begeisterung wieder weg. Da das Kind die Mut-
ter nicht sieht, wenn seine Augen zugedeckt sind, ist sie wie „weg“ und kann 
jedoch durch das Kind selbst wieder sichtbar werden. Die täglich passiv erlittene 
Trennung wird nun aktiv vom Kind selbst initiiert und damit kontrolliert. Es 
hat ja noch keine Vorstellung, dass die Person, auch wenn sie das Kind nicht 
sieht, weiterhin existiert, sondern hilft sich mit einer „magischen Vorstellung“ 
(Fraiberg, 1980, S. 64). Es kann auf diese Weise seine Angst vor der Trennung 
besiegen, und kann so das schmerzliche Erleben in ein lustvolles verwandeln.3

Ein anderes lustvolles Spiel besteht im Hin- und Herlaufen zwischen den El-
tern, sobald es laufen kann. Die Eltern stellen sich Vis-a-vis auf und das Kind 
läuft nun – meist noch unsicher – von einem Elternteil zum anderen, der es schon 
mit offenen Armen erwartet, begeistert in Empfang nimmt und oft noch freudig 
in die Luft hebt. Das „Noch-einmal“ des Kindes zeigt, welche Freude es daran hat. 
Das Kind ist die aktive Person, die den Vater verlässt, und nun von der Mutter 
freudig erwartet zu ihr läuft und umgekehrt. Der Wunsch des Kindes, freudige 
Erfahrungen immer wieder zu wiederholen wird von dem Neurowissenschaftler 
Antonio Damasio  (2004) als bedeutsam betrachtet, da sich die Synapsen zwi-
schen den Nervenzellen erst bei oftmaliger Wiederholung stabil entwickeln und 
so Lernerfahrungen festigen.

3	 Berühmt ist Freuds Beobachtung seines Enkels, der die Zwirnspule mit einen „Weg-Ruf “ 
wegwirft und es anschließend mit Lust an einem Faden wieder zu sich zieht, begleitet von 
einem freudigen „Da-Ruf “. (Freud, 1920g, 11 ff.)



224

Entdecken der Welt

Alle Gegenstände, die das Kind umgeben, werden untersucht und erforscht. Ein 
Gegenstand – egal ob aus Holz ist oder Obst, eine Matte, ein Blatt ist, sie werden 
ergriffen, ihre Textur, mit den Fingern oder mit dem Mund untersucht, um den 
Geschmack zu testen. Anna Freud hat darauf hingewiesen, dass Kinder, denen 
erlaubt wird, die Nahrungsmittel auch zu untersuchen, anzugreifen, zu kneten, 
zu zerlegen, „lustvolle Esser“ werden, da auch das haptische Erleben zu einer 
Steigerung der Befriedigung beim Essen führt, das die Kinder „mit allen Sinnen 
genießen“ (A. Freud, 1972, S. 73).

Selma Fraiberg nennt die kleinen Kinder „Wissenschaftler“, die permanent 
Hypothesen über die Beschaffenheit der Welt aufstellen und diese überprüfen 
wollen. Da noch keine Ekelschranke existiert, richtet sich das Interesse auf alle 
Gegenstände, auch auf Körperausscheidungen von Menschen und Tieren. Wer-
den das natürliche Interesse und der Forschungsdrang des Kindes durch allzu 
strenge Verbote unterbunden, kann es zu einer erheblichen Hemmung kommen. 
Das Berühren und Untersuchen der Gegenstände wird von den Eltern oft mit 
dem Benennen begleitet, was eine wichtige Grundlegung der sprachlichen Ent-
wicklung darstellt. Es ermöglicht dem Kind, gleichzeitig den Gegenstand zu „be-
greifen“ und ihn auch intellektuell mit der sprachlichen Bedeutung zu verbin-
den. Mit dem wechselnden Blick zwischen dem eben untersuchten Gegenstand 
und dem Erwachsenen, der den Begriff dazu nennt, zeigt das Kind, wie es eine 
Beziehung zwischen den beiden, dem Gegenstand und dem vom Erwachsenen 
genannten Begriff, herstellt. Meist unterstützen die Eltern das Kind beim spiele-
rischen Erforschen, indem sie sagen: „Ja, das ist ein Ball“, „das ist der Harlekin“, 
„der Löffel“, „der Käfer, den du so magst“ etc. Später wird das Kind auch ver-
suchen, diese Worte nachzusprechen. In einem Fallbeispiel zeigt Fraiberg (1980, 
S. 69) wie ein vierjähriges Mädchen, Barbara, durch starke Einschränkungen 
in der frühen Kindheit und strengen Verboten gegenüber dem Erforschen der 
Gegenstände in seiner intellektuellen und sprachlichen Entwicklung gehindert 
wurde. Beliebt sind die Experimente der Kinder mit Wasser in der Badewanne 
durch ausgelassenes Lachen – oft wird dabei auch das Urinieren demonstriert, 
wenn das Kind in weitem Bogen ins Badewasser uriniert.

Der Impuls, mit den Körperausscheidungen zu spielen, so wie mit dem Was-
ser in der Badewanne, der den Urin des Kindes symbolisiert, kann auch durch 
andere Materialien gefördert werden. Das Sandspielen mit Wasser zu Matsch, 
Plastilin, Play-Do und anderen Materialien stellen Möglichkeiten dar, haptischen 
Erfahrungen mit symbolischen Äquivalenten zu den Körperausscheidungen 
zu befriedigen. Die anale Lust wird in der Beschäftigung deutlich sichtbar, was 
Kinder oft auch sprachlich ausdrücken, wenn sie von „großen Geschäft machen“ 



225

sprechen. Auch die urethralen Wünsche können im Spiel mit dem Wasser in der 
Badewanne oder beim Abwaschen verschiedener Gefäße befriedigt werden. Die-
se Ersatztätigkeit ermöglicht eine Befriedigung ohne Scham und ohne zurecht-
gewiesen zu werden.

Aus einer psychoanalytischen Beobachtung eines 2½-jährigen Knaben zu 
Hause, den ich Niki nenne.4

Niki findet ein Loch in der Erde, das er bewundert. … Der Vater weist ihn auf eine Heuschre-

cke hin, die immer wieder weiter springt. Niki findet auch immer, wo sie hingesprungen ist. 

Wir sind unter der großen Platane und Niki beginnt, sich für die herabfallenden Äste zu inte-

ressieren. Etwas angeregt von mir (der Beobachter, GDW) beginnt er, die morschen kleinen 

Äste, die sich in der Platane verfangen haben, herauszuziehen. Der Vater hebt ihn auf und so 

geht das eine Zeit lang. Niki ist sehr ausdauernd, er will die Äste herunterziehen, lässt sich 

dabei helfen, aber letzten Endes will er es aber selbst machen. Ihm gelingt das ganz gut. So 

finden sich dann einige Äste in der Platane, die Niki mit einem langen Ast teilweise alleine 

herunterzieht. Er überlegt sich, wie er es machen könnte und setzt den langen Ast wie einen 

Stab gekonnt ein. In jedem Fall schafft es Niki, lange bei dieser Tätigkeit zu bleiben. Dem 

Vater und mir macht es auch Spaß. Mir fällt auf, dass Niki sehr ernst und sehr zielstrebig ist.

Es genügt eine kleine Anregung des Vaters, um Niki für das Erforschen der 
Fortbewegung der Heuschrecke zu interessieren. Dann wendet Niki seine Auf-
merksamkeit den herabfallenden Ästen zu. Wieder genügt eine kleine Anregung 
des Beobachters (dem es schwerfällt, in der reinen Beobachterrolle zu bleiben), 
beginnt Niki mit großer Ausdauer die morschen Äste – teilweise mit Hilfe des 
Vaters – herauszuziehen. Für Niki ist es eine spannende Herausforderung, diese 
selbstgestellte Aufgabe zu bewältigen; er überlegt und findet eine gute Strategie. 
Der Vater und der Beobachter scheinen sich mit der erfolgreichen Tätigkeit von 
Niki zu identifizieren, sie bewundern ihn und finden das Spiel kurzweilig. Es 
zeigt die Ernsthaftigkeit des kindlichen Spiels.

Besondere Begeisterung ruft das Öffnen von Gefäßen hervor, sowie das Ab-
nehmen von Deckeln, um den Innenraum zu erforschen. Freud sieht einen engen 
Zusammenhang zwischen Wisstrieb und Sadismus. Er schreibt (1931i, S. 450): 
„Besonders vom Wißtrieb gewinnt man häufig den Eindruck, als ob er im Mecha-
nismus der Zwangsneurose den Sadismus geradezu ersetzen könnte.“ Klein hat 
diese spezifische Forschungstätigkeit beim Eindringen und Zerlegen von Gegen-
ständen mit dem Wunsch des Kindes, in den Körper der Mutter einzudringen, 
in Verbindung gebracht. Die Kinder wollen herausfinden, ob dort andere Babys 

4	 Ich danke Gerhard Buchinger für die Beobachtungsprotokolle 2023.



226

sind. In diesem Erforschen steckt immer auch ein gewisses Maß an Aggression, 
was Klein von der „Wißbegierde“ und „Wissenswut“ sprechen ließ:

„Mein Material hat mir gezeigt, dass das erste Objekt des Wißtriebes der Mutterleib ist, 
der zuerst als Objekt der oralen Befriedigung und bald auch als Schauplatz des elter-
lichen Koitus empfunden wird…es entsteht der Wunsch zu wissen, was dort vorgeht 
und wie es dort aussieht“ (Klein, 1932, S. 224, kursiv im Original).

Bewegungs- und Geschicklichkeitsspiele

Da die Entwicklung der Mobilität eine besonders intensive Herausforderung dar-
stellt, ist es nicht verwunderlich, dass das Bewegen, das Laufen, das Nachlaufen, 
das Klettern eine wichtige freudige Aktivität darstellt. Dazu eine Beobachtung 
aus dem Kindergarten, die im Rahmen einer psychoanalytischen Kindergarten-
beobachtung nach Esther Bick, einer wichtigen erlebnisorientierten Form des 
Lernens anhand von Beobachtungsprotokollen, beschrieben wurde. Jeder/jede 
Teilnehmer/in beobachtet im Zeitraum von sechs Monaten ein Kind für die Dau-
er einer Stunde. Dabei wird nach der Beobachtung alles, was das Kind betrifft, 
in einem Beobachtungsprotokoll genau beschrieben. Die beobachtende Person 
ist auch ein/e innere/r Beobachter/in, die die eigenen emotionalen Reaktionen, 
Gedanken und Wünsche aufnimmt, um etwas über die Gegenübertragung zu 
lernen. Einmal pro Woche werden die Beobachtungsprotokolle in einer Seminar-
gruppe unter der Leitung einer Psychotherapeutin besprochen, um Hypothesen 
über die emotionale Situation des beobachteten Kindes aufzustellen und im wei-
teren Beobachtungsprozess zu überprüfen (Diem-Wille, 2012).

Vincent hat sich unterdessen mit Elias, Aaron und einem weiteren kleinen Buben in der 

Ecke, versammelt, hat einen Hula-Hoop-Reifen in der Hand, und als Elias und ein anderer 

Junge gleichzeitig an ihm ziehen, sagt er: „Wir machen das so, zuerst du, dann du, dann 

Elias und dann ich“.

Er gibt den Reifen her und nacheinander werfen sie ihn in die Höhe. Hinter mir (das bezieht 

sich auf den Beobachter) ist ein immer lauter werdendes Geschrei zu hören, und ich sehe 

einige Kinder am Zaun vis-a-vis versammelt. „Die Katzen sind wieder da“, rufen sie. Banu, 

ein anderer Knabe, läuft in der Gegend herum und wiederholt: „Katze, Katze, Katze“, blickt 

mich an und sagt: „Katze“. Sie folgen der Katze entlang des Zauns, beinahe in Ektase …

Aaron steht irgendwann neben mir und hält einen roten Ball in den Händen Er blickt mich 

nicht an, legt den Ball ab und schießt ihn zu mir. Ich schieße ihm den Ball immer wieder 

zurück und irgendwann entdeckte er etwas Interessanteres und geht wieder.

Ich blicke zu Vincent und Elias. Vincent hat den Reifen in der Hand, läuft Elias nach und 

versucht ihn zu fangen. Sie lachen vergnügt, während sie durch den ganzen Hof laufen.



227

Diskussion: Beim freien Spiel im Garten sind die Kinder alle in Bewegung, dabei 
gehen sie nicht, sondern laufen. Ohne Probleme können sie das Benützen des 
Hula-Hoop-Reifens regeln. Sie verwenden ihn so, wie es ihnen einfällt. Niemand 
zeigt ihnen, wie man den Reifen als Geschicklichkeitsbewegung um die Hüften 
halten kann. Er wird als Wurfgeschoss oder Reifen verwendet. Dann dient er 
dazu, Elias zu fangen. Die Freude an der Bewegung, das Nachlaufen und Weg-
laufen ist deutlich zu beobachten.

Als die Katze auftaucht, laufen die Kinder ihr nach, den Zaun entlang. Sowohl 
die Kinder als auch die Katze scheinen große Freude daran zu haben.

Anna Freud spricht von der Funktionslust, der Freude, seine Glieder zu bewe-
gen, dass Kinder die neu erworbenen Fähigkeiten des Laufens, Hüpfens, Wettlau-
fens einüben und verfeinern wollen. Energetisch günstige Bewegungen werden 
als harmonischer, schöner und nachahmenswerter empfunden als Willkürbewe-
gungen des Anfängers. Das Verfügenkönnen über den Körper ist lustbesetzt und 
befriedigend, da es zeigt, was sie alles schon können.

Karl Bühler führt den Begriff „Funktionslust“ zur Erklärung des Spiels ein. 
Funktionslust ist nach Bühler gegeben, wenn ein Agieren als solches, „das an-
gemessene, glatte, reibungslose Funktionieren der Körperorgane, abgesehen von 
jedem Erfolg, den die Tätigkeit bringen könnte, zur Lustquelle“ wird (Bühler, 
1965, S. 157). Produktion und Rezeption von Kunst können als eine Form von 
Spiel aufgefasst werden.

Erotische Spiele

Zu den bekanntesten und weit verbreiteten Spielen, die auf erotisch-sexuelle Im-
pulse zurückgehen, gehören Doktorspiele und Vater-Mutter-Kind-Spiele. Der 
oben beschriebene Wissenstrieb bezieht sich auf die Geschlechtlichkeit, die „in-
fantile Sexualität“. Die Erfüllung im sexuellen Erleben des Erwachsenen hängt 
von dem Ausmaß ab, in dem ein Mann Vertrauen und Freude an seiner Männ-
lichkeit und eine Frau Befriedigung und Freude an ihrer Weiblichkeit empfinden, 
und bis zu welchem Maß sie ihre Kindheitsbindung an die eigenen Eltern aufge-
geben haben. Doktorspiele dienen hauptsächlich der Erforschung des weiblichen 
und männlichen Körpers, dem Unterschied zwischen den Geschlechtern.

Obwohl sich die Einstellung der Eltern und Erzieherinnen zur kindlichen Se-
xualität, dem Onanieren und dem Erforschen des Körpers seit Freud liberalisiert 
hat, fällt es doch vielen Eltern schwer, Doktorspiele zu akzeptieren. Deshalb wer-
den sie meist heimlich durchgeführt, was allerdings den Nervenkitzel und die 
Erregung der Kinder noch zu steigern scheint. Das stellt die Eltern und vor allem 
die Kindergartenpädagoginnen vor ein Dilemma, was sie erlauben sollen/können 
und wo sie Grenzen ziehen müssen.



228

Im Kontext der psychoanalytischen Kindergartenbeobachtung wurden fol-
gende Spiele der Kinder aufgezeichnet. Es geht um erotische Themen der Part-
nerwahl bei Partys und Hochzeiten. Die Kinder haben keine klare Vorstellung, 
wie das alles zusammenhängen könnte, sie ziehen ihre Erfahrung beim Kuscheln 
mit den Eltern heran. Klar ist, dass es um Erotik, Aufregung und Erregung geht, 
was sich in den roten Wangen und dem erregten Lachen der Kinder zeigt, was die 
Beobachterin folgendermaßen beschreibt:

In der Kuschelecke hat ein Spiel begonnen: Jeppe sitzt in einer Kiste mit Decken und teilt 

jedem Kind eine Decke aus. Dann nimmt er die Decke wieder weg und die anderen stellen 

sich hinter die Matratze. Er sagt: „Ich zähle bis 60“. Die drei kichern. Er zählt korrekt bis 40, 

verliert sich dann kurz irgendwo zwischen 70 und 80, kommt dann aber zurück und sagt 

„58, 59, 60“. Bei 60 werfen die drei die Matratze um und lassen sich drauffallen, lachen. 

Jeppe sagt: „Wir machen eine riesengroße Party. Jetzt ist es schon finster. Wir machen 

eine riesengroße Party im Liechtensteinpark. Bis nach Mitternacht, wenn es schon finster 

ist. Jetzt ist es finster, wir sind dann schon eingesperrt im Liechtensteinpark, der hat dann 

geschlossen.“ Die anderen drei lachen und rufen: „Jaaaa, eine Party“, hüpfen. Dann fährt 

Jeppe laut fort: „Und dann können wir hinter die Büsche kacken, weil niemand da ist!!!“ 

Theresa wiederholt etwas leiser: „und dann können wir hinter die Büsche kacken, weil 

niemand da ist“. Sie streckt die Brust heraus und streichelt sich über einen Schmetterling 

auf ihrem T-Shirt.

Diskussion: In dieser Spielsequenz sind verschiedene Motive und Impulse ver-
knüpft. Das Wichtigste scheint zu sein, dass die Kinder übereinander kollern und 
heftig dabei lachen. Im Spiel dürfen sie alles machen, was für Kinder verboten 
ist: eine Party feiern, bis nach Mitternacht wachbleiben, im Park eingesperrt wer-
den, hinter die Büsche kacken. Beim Körperkontakt und bei der Party geht es um 
die Berührung der Körper, was lustbesetzt ist. Doch ebenso wichtig ist das Aus-
sprechen des verbotenen Wortes: „Kacken“ und noch dazu hinter den Büschen, 
was verboten ist. Angstlust und freches Überschreiten der Grenzen im Kollektiv 
stehen im Mittelpunkt, polymorph pervers nennt Freud diese Mischung unter-
schiedlicher Partialtriebe als Teil der infantilen Sexualität.

Danach wird die Matratze zu einem Fahrzeug umgedeutet, für das alle Fahr-
karte erwerben müssen. Alle setzten sich unter großem Gelächter auf die Matratze:

Therese beugt sich ganz nahe über Thimothé, der am Rücken liegt und gibt ihm einen 

Kuss… Jeppe kniet neben den beiden und beobachtet die Situation. Theresa sagt: 

„Kommt, wir spielen Hochzeit!“ Thimothé wiederholt: „Hochzeit“. Theresa richtet sich auf 

und dreht sich zum Raum. Sie sieht mich (die Beobachterin GDW), nimmt die Decke und 

versucht diese über eine Schnur vor die Kuscheldecke zu hängen. Sie sagt: „Wir müssen 

dunkel machen“. Es wird lauter, die Kinder schieben die Matratze vor die Kuschelecke, so 

dass ich nichts mehr sehen kann, nur mehr hören.



229

Immer wieder wird gesagt: „Hochzeit. Wir spielen Hochzeit“. Theresa sagt: „Erst heiraten 

Thimothé und ich und dann könnt ihr heiraten.“ Charlotte und Timo sind ganz ruhig. Ich 

höre Getrampel, Gewusel, die Kiste wird verrückt. Jeppe sagt: „Lotte, Du hast es verspro-

chen“. Immer wieder: „Charlotte, Du hast es versprochen.“ Irgendjemand sagt: „Du musst 

die Hand auf die Schulter legen und die dann da auch. Meine Mama und mein Papa, die 

machen das so. Ja, und jetzt dorthin, sei doch kein Angsthase.“ Dann höre ich deutlich 

Theresa. „Ich gebe den Timo jetzt ein Bussi und dann müsst ihr euch auch ein Bussi ge-

ben“. Etwas später von Jeppe: „Aber Charlotte, du hast es versprochen“. Darauf sagte The-

resa: „Charlotte, ich kann auch den Jeppe heiraten, wenn du ihn nicht willst“. Zwei jüngere 

Buben, einer davon Benk, schleichen sich an die Kuschelecke und luchsen hinein…

Diskussion: Wichtig bei dem „Heiraten- Spiel“ ist, dass es im Geheimen statt-
findet. Die Sicht in die Kuschelecke wird durch die Decke verborgen, d. h. beim 
zweiten Teil des Spiels sind für die Beobachterin nur mehr die Worte zu hören. Es 
geht um „Bussi geben“ und „Heiraten“, irgendeine Form der körperlichen Nähe 
zwischen einem Buben und Theresa werden genannt. Als Modell dienen die El-
tern, die Kinder wollen es so machen, wie es ihre Mama und ihr Papa machen. Es 
hat auch einen Showcharakter, weil das andere Paar es den beiden nachmachen 
soll. Es ist alles aufregend, aber auch bedrohlich. Manchmal entsteht eine Stille, 
Charlotte scheint ihre Zusage, heiraten zu wollen, wieder zurückgezogen zu ha-
ben, dann würde Theresa beide Knaben heiraten.

Die Kuschelecke stellt eine Art Übergangsraum dar, der halb öffentlich und 
halb privat ist. Es kommt zu Körperkontakten, im ersten Teil eher wild und alle 
kollern durcheinander, im zweiten Teil scheint es jeweils Paare zu geben, was 
auch Angst machen dürfte. Es ist kein Lachen mehr zu hören.

An anderer Stelle beschreibe ich eine lange Spielsequenz im Kindergarten, bei 
der es um ein neues Baby, die Identifikation mit der Mutter, einer neuen Schwanger-
schaft und der Eifersucht geht (Diem-Wille, 2012, S. 44). Die Kinder spielen zuerst, 
dass sie gemeinsam zum Frauenarzt gehen, ein Mädchen hat sich ein Stofftier in ihr 
T-Shirt gesteckt. Später wird dieses „Baby“ in einem Einkaufswagen gesetzt und zu 
dritt ein Spaziergang gemacht. Der kleine Bub wirft nun das „Baby“ aus dem Wagen, 
die „Mutter“ protestiert und zeigt ihm, was man nicht machen darf. Bei der Demons-
tration wird aber das Baby von ihr ebenso unsanft aus dem Wagen geworfen, begleitet 
mit den Worten: „Das darfst du nicht tun“. Als der Knabe auch zum Frauenarzt gehen 
will und sich das Stofftier in sein T-Shirt steckt, gehen die beiden anderen Kinder 
bereitwillig mit und warten mit ihm. Im Spiel darf auch der Knabe schwanger sein.

In der Diskussion in der Seminargruppe wurde die Hypothese vertreten, 
dass die beiden Kindergartenkinder vermutlich eben ein kleines Geschwister-
chen bekommen hatten und sie ihre widersprüchlichen Gefühle im Spiel dar-
stellen wollten: Ihre Neugierde, wie ein Baby im Bauch wächst – vielleicht durf-
ten sie auch die Ultraschallbilder ihrer Mütter sehen; ihre Identifikation mit den 



230

mütterlichen/väterlichen Pflegehandlungen, die sie vermutlich z. T. beim kleinen 
Baby übernehmen dürfen; ihre große Eifersucht dem neuen Baby gegenüber, das 
sie aus der Position des einzigen Kindes verdrängt, indem sie das „Baby“ unsanft 
aus dem „Kinderwagen“ werfen und dabei befriedigt lachen. Zulliger spricht von 
den „heilenden Kräften im kindlichen Spiel“. Im Spiel können Eifersucht, Gebär-
neid im Rollenspiel ausgelebt, dargestellt und akzeptiert werden.

Aggression im Spiel

Elemente von aggressiven Strebungen sind in allen Spielen vorhanden, beim Ent-
decken und Erforschen müssen Grenzen überschritten, Gegenstände oft gewalt-
sam geöffnet und untersucht werden. Selbst bei zunächst konstruktiv wirkenden 
Spielen, wie dem Bauen eines hohen Turms, einer Stadt, einer Garage oder eines 
Tiergartens, erfolgt nach dem Aufbau das noch lustvollere Zerstören des eben 
Gebauten. Für die Eltern und Pädagogen ist es oft schwer zu verstehen, warum 
das Zerstören, das Umwerfen des mühevoll Gebauten so lustvoll ist und von be-
friedigendem Lachen begleitet wird. Es zeigt die (All-)Macht des Kindes, bestim-
men zu können, was aufgebaut und was zerstört wird. Das rasche In-Sich-Zu-
sammenfallen stellt eine befriedigende Folge der Handlung des Kindes dar – er/
sie kann aufbauen oder zerstören, und zwar sehr rasch. Es ist auch ein Ventil für 
aufgestaute Aggression und daher befriedigend und entlastend.

Hierzu eine Spielszene aus einer Kindergartenbeobachtung, die zeigt, wie sich 
Jakob im Kampf mit einem anderen Knaben verhält:

Jakob geht in die Lego Ecke, überlegt kurz und holt sich zwei Playmobil Figuren. Die Figuren 

sind aus Plastik schwarz gekleidet, zwei Männer, einer davon trägt einen weißen Cowboy-

hut. Er setzt die Figuren auf den Rahmen der Box, spielt mit ihnen wie mit zwei Puppen. Die 

Figur mit dem Hut wird von der anderen Figur kurz gefüttert. Dann schwingt er beide Figu-

ren in die Luft. Ein anderer Junge hat aus den Plastikteilen eine ziemlich beeindruckende 

Waffe gebaut und zielt jetzt stolz in Richtung der beiden Playmobil-Figuren mit den Worten: 

„Schau, ich habe eine Waffe“. Jakob rollt mit den Augen und legt zwischendurch seinen 

Kopf ein bisschen schief.

Diskussion: Jacob wählt sich zwei Cowboys, die durchaus einem männlichen, 
kämpferischen Rollenbild entsprechen. Es erfolgt aber kein Cowboy Spiel, son-
dern eine Figur füttert die andere wie eine Mutter ihr Kind. Dann können beide 
Figuren fliegen, sich allmächtig durch die Luft bewegen. Als nun ein anderer Jun-
ge mit einer eindrucksvollen Spielzeugwaffe kommt, wird das Spiel umfunktio-
niert. Er zeigt Jacob seine angsteinflößende Waffe. Jacob rollt mit den Augen, es 
ist unklar, ob er durch seine starke mimische Reaktionen Angst oder Verwunde-
rung ausdrückt. Das Spiel wird weiter beschrieben:



231

Jakob schaut immer wieder kurz zu mir (zur Beobachterin GDW) herüber und sagt dann: 

„Ich habe auch eine Waffe“. Er tut so, als ob eine der beiden Figuren ein Polizist sei und 

eine Waffe in der Hand hält. Er zielt auf die Waffe des anderen Jungen und sagt: „Ich bin 

ein Polizist“. Dann schießen beide aufeinander. Jacob nimmt nun beide Figuren, hält sie 

kurz mit den Händen hinter seinem Rücken und sagt: „Ich mag nicht mehr!“ Er legt beide 

Playmobil Männchen sehr behutsam in die Box zurück und verlässt die Lego Ecke rück-

wärtsgehend auseinander bis er mit dem Rücken an den Tisch, an dem er zu Beginn mit 

dem Mädchen gespielt hat, anstößt. Er behält abwechselnd die beiden Jungen hinter der 

Lego Ecke und mich im Blick.

Diskussion: Nach einem Blick zur Beobachterin nimmt Jacob zögernd am kämp-
ferischen Spiel mit dem anderen Jungen teil. Auch er, bzw. seine Figur, hat eine 
Waffe. Jakob wählt die Rolle des Polizisten, der für Ordnung sorgt und gleichsam 
zu Recht eine Waffe trägt. Nun schießen beide Figuren aufeinander. Aber bald 
scheint Jacob Angst zu bekommen, dass seine Figuren oder er selbst bei dieser 
Schießerei zu Schaden kommen können. Fürsorglich schützte er seine beiden Fi-
guren, indem er sie hinter seinem Rücken versteckt. Dann bricht Jakob das Spiel 
ab, indem er sagt, „Ich mag nicht mehr“, er geht rückwärts, so dass er den gefähr-
lichen Jungen nicht aus den Augen lässt. Wir können annehmen, dass er in seiner 
Aggression ziemlich gehemmt ist und sich nicht traut, richtig zu kämpfen. So 
eine Aggressionshemmung kann ein Hinweis auf massiv verdrängte Aggressio-
nen sein, bei denen es gefährlich ist, sie sichtbar werden zu lassen. Als männliche 
Kampffigur wählt er einen Polizisten, der nicht böse ist, sondern die Ordnung 
wiederherstellt.

In dem oben beschriebenen Beispiel will sich der andere Junge durchaus auf 
ein wildes, lustvolles Kampfspiel einlassen, seine phallische Waffe erproben, um 
zu sehen, wer sterben und wer überleben wird. Jakob kann sich aber nicht auf so 
ein wildes, lustvoll-aggressives Spiel einlassen, sein strenges Über-Ich ermöglicht 
ihm nur kurz, sich in der Rolle des Polizisten zu beteiligen, doch auch das bricht 
er rasch ab.

„Vertigo“-Spiele

Reinhard Fatke weist zurecht in seinem Beitrag Das Kinderspiel zwischen Fan-
tasie und Thrill – eine psychoanalytisch-pädagogische Perspektive  (2024) auf die 
Faszination des „Thrill-Elements“, wie er es nennt, hin. Diese Vertigo-Spiele „er-
zeugen Schwindel, Taumel, Ungewissheit, Erleben von Ungleichgewicht, beglei-
tet von einer gewissen Benommenheit“ (Fatke, 2024, S. 12). Die Erregung des 
Kindes, seine Forderung an den Vater, das Spiel „noch einmal“ zu wiederholen, 
kann nicht, wie Fatke (2024, S. 12) es bezeichnet, als „Wiederholungszwang“ ver-
standen werden, sondern stellt eine erregende Steigerung des Spiels dar, das noch 



232

einmal erlebt werden will. Unter „Wiederholungszwang“ wird ein Prozeß „unbe-
wusster Herkunft“ verstanden, „wodurch das Subjekt sich aktiv in unangenehme 
Situationen bringt und so alte Erfahrungen wiederholt, ohne sich des Vorbilds zu 
erinnern, im Gegenteil den sehr lebhaften Eindruck hat, dass es sich um etwas 
ausschließlich durch das Gegenwärtige Motiviertes handelt“, schreiben Laplan-
che und Pontalis (1971, S. 628).

Das Kind, das das benommen machende Drehen, In-die-Luft-geworfen-Wer-
den etc. noch einmal erleben will, ist sich dessen bewusst. Es geht mehr um das 
Bewältigen der Angst vor der Bedrohung, was einen „Kitzel“ auslöst, „dem Reiz 
von Wagnis, von Risiko und ängstlicher Ungewissheit“ (Fatke, 2024, S. 14), das 
sich in Wonne auflöst und zu einer Steigerung des Selbstwertgefühls und des 
Muts beiträgt. In der Pubertät werden daraus oft gefährliche „Mutproben“, die 
tödlich ausgehen können.

Identifikation mit der Erwachsenwelt im Spiel

Der ursprüngliche Wunsch des Kindes, wie wir sie aus der ödipalen Phase ken-
nen, besteht darin, der Vater / die Mutter zu sein, sie zu ersetzen und deren Stelle 
beim anderen Elternteil einzunehmen. Der „Untergang des Ödipuskonfliktes“ 
besteht darin, diesen Wunsch aufzugeben und so sein zu wollen, wie dieser 
gleichgeschlechtliche Elternteil, um die Liebe des anderen zu erwerben oder zu 
erhalten. „Die gute Lösung des Konflikts in der Liebe der frühen Kindheit“, so 
schreibt Fraiberg (1980, S. 165), „und die gesunde Überwindung der ersten Ent-
täuschung in der Liebe stärkt die Männlichkeit des Knaben und die Weiblichkeit 
des Mädchens“.

Das Spiel mit der Puppe, die gefüttert, gepflegt, niedergelegt aber auch ge-
schlagen und ausgeschimpft wird, zeigt die Verinnerlichung der mütterlichen 
Rolle. Aus der Liebe und der Identifikation mit der Mutter entstehen bleibende 
Eigenschaften der Weiblichkeit. Der Knabe gibt die feindlichen Wünsche dem 
Vater gegenüber auf und versucht, den Vater nachzuahmen, ihn als Vorbild sei-
ner Männlichkeit zu betrachten.

Gemeinsame Spiele, die das Leben der Erwachsenen zum Thema haben, sind 
in allen Altersstufen beliebt und werden oft lange und ausdauernd gespielt. Die 
Art und Weise des Spiels der Dreijährigen unterscheidet sich gravierend vom 
Spiel der Latenzkinder (Volksschulkinder). Ein Beispiel aus der Kinderbeobach-
tung des dreijährigen Jan, wobei der Beobachter seine Gefühle beim Beobachten 
in kursiver Schrift beschreibt:

Ein Junge sammelt gerade Traktoren, Schaufeln, Kübeln und Schüsseln, die am Platz her-

umliegen, und stapelt sie ordentlich unter dem Aufstieg zur Rutsche auf. Dann geht er zu 

Kindern am Sandspielplatz und fragt, wer bei ihm einkaufen wolle. Das dritte Kind, das er 



233

fragt, kommt schließlich mit. Der Junge fragte das Kind, ob es Zucker haben wolle. „Ja!“, 

sagt es. „Wie viel magst du? Einen ganzen oder einen halben Kübel“, fragt Jan. „Einen gan-

zen“, sagt das Kind. „Du bekommst einen halben, ich habe nicht mehr so viel“, sagt Jan. 

Stolz schaufelt der Junge Zucker in Form von Sand in einen kleinen Kübel und überreicht 

ihm dem anderen Kind. „Aber bringt den Kübel wieder zurück“, sagt er zu den Kindern. 

Er verlangt 60 Cent und steckt dabei seine offene Hand aus. Das andere Kind klatscht 

ein und geht mit dem Kübel fort. Jan sucht weitere Käufer, immer mehr Kinder kommen 

Zucker kaufen. Der Junge verlangt unterschiedliche Geldbeträge, von „einem Euro bis hin 

zu 5 Millionen, Tausend, Prozent“. Die Käufer klatschen bereitwillig ein, worauf er mit auf-

gerissenen Augen und strahlendem Gesicht zu seinen drei Freunden läuft und ihnen voll 

Freude und Stolz von der Geldmenge berichtet, die sie alle mittlerweile schon besitzen 

würden. Daraufhin die drei noch eifriger für Zuckernachschub sorgen, indem sie groben 

Sand mit Schaufeln auf ein feines Gitter werfen und in einen großen Kübel sieben. (Alles 

ist so leicht möglich! Ich habe Freude, bei diesem regen Treiben zuzusehen, möchte am 

liebsten selber mitmachen.)

Das Spiel imitiert die Realität, aber im Spiel ist alles möglich: der Sand, den Jan 
verkaufen will, kann alles sein. Dann einigen sie sich auf Zucker – eine beliebte 
Nascherei, die vermutlich von den Eltern begrenzt wird. Jetzt im Spiel ist es in 
großen Mengen vorhanden. Der Dialog ist nicht konsistent. Auf die Antwort des 
Jungen, dass er einen ganzen Kübel Zucker will, erfolgt der Rückzug von Jan. Er 
sagt: „Du bekommst nur einen halben“. Da viel Sand (Zucker) vorhanden ist, ver-
muten wir eine neidische Reaktion von Jan, der dem Jungen nicht so viel Zucker 
gönnt. Vielleicht beschränkt Jans Mutter den Verzehr von Süßigkeiten.

Besonders interessant ist die Beliebigkeit des dafür bezahlten Geldes. Zu-
nächst verlangt er 60 Cent, dann unterschiedliche Geldbeträge von einem Euro 
bis zu 5 Millionen, Tausend, Prozent. Hier nennt Jan vermutlich alle unheim-
lichen, unverständlichen Zahlen und andere Begriffe, die er nicht versteht. Die 
leuchtenden Augen zeigen seine große Freude über seine Geschicklichkeit und 
Geschäftstüchtigkeit. Dieses Spiel lockt immer mehr Käufer an. Eindrucksvoll ist, 
wie Jan seine Mitarbeiter zu verstärkter Arbeit motiviert, indem er auf die große 
fiktive Geldmenge hinweist. Diese Hinweise auf die hohen Einnahmen zeigen 
Wirkung, da die anderen Kinder mit noch mehr Elan Sand durch ein Sieb schau-
feln, um es Zucker werden zu lassen – frei von Konkurrenz.

Ganz anders verläuft das Spiel „Gasthaus am Attersee“ von zwei Schulkin-
dern, die ich im Buch Latenz ausführlich beschrieben habe (Diem-Wille, 2015, 
S. 21 f.):

Dieses Spiel erfordert eine sorgfältige Vorbereitung: Zunächst wird liebevoll eine Speise-

karte gezeichnet und beschriftet, wobei realistische Preise angegeben werden. Als zweiter 

Schritt erfolgt das Aufbauen des Gasthauses, wobei alle Badegäste von den Kindern ein-

bezogen werden. Es werden Bänke so zusammengestellt, dass ein großer Kreis entsteht. 



234

Mit Blättern, Rinde, Früchten und Gras werden in kleinen Bechern Speisen zubereitet. Die 

Planung wird gemeinsam besprochen, die Rezepte der Speisen bestehen aus Wasser 

und Gras, zubereitet, unterkühlt und gekocht. Erst wenn alle Speisen fertiggekocht sind, 

werden sie den Gästen angeboten, die diese auch essen und entweder fiktives Geld oder 

manchmal auch kleine Geldbeträge als Bezahlung anbieten. Dieses Vorhaben dauert eini-

ge Stunden. Es wird in einer Ferienwoche einige Male gespielt.

Diskussion: Triebtheoretisch unterscheiden sich die beiden Spiele grundsätzlich.
Bei den Dreijährigen im Sandkasten im Kindergarten geht es um die Befrie-

dung oraler Wünsche. Sie verkaufen etwas, was alle Kinder gerne naschen: Zu-
cker. Der Zucker mag auch für die Muttermilch, die lustvoll genossen wurde, ste-
hen. Vielleicht stellt die Vorbereitung des Zuckers auch die Vorstellung dar, wie 
Milch in der Brust produziert wird. Es geht ums Einverleiben und Verschlingen, 
sowie die Befriedigung des Hungers. Als Belohnung winkt Geld. Geld steht, wie 
im Märchen „Esel streck dich“, für anale Vorstellungen, da aus der Ausscheidung 
des Esels Gold wird. Jan hat noch keine Vorstellung von Zahlen. Er verlangt von 
jedem Kind einen anderen Betrag. Die hohen Einnahmen – über die Jahn seine 
Mitspieler informiert – entfachen ihren Eifer, mehr Zucker zu produzieren. Alle 
sind mit Lust und Freude beim Spiel – wie auch der Beobachter kommentiert, 
er hätte Lust, mitzuspielen. Die Freude motiviert zahlreiche andere Kinder, als 
Kunden mitzuspielen.

Bei den beiden Latenzkindern stellt das Spiel eine komplexe selbstgesetzte 
Aufgabe dar. In sublimierter Weise geht es auch um die Befriedigung oraler Be-
dürfnisse, aber auf einem hohen Niveau. Das Essen wird liebevoll und kunstvoll 
aufwendig zubereitet. Es wird auf einer Speisekarte dargestellt, die mit Bildern 
verziert sind. Es erfordert Planung und Koordination. Klein (1997, S. 86) spricht 
von einer „zwanghaften Überbetonung der Realität“, dem sich die Fantasie unter-
ordnen muss. Die Befriedigung für die spielenden Kinder erfolgt auf verschiede-
nen Ebenen: sie freuen sich, ihren Plan durchzuführen; sie entwickeln eine eigene 
Vorstellung, was sie kochen und anbieten können – fast wie Erwachsene haben 
sie beruflichen Erfolg, werden von den Badegästen ernstgenommen, bekommen 
tatsächlich Geld angeboten. Aus der ausgelassenen Freude, dem Lachen und dem 
Kichern bei den kleinen Kindern ist eine verhaltene Freude und Befriedigung 
geworden.

Brettspiele nach vorgegebenen Regeln

Im Kindergarten beginnen Kinder anhand von Spielregeln Normen und Regeln 
zu lernen und sich an diese zu halten. Wie Jean Piaget eindrucksvoll gezeigt hat, 
sind Kinder im Alter von 3 bis 5 Jahren erst schrittweise in der Lage, diese kom-
plexe Aufgabe zu erlernen. Zunächst, so schreibt Piaget, spielt jedes Kind nach 



235

seinen eigenen Regeln – was von den anderen meist akzeptiert wird. Auch die 
Vorstellung, dass nur einer gewinnen kann, wird in diesem Alter durch die Vor-
stellung, jeder könne gleichzeitig gewinnen, ersetzt. Jedes Kleinkind spielt sein 
Spiel und kümmert sich nur um einige allgemeine Regeln. „In Wirklichkeit spielt 
jedes nach seiner Art, ohne jegliche Koordination“ (Piaget, 1972, S. 226).

In der folgenden Kindergartenbeobachtung werden Kinder bei einem be-
liebten Brettspiel der frühen Kindheit „Mensch ärgere dich nicht“ beschrieben. 
Der Vorteil der psychoanalytischen Beobachtung ist, dass die Beobachterin keine 
pädagogischen Aufgaben übernimmt und das Spiel der Kinder nicht beeinflussen 
will, sodass wir annehmen, dass Kinder ohne Erwachsene so spielen wie Jonas 
und das Mädchen in der folgenden Beschreibung5:

Jonas und das Mädchen beginnen „Mensch ärgere dich nicht“ zu spielen. Dabei fährt je-

der gleichzeitig mit zwei Männchen. Jonas spielt Blau und Grün, das Mädchen Gelb und 

Rot. Beim Würfeln dreht er sich weg, sodass niemand den Würfel sehen kann und er sagt: 

„Ich habe Sechs gewürfelt“. Das Mädchen sagt: „Okay, dann kannst du jetzt rausfahren 

mit deinem Männchen“. Als nächstes würfelt Jonas vier und fährt vier Felder nach vorne. 

Das Mädchen ist ein Feld von ihm entfernt. „Jetzt musst du schnell wegfahren. Ich sitz 

dir im Knack“, sagt er. Beim nächsten Zug erwischt Jonas sich selbst, versteht das aber 

nicht gleich. „Ha, jetzt hab’ ich dich erwischt!“ Er klopft die zwei Spielfiguren aneinander, 

so als würde er sie hauen. Das Mädchen ruft: „Das ist deine eigene Figur, der muss dann 

wieder dahin zurück“. Jonas stellt das Männchen zurück, dann nimmt er noch mal zwei, 

die noch zuhause stehen und klopft sie wieder aneinander. Das Mädchen würfelt zwei und 

Jonas fährt zwei Felder vor. Das Mädchen ruft: „Nein, ich habe eine Zwei gewürfelt!“ Jonas 

reagiert nicht drauf und das Mädchen holt die Praktikantin, die am Tisch nebenan bei den 

UNO-Spielen sitzt. „Wer hat gerade gewürfelt?“, fragt sie. Das Mädchen sagt: „Ich“, und die 

Praktikantin sagt: „Und du hast eine Zwei gewürfelt, dann darfst du jetzt zwei Felder fahren 

und dann ist der Jonas mit dem Würfeln dran“. Das Mädchen stellt Jonas’ Spielfigur zwei 

Felder zurück und fährt selbst zwei, dann wird sie abgeholt.

Diskussion: Jonas hat Freude am Spiel und versteht, dass es gut ist, wenn er eine 
hohe Zahl, möglichst eine Sechs würfelt, um „herauszukommen“. Sein Wegdre-
hen beim Würfeln lässt uns vermuten, dass er schwindelt, wenn er sagt: „Ich habe 
Sechs gewürfelt“. Das Ok des Mädchens klingt so, als ob sie auch diese Annahme 
teilt, aber sie toleriert die unbewiesene Behauptung. Jonas versteht auch, dass 
eine Figur die andere rauswerfen kann. Er kann sich aber nicht erinnern, wel-
che Farben er hat, sodass er sich selbst rauswerfen will. Das Mädchen kennt die 
Regeln und korrigiert ihn mütterlich. Jonas ist ehrgeizig und will rasch fahren, 
wenn das Mädchen eine Zwei würfelt, will er auch zwei Felder vorrücken, was das 
Mädchen richtigstellt. Da Jonas nicht darauf reagiert, holte sie als Autorität die 

5	 Ich danke Anna Eder für die beiden Beobachtungen aus dem Kindergartenseminar.



236

Kindergärtnerin. Das Mädchen korrigiert Jonas, ohne ihm Vorwürfe zu machen; 
sie versteht, dass er die Regeln noch nicht kennt und unbedingt gewinnen will.

Bei einem weiteren Brett- und Würfelspiel werden starke Gefühle angespro-
chen: es brennt, es herrscht Todesgefahr, die Kinder können Feuer entzünden 
oder als Feuerwehrleute die Brände löschen. Dieses Spiel bezieht sich auf heftige 
Gefühle: brennende Eifersucht, Angst vor dem Feuer, Todeswünsche durch Ver-
brennen, Fähigkeit zu retten und das Feuer zu löschen. Die Beobachterin be-
schreibt die folgende Szene:

Das Feuerwehrspiel besteht aus einem Spielbrett mit einer Straße, die zu einem Haus 

führt. Das Haus ist aus Karton und man kann es aufstellen. Dazu gibt es noch ein Feuer-

wehrauto, das auf der Straße fahren kann und sich so weit bewegt, wie auf dem Würfel 

angezeigt wird. Auf dem Würfel gibt es auch eine Feuerseite. Wenn sie gewürfelt wird, kann 

eine Flamme auf das Haus gesetzt werden. Die Herausforderung ist, das Haus zu errei-

chen, bevor alle sechs Flammen auf dem Haus sind.

Emma würfelt niedrig, die Feuerwehr steht im Stau. Sie kann nur wenige Schritte fahren. 

Jonas manipuliert den Würfel auf Feuer. Die Praktikantin erwischt ihn und sagt: „Jonas! 

Was muss ich da sehen? Würfle gescheit!“ Jonas würfelt noch einmal und es kommt wie-

der Feuer. „Du hast Glück“, sagt die Praktikantin. Emma setzt eine Flamme auf das Haus 

und sagt: „Jetzt brennt das Dach!“ Dann würfelt sie höher und meint: „Jetzt kann ich end-

lich mal weiterfahren“. Dann würfelt Jonas wieder Feuer: „Oh, wieder Feuer!“ und so geht 

es eine Weile weiter. Sie geben zwei Flammen auf das Dach und zwei Flammen jeweils 

in ein Fenster. Emma zeigt auf ein Fenster und sagt: „Da sind die Kinder drinnen!“ Jonas: 

„Und die Mama“, Emma zeigt auf ein Fenster ohne Flammen: „Nein, die Mama ist hier!“ Als 

sie wieder Feuer würfeln, sagt Emma: „Oje, jetzt brennt auch die Mama“.

Kurz bevor das Auto ins Ziel kommt, brennen alle sechs Flammen, aber die Kinder löschen 

trotzdem das Feuer. Jonas stupst die Flammen vom Haus und wirft dabei das ganze Haus 

um. Dann ist das Spiel vorbei.

Diskussion: Wieder will Jonas die Ergebnisse beim Würfeln verändern. Er möch-
te „Feuer“ würfeln. Als die Kindergärtnerin seinen Schwindel aufdeckt, muss er 
noch einmal würfeln. Deutlich zeigt er, dass er Flammen haben will. Wir vermu-
ten, dass er voller brennender Rivalitäts- und Eifersuchtsgefühle ist. Ohne Über-
Ich Probleme können beide Kinder das Haus in Flammen aufgehen lassen. Bei-
den scheint es zu gelingen, diese heftigen Gefühle im Spiel auszudrücken. Klein 
sagt: „It is characteristic of the emotions of the very young infant that they are of 
an extreme and powerful nature.“ (Klein, 1952, S. 64) Es geht um mörderische 
Fantasien den anderen Kindern und der Mutter gegenüber. Die Ehrlichkeit der 
Kinder, die ihre Gefühle so unverblümt ausdrücken, ist für Kindertherapeuten 
immer wieder überraschend.



237

Jede weitere zerstörerische, todbringende Flamme wird heftig begrüßt. Häu-
ser und Dach werden in Brand gesetzt. Interessanterweise bezeichnet Emma 
zuerst die Kinder als eingeschlossene und bedrohte Opfer der Flammen. Jonas 
dagegen platziert auch die Mama in das brennende Haus. Er scheint voller Todes-
fantasien der Mutter gegenüber zu sein – vielleicht hat sie eben ein neues Baby 
bekommen? Zuerst will Emma die Mutter in Sicherheit sehen, aber dann lässt 
auch sie die Mama brennen. Es gibt immer neben der Liebe zur Mutter auch 
Groll und Wut auf die Mutter, die weggeht, die den Vater oder ein anderes Kind 
zu bevorzugen scheint, oder keine Zeit hat. Am Ende löschen jedoch beide Kin-
der die Flammen, obwohl sie nach den Spielregeln keine Möglichkeit dazu haben. 
Der Wunsch nach Wiedergutmachung ist sehr groß: die brennende Mutter soll 
gerettet, das Feuer soll gelöscht werden. Für Kinder ist es kein Problem, eine ge-
liebte Person zuerst sterben zu lassen und sie dann wieder zum Leben zu erwe-
cken. Liebe und Hass, mörderische Fantasien und Wiedergutmachung sind zwei 
Seiten einer Medaille, die Freud als „Ambivalenz der Gefühle“ in der Traumdeu-
tung 1900 beschrieben hat. Das Spiel stellt somit ein Ventil für aggressive Gefühle 
und Fantasien dar, die so ausgedrückt und bearbeitet werden können, indem die 
Verantwortung den Würfeln übertragen wird. Klein schreibt: „One of the many 
interesting and surprising experiences of the beginner in child analysis is to find 
in even very young children a capacity for insight which is often far greater than 
that of adults“ (Klein & Mitchell, 1987, S. 46).

3	 Bedeutung des Kinderspiels in der Psychotherapie

Das Spiel der Kinder stellt die Form dar, in der sie ihre innere Welt, ihre Konflik-
te, Ängste und Hemmungen zeigen, vergleichbar mit der freien Assoziation und 
dem Besprechen der Träume der Erwachsenen. Fatke schreibt: „Die (Kinder-)
Psychoanalyse erkannte das Spielverhalten als Ausdruck unbewusster Prozesse 
und machte es sich als diagnostisches und therapeutisches Instrument zunut-
ze.“ (Fatke, 2024, S. 22) Dieser Aussage kann ich zustimmen, allerdings um die 
Erweiterung des Erforschens und Heilens im Spiel. Beim Mitspielen der Thera-
peutin6, erforscht und überprüft sie die Hypothesen, die sie über die Probleme 
des Kindes formuliert hat. Die wichtigste Ebene stellt die Art und Weise der Be-
ziehungsaufnahme zur Therapeutin dar, weil das Kind unbewusst ein ähnliches 
Interaktionsmuster wie zu seinen Eltern oder Teilaspekten seiner Eltern herstellt 
(Übertragung). Das Spiel und Verhalten des Kindes löst in der Therapeutin eine 
emotionale Reaktion aus, eine Mischung von Aktivieren eigener Erfahrungen 

6	 Da die Autorin weiblich ist, verwende ich die weiblichen Form. Die männlichen Therapeu-
ten sind ebenso gemeint.



238

und dem Aufnehmen der in sie projizierten Beziehungsmuster. Ähnlich wie oben 
in den Protokollen der psychoanalytischen Kindergartenbeobachtung registriert 
die Therapeutin ihre Gefühle (Gegenübertragungsreaktionen) und versteht sie 
als zusätzliche Informationen über die innere Welt der Kinderpatienten.

Im Gegensatz zur Rolle einer Beobachterin bietet sich die Therapeutin dem 
Kind als Teilnehmerin in einem Beziehungsgeschehen an. Im psychoanalyti-
schen Verständnis ist sie nicht nur eine Person, sondern bietet sich dem Kind 
auch als eine Projektionsfläche für dessen vielfältige Übertragungsaspekte der 
Eltern an. Wolfgang Bergmann (1993/2016) meint, das sei eine „Abkehr von der 
traditionellen Abstinenz und Neutralität“. Ich denke, es geht vielmehr um eine 
Modifikation der Abstinenz: die Therapeutin nimmt zwar am Spiel teil, versucht 
aber möglichst keine eigenen Vorstellungen einzubringen: sie schlägt nicht vor, 
was das Kind mit den Bauklötzen bauen will, oder sie lässt sich im Rollenspiel 
eine Rolle zuweisen. Im Spiel fragt sie das Kind, was sie in dieser Rolle tun oder 
empfinden soll. Zum Beispiel: Was mache ich als dumme Schülerin? Oder: Was 
mache ich, wenn der Papa wegfährt, wenn ich als schlimmes Kind so trödle? Bei 
dieser Vorgangsweise steht der Wunsch, die Dynamik der inneren Welt des Kin-
des zu erforschen, im Vordergrund. Erst aufgrund des Verstehens der besonderen 
Beziehungsmuster können wir Vermutungen und Hypothesen über die Proble-
me des Kindes aufstellen, die wir überprüfen wollen. Ziel ist es, das Kind selbst zu 
der Deutung hinzuführen, selbst Verbindungen herstellen zu können. Zulliger, 
der Schweizer Kindertherapeut, geht anders vor. Er versucht im Spiel ein alterna-
tives Erleben in Konfliktsituationen zu ermöglichen (Zulliger, zit. n. Menz, 2023, 
S. 239), d. h., er will „eine leitende Funktion im Spiel einnehmen“.

Wenn sich Zulliger so vehement gegen Deutungen ausspricht, so hat er wohl 
eher eine Fehlform des Deutens im Sinn. Er schreibt:

„… ich lernte Kinder im Alter von vier bis sechs Jahren kennen, die einer psychoana-
lytischen Kur unterworfen worden waren … Die Kinder … sprachen mit mir wie aus-
gebildete Psychoanalytiker, klug, weise, frühreif – wie Erwachsene en miniature. Sie 
hatten Behandlungen hinter sich, die ein bis zwei Jahre fortgesetzt worden waren, … 
nur nässten sie, koteten sie weiter ein, stotterten weiter wie eh und je, schreckten in der 
Nacht auf.“ (Zulliger, 1965, S. 112)

Offensichtlich wurden diese Kinder über den Ödipus- oder Kastrationskomplex 
belehrt statt auf ihre ödipalen Wünsche oder Kastrationsängste, die sich im Spiel 
zeigten, einzugehen und ihnen die Zusammenhänge erleben zu lassen.

In der Technik der Objektbeziehungstheorie erhält jedes Kind seine eigenen 
Spielsachen, die in einer versperrbaren Lade aufgehoben werden, damit kein an-
deres Kind damit spielen kann. So wie das Kind im Kopf der Therapeutin einen 
besonderen Platz hat, wird es symbolisch in der eigenen Spielzeuglade oder Box 



239

dargestellt. Alle Spielsachen bleiben in demselben Zustand, wie das Kind mit ih-
nen gespielt, sie verbunden, angemalt etc. hat (Joseph, 2005). Die Therapeutin 
spielt mit dem Kind so lange, bis sie die Bedeutung des Spiels als Ausdruck un-
bewusster Konflikte, Wünsche oder Fantasien verstanden hat. Dann bespricht 
sie es mit dem Kind. In den folgenden Beispielen aus Kindertherapien möchte 
ich zeigen, wie das Erforschen der Bedeutung des kindlichen Spiels in Verbin-
dung mit unserem psychoanalytischen Wissen zu Erkenntnissen und Deutungen 
führt, die zu einer Minderung seiner Angst / seiner Schuldgefühle führen, wenn 
seine Ängste oder mörderischen Fantasien verstanden werden.

Bills aggressive Fantasien

Das erste Beispiel stammt aus einer Eltern-Kleinkindtherapie7, bei der die Eltern 
gemeinsam mit dem Kind in der Therapie über die Probleme der Familie und des 
Kindes sprechen.

In der ersten Stunde der Eltern-Kleinkind-Therapie erzählt die Mutter die 
traurige Geschichte von dem verstorbenen Zwillingsbruder vom dreijährigen 
Bill. Während der Schwangerschaft sei eine schwere Schwangerschaftsvergiftung 
festgestellt worden, die einen sofortigen Notkaiserschnitt erforderlich machte. 
Der Zwillingsbruder sei nach 1½ Jahren gestorben.

Am Ende der Erzählung der Mutter, während der Bill mit Holzklötzen gespielt, aber auf-

merksam zugehört hatte, reicht mir Bill eine der kleine Fingerfiguren, einen strahlend roten 

Fliegenpilz mit weißen Tupfen – einen giftigen Pilz.

Die überlebenden Kinder fühlen sich oft für den Tod eines Geschwisterchens ver-
antwortlich, meinen, sie seien schuld am Tod gewesen, da sie eifersüchtige oder 
wütende Gedanken hatten.

Ich möchte herausfinden, ob Bill mit der giftigen Wirkung vertraut ist und frage ihn, was 

das sei. Bill antwortet sehr klar und deutlich: „ein Fliegenpilz“. Das ist eine erste Bestä-

tigung meiner Hypothese, dass er seine unbewussten Todeswünsche thematisiert. Um 

es auch im Hier- und Jetzt verstehen zu können, sage ich: „Ich möchte ihn essen. Was 

passiert dann?“ Bill schaut mich überrascht an und sagt triumphierend: „Dann fällst du 

um!“ Ich bin überrascht, wie klar er die tödliche Wirkung des Fliegenpilzes benennen kann 

und möchte sicher sein, ob er mit „umfallen“ tatsächlich „tot sein“ versteht, deshalb tue 

7	 Die Fokaltherapie ist eine psychoanalytisch-orientierte Methode, bei der die Eltern gemein-
sam mit dem Kind zur Therapie kommen. Es ist eine Kurztherapie mit zwischen ein und 
fünf Sitzungen. (Wegeler-Schardt & Köhler-Weisker, 2007; Israel, 2007).



240

ich so, als ob ich hineinbeiße und zeige, wie ich umfalle; dabei sage ich: „Jetzt bin ich tot“ 

und stehe dann gleich wieder auf. Bill lacht ausgelassen, was ich als Bestätigung meiner 

Hypothese verstehe: seine tödliche Gefahr hat mich sterben, umfallen lassen, aber ich bin 

nicht wirklich tot.

Ich zeige, dass es ein Spiel ist, da ich gleich wieder von dem Toten auferstehe, 
was ich beschreibe: „Im Spiel bin ich tot – dann kann ich aber wieder lebendig 
werden. Du denkst dir, dass ich weiß, dass es ein Spiel – eine Fantasie ist.“ Mit 
dieser beschreibenden Deutung weise ich auf den Unterschied von magischen 
Allmachtsgedanken und der Realität hin.

Bills Mutter sieht uns zu und betont, wie wunderbare Geschichten Bill er-
zähle – sie ignoriert die mörderische Qualität der Fantasien und verwandelt sie 
in „wunderbare Geschichten“. Vermutlich erkennt Bill, dass seine Mutter – im 
Gegensatz zur Therapeutin – seine mörderischen Fantasien nicht sehen will und 
fühlt sich von ihr nicht verstanden.

Bill dreht sich um und steckt mir eine andere Fingerfigur, einen Hai, auf meinen Zeigefinger. 

Ich betrachte ihn und sage: „Jetzt bin ich ein gefährliches, starkes Tier, das mit seinen gro-

ßen Zähnen beißen kann“ (begleitet von einem gefährlichen Knurren). Bill betrachtet mich 

mit einer Mischung aus Faszination und Angst. Rasch gibt er mir (als Hai) einen großen 

roten Holzblock zum Fressen. Als Hai fresse ich genussvoll den roten Holzblock als Beute 

und kommentiere, dass ich schon sehr hungrig gewesen sei. Und füge hinzu: „Ah, jetzt 

brauche ich nicht mehr dich fressen.“ Bill nimmt den Hai rasch von meinem Finger und legt 

ihn schnell neben den Fliegenpilz. Dann spielt er mit sanften Tieren.

In dieser Sequenz projiziert Bill die bedrohliche, aggressive Kraft in den Hai, 
in mich – die gefährlichen Zähne erinnern an den oralen Sadismus des kleinen 
Kindes. Er steckt mir die Hai-Figur auf meinen Finger. Schon die gefährlichen 
Hai-Geräusche und meine Aussage, dass ich sehr hungrig sei, verstärken Bills 
Angst. Für ihn ist das Spiel Realität, ich könnte ihn tatsächlich fressen. Rasch 
gibt er mir eine Ersatzbeute  – den roten Holzblock, um selbst nicht gefressen 
zu werden. Im Spiel gehe ich darauf ein, fresse den Holzblock und bin nun satt 
und ungefährlich. Zur Sicherheit nimmt mir Bill den Hai rasch von dem Finger. 
Winnicott nennt das ein Spiel im „Übergangsraum“ – Bill denkt, ich bin der Hai 
und weiß zugleich auch, dass ich nicht der Hai bin. Anne Alvarez beschreibt den 
Übergangsraum folgendermaßen: Das Kind nimmt einen Gegenstand als Symbol 
für die Mutter, es ist die Mutter und zugleich weiß das Kind, dass es nicht die 
Mutter ist. Das Übergangsobjekt ist in der Mitte zwischen Symbol und symboli-
sche Gleichsetzung (Alvarez, 1992, S. 44). Auch ohne den Sachverhalt in verbalen 
Deutungen mit Bill zu besprechen, versteht er, dass ich die in mich projizierte 
Gefahr darstelle und mich mit der Ersatzbeute zufriedengebe. Wieder geht es im 



241

Spiel um die beiden Ebenen, sich in der Fantasie etwas vorzustellen oder im Spiel 
darzustellen, um den Unterschied zwischen seinen aggressiven Fantasien den 
ewig kranken, im Mittelpunkt stehenden Bruder verschlingen zu wollen, versus 
der realen Erkrankung, die nichts mit Bill zu tun hat.

Die Mutter fährt fort, mir von den schwierigen ersten zwei Jahren zu erzählen. Ich beob-

achte Bill, wie er mit der Hexe spielt, die er herumtanzen und Purzelbäume machen lässt. 

Ich frage Bill, was das sei und er antwortet: „Eine Hexe“ und zeigt mir, wie sie Purzelbäume 

schlagen kann. Ich bewundere ihre Fähigkeiten und frage, was sie sonst noch könne. Bill 

antwortet: „Verzaubern!“ Wen sie verzaubern könne, frage ich, worauf er mir einen Stier 

bringt, und sagt: „Den Stier“, er nimmt den Stier und zeigt ihn mir.

Ich nehme den Stier und frage, wieso er wisse, dass das es ein Stier sei. (Wenig Kinder 

können einen Stier von einer Kuh unterscheiden, aber dieser Stier ist deutlich an seinem 

Penis als männlich zu erkennen).

Bill meint, weil er Beine habe. Ich schaue den Stier genau an und sage: „Ja, da hat er vier 

Beine. Und was hat er zwischen den Beinen?“ Bill lacht und sagt: „ein Spatzi“. Ich sage, 

ja, das sei wahr. Er habe sogar ein ganz großes Spatzi. Mit dem neuen Thema überrascht 

mich Bill. Er nimmt mir den Stier rasch aus der Hand und versteckt ihn unter meinem 

Stuhl; dann will er, dass ich ihn suche. Ich frage, wer mir beim Suchen helfen könnte. Bill 

meint, die Kuh (gibt sie mir) und das Kalb (er gibt mir die Tiere, dann nimmt er sie beide 

zurück). Mit Hilfe der Kuh suche ich an verschiedenen Stellen, wo der Stier nicht ist – was 

Bill jeweils zu einem ausgelassenen Lachen veranlasst. Dann zeigt er mir, dass er den Stier 

unter meinem Stuhl versteckt hat. Ich stelle den Stier auf den Tisch. Bill nimmt den Stier 

und stellt ihn auf die Kuh.

Ich: Du zeigst uns, dass der Stier sich freut, dass seine Frau, die Kuh, da ist, und er sie 

ganz lieb hat.

Bill stellt das Baby- Kalb auf den Stier und lacht herzlich.

Ich: (lache auch überrascht) Wenn sie sich so lieb haben, machen sie ein neues Baby.

Bill lacht laut und freut sich sehr über das neue Baby-Kalb.

Diskussion: Die Entwicklung des Spiels von Bill ist überraschend: nach der Dar-
stellung und dem Durcharbeiten der tödlichen Aggression erfolgt eine Hinwen-
dung zur Sexualität als Versöhnung und Wiedergutmachung. Zuerst testet mich 
Bill, ob ich die Sexualität des Stiers wirklich sehen will. Er spricht zunächst nur 
von den „Beinen“, doch als ich frage, was der Stier zwischen den Beinen habe, 
lacht er übermütig, als er „ein Spatzi“ sagt. Er scheint froh zu sein, dass er hier 
bei mir die Dinge beim Namen nennen darf. Rasch versteckt er den Stier, doch 
für die Suche stellt er mir die Kuh zur Verfügung. Als Stier und Kuh einander 
liebhaben, stellt er das Kalb obendrauf. Ich verstehe es als Wiedergutmachung: 
der tote, kranke Bruder solle durch ein neues, gesundes Geschwisterchen ersetzt 



242

werden, dann sind die Mama und der Papa nicht mehr so traurig. Das Lachen8 
verweist jeweils auf die tiefe Freude und Entlastung, seine geheimsten Gedanken 
in klaren Worten ausgedrückt zu hören. Die Quelle der Lust beim Lachen stellt 
das Überwinden eines sexuellen oder aggressiven Triebs dar. Wo die Hemmung 
für kurze Zeit überwunden wurde, tritt ein verborgener Inhalt zutage, wobei die 
Überraschung ein wesentliches Element darstellt.

Dieses Muster des Vermeidens vom Spiel mit mehreren Kindern, wie es die 
Mutter bei Bill als Problem beschrieben hat, ist häufig ein Hinweis auf verdrängt 
massive Aggressionen gegen Geschwister. Die „Logik der Gefühle“ lautet etwa: 
‚Wenn ich nicht mit anderen Kindern allein bin, kann ich nicht erfolgreich meine 
eifersüchtigen Impulse in die Realität umsetzten. Deshalb ist es sicherer, nicht mit 
anderen Kindern zu spielen, sonst passiert etwas Schreckliches. In dem Maß, in 
dem diese Fantasien im Spiel ausgedrückt und verstanden werden, kann das Kind 
einen weiteren Schritt zur Bewältigung des Problems machen. Klein‘ (1997) fasst 
diese Haltung mit dem Spruch zusammen: „Children possess an innate wisdom 
that adults often overlook“. Sie bezieht sich auf die Tendenz der Erwachsenen, 
die Weisheit der Kinder zu unterschätzen, die mit ihrer natürlichen Neugierde, 
rohen Gefühlen und einer unprätentiösen Imagination tiefe Einsichten haben.

Naomis Wunsch, größer zu sein statt ohnmächtig

Ein kleines Mädchen, das ich Naomi nenne, reagiert auf die schmerzliche Tren-
nung ihrer Eltern, indem sie ungezügelt Essen in sich hineinstopft.9 Eine Sequenz 
aus der 9. Stunde:

Naomi setzt sich auf die Kommode, ich sitze auf einem Stuhl. Sie spielt und redet von oben 

zu mir herab, erzählt, wie sie die Freundin ihrer kleinen Schwester und die Schule hasst.

Ich beschreibe, dass sie höher sitzen will, weil sie größer sein will als ich. Sie will hier 

die einzige sein. Naomi nickt und lächelt genüsslich und bleibt oben sitzen. Am Ende der 

Stunde ist sie wütend auf mich, weil ich ihr den Schlüssel zu den Laden der anderen Kinder 

nicht gebe. Sie attackiert mich mit einem Polster und sagt: „Ich treffe dich nicht!“

Diskussion: Sie fühlt sich ganz ohnmächtig, die Scheidung ihrer Eltern nicht ver-
hindert haben zu können. Sie liebt ihren Vater sehr und will, dass er auch in der 
gemeinsamen Wohnung lebt. Sie wäre gerne groß und stark; es ist nicht genug, 

8	 Freud (2005c) beschreibt das Lachen als Entlastung in Der Witz und seine Beziehung zum 
Unbewussten.

9	 Eine ausführliche Darstellung der Therapie von Naomi wird im Buch Latenz. Das goldenen 
Zeitalter der Kindheit (Diem-Wille, 2015, S. 21–38) beschrieben.



243

darüber zu sprechen. Sie möchte mich den Großteil der Stunde wirklich über-
ragen und von oben, auf der Kommode sitzend, mit mir sprechen. Sie will mich 
erleben lassen, wie es ist, klein zu sein und zu ihr aufblicken zu müssen.

In der Therapie ist es wichtig, dieses Agieren auszuhalten, es zu spüren und 
die Transformation zu einem Verstehen zu leisten. In einem pädagogischen Zu-
sammenhang würde die Erzieherin sie vermutlich auffordern, sich „ordentlich“ 
zum Tisch zu setzen. Auch ihre Kritik an mir und ihre Wut auf mich, die sich im 
Werfen des Polsters zeigt, auszuhalten und es ihr nicht zu verbieten, verweist auf 
den Wunsch der Analytikerin zu erforschen, was Naomi ausdrücken will. Das 
unangenehme Gefühl, hinaufschauen zu müssen, verstehen wir als Containment, 
dem Aufnehmen, der in uns projizierten Gefühle des Patienten (Bion, 1962).

In der 21. Stunde nach der zweiwöchigen Weihnachtspause: Vor der Weih-
nachtspause war sie die strenge Lehrerin und ich sollte das dumme Kind sein.

Naomi geht zur Lade und schaut nach. „Jetzt sehe ich, dass du die Hausübung hundertmal 

hättest schreiben sollen, und du hast nichts gemacht“, sagt sie mit barscher Stimme als 

strenge Lehrerin. Sie fordert mich auf, mich zu setzen und gleich zu beginnen. „Ich habe 

hier genug Papier“, sagt sie und legt einen ganzen Stoß vor mich hin und gibt mir einen Stift.

Ich: Du bist wieder die strenge Lehrerin und ich das Kind, das seine Aufgabe nicht macht. 

Du machst bei der letzten Stunde weiter, so als ob es keine zweiwöchige Weihnachtspause 

gegeben hätte, sondern du gestern hier gewesen wärst.

Naomi: „Ja genau. Vielleicht musst du die Aufgabe nur 30- oder 40-mal machen.“

Ich: Wenn ich verstanden habe, dass es so eine lange Pause gegeben hat, erlässt du mir 

die Hälfte der Aufgabe. Die zwei Wochen sind dir lang vorgekommen.

Diskussion: Ich ließ sie zwei Wochen mit ihrem strengen Über-Ich allein; sie fühlt 
sich für die Scheidung der Eltern verantwortlich. Sie will mich nun fühlen lassen, 
was sie erlebt hat: sie ist nicht gut-genug, sie kann nichts, sie fühlt sich alleine und 
einsam. So soll ich mich nun fühlen. Wilfried Bion weist darauf hin, dass dann, 
wenn man ein gutes inneres Objekt hat, man einen Verlust ertragen kann. Sonst 
ist man mit einem bösen inneren Objekt, das als bestrafend erlebt wird, allein. 
Mir gegenüber ist sie die bestrafende Lehrerin. Erst wenn ich erkenne, wie ich 
sie in dieser Situation alleingelassen habe, wird die Strafe heruntergesetzt, 30-mal 
statt 100-mal die Aufgabe schreiben. Dann wird Naomi als Lehrerin milder.

Wenn ich Deutungen mache, die sie nicht hören will, gibt Naomi mir als Lehrerin Schlecht-

punkte und setzt mich in die letzte Reihe. Wenn ich von der schmerzlichen Trennung von 

ihrem Vater spreche, sagt sie: „Jetzt nehme ich noch Klopapier und stecke es in deinen 

Mund, damit du nicht sprechen kannst. Jetzt werde ich dich anbinden“. Als ich das nicht 

zulasse, will sie unsere beiden Sessel zusammenbinden. „Du sollst hier bis Freitag sitzen 

bleiben, bis ich wieder komme“, sagt Naomi. „Dann musst du auch in der Nacht dableiben“.



244

Ich: Du möchtest, dass ich keine anderen Kinder sehe und nicht nach Hause zu meinem 

Mann gehen kann?

Naomi: Ja, genau. Sie nimmt eine weibliche Holzfigur, klebt sie auf dem Papier fest und 

sagt: „Das bist du. Jetzt wirst du ganz fest angeklebt, dass du dich nicht mehr rühren 

kannst, und du bleibst so, bis ich wiederkomme“.

Ich: (Beim Weggehen sehe ich, dass Naomi die Babypuppe auf die weibliche Puppe drauf-

gelegt hat).

Diskussion: Mit aller Gewalt möchte Naomi mich im Therapiezimmer festhalten, 
damit ich nicht zu meinem Mann, in der Fantasie vielleicht auch nicht zu ihrem 
Vater gehen kann. Den neuen Partner ihrer Mutter hat sie mit wildem Agieren ver-
trieben, die Mutter hatte dann die Beziehung zu dem neuen Mann abgebrochen. 
In dieser Stunde ist sie in einem besseren Gemütszustand, froh, dass ihre regel-
mäßigen Stunden wieder weitergehen. Sie will mich festbinden, um jede Aktivität 
von mir zu verhindern. Technisch ist es wichtig, sich als Therapeutin nicht wirklich 
anbinden zu lassen, sondern dem Kind eine symbolische Darstellung zu ermög-
lichen: Naomi klebt die Holzpuppe, die ich bin, mit Kleber fest. Vielleicht will sie 
auch verhindern, dass die Mutter sich einen neuen Partner findet, am Abend weg-
geht und sich amüsiert. Sie ist eher in einer übertriebenen, manischen Stimmung.

Mit dem Beispiel habe ich versucht, den Wechsel vom Spiel, Hypothesen über 
die Motive, den Deutungen und den Reaktionen des Kindes auf das Spiel und die 
Deutungen der Therapeutin zu beschreiben.

4	 Abschließende Gedanken

Die Beispiele aus der psychoanalytischen Kindergartenbeobachtung und der 
Therapie zeigen die unterschiedliche Vorgangsweise. Als Beobachterin besteht 
die Aktivität im genauen Hinschauen, sich Einfühlen und sich Berühren-Las-
sen durch das kindliche Spiel. In der Therapie stehen die heftigen emotionalen 
Konflikte des Kindes im Zentrum, die oft im dramatischen Spiel in Szene gesetzt 
werden. Die Einheit von Forschen und Heilen wird deutlich. In dem Maß, wie 
wir das Spiel als Ausdruck der großen Einsamkeit von Naomi, ihrer Wut, vom 
Vater verlassen zu werden, ihrer Angst, ihre Mutter an einen neuen Mann zu 
verlieren, verstehen, sind wir Teil des Geschehens. Im heftigen, raschen, turbu-
lenten Spielgeschehen bilden sich die inneren Welten von Naomi und Bill ab. Es 
erfordert von der Therapeutin Mut, sich auf den psychischen Schmerz des Kindes 
einzulassen, sich emotional berühren zu lassen.

In Supervisionen mit in Ausbildung befindlichen Therapeuten geht es vor 
allem darum, die werdenden Kindertherapeuten zu ermutigen, sich zu trauen, 
mit ihnen gemeinsam in die meist schreckliche Welt der vernachlässigten, früh 



245

weggegebenen Kinder einzutreten (von Klitzing, 2022). Sich in die innere Welt 
mit toten inneren Objekten führen zu lassen und diese nicht zu bagatellisieren. 
So kann ein oftmals zu verschiedenen Pflegeeltern gegebener Bub in seinem Spiel 
das Schiff auf dem Meer immer wieder kentern und alle Insassen ertrinken las-
sen. Der junge Therapeut versuchte rasch, die Holzfiguren zu retten, sie heraus-
zufischen, sie vor den Haien, die im Meer schwammen, in Sicherheit zu bringen. 
Das Kind erfand jedoch immer weitere bedrohliche Situationen, bis der junge 
Therapeut mit Hilfe der Gruppe erkannte, wie verzweifelt der Junge war, er keine 
Hoffnung mehr haben konnte, da er zu oft enttäuscht worden war. Erst wenn es 
der junge Therapeut erkennt, wie tief und gefährlich seine Hoffnungslosigkeit, 
die Wut und die Verzweiflung sind, ja vor allem die Einsamkeit des kleinen Kna-
ben, kann sich dieser verstanden fühlen. Ein „frühes Retten“ der Figuren durch 
den Therapeuten vermittelt dem Kind- Patienten eher „Ich will von dem un-
ermesslichen Leid nichts wissen, so tief kann deine Verzweiflung nicht sein, tun 
wir doch lieber so, als ob alles wieder gut sein kann“. Das heißt aber nur, dass der 
kleine Patient sich wieder nicht verstanden und sich noch einsamer fühlt. Gelingt 
es jedoch, die tiefe Verzweiflung (wie das Meer) und seine Wut aufzugreifen, sich 
davon berühren zu lassen, mitzuleiden und das in Worte zu fassen, so kann eine 
neue Sicherheit entstehen, das Leid und das Unrecht, das ihm angetan worden 
war, zu ordnen und neue Perspektiven zu sehen.

Die am Anfang gegebene Definition des Spiels als kreativ, gilt auch für das 
therapeutische Setting. Es ist immer wieder überraschend, welche Darstellungs-
formen die Kinder im Spiel wählen, ganz ohne Nachdenken, sondern spontan. 
Wir als Therapeuten/innen brauchen oft einige Zeit, um wirklich genau hinzu-
schauen und auch die schmerzliche Dimension zu erkennen. Oder die ernsten 
Themen hinter einem scheinbar fröhlichen Spiel zu sehen und zu benennen. „The 
therapeutic space is a sanctuary for exploration and healing“, ein Heiligtum zum 
Erforschen und Heilen, sagt Klein (1997, S. 25). Der therapeutische Raum stellt 
einen Zufluchtsort dar, in dem sich das Kind gemeinsam mit der Therapeutin/
dem Therapeuten zu einer Reise der Selbsterkenntnis aufmachen kann. In dem 
es die Freiheit hat, seine Gedanken, Gefühle, Fantasien, Ängste und Erfahrungen 
frei auszudrücken, ohne dafür kritisiert oder abgelenkt zu werden. Die Therapeu-
tin stellt sich als Container zur Verfügung, die hilft, diese rohen Impressionen in 
Worte umzuwandeln und einzuordnen.

Literatur

Adamo, S., & Rustin, M. (Hrsg.) (2014). Young child observation: A development in the theory and 
method of infant observation. London: Karnac.

Alvarez, A. (1992). Live company: Psychoanalytic psychotherapy with autistic, borderline, deprived and 
abused children. London & New York: Routledge.

Alvarez, A. (2012). Ebenen der analytischen Arbeit und Ebenen der Pathologie: Die Arbeit des Kalib-
rierens. Kinderanalyse, 20(2), 70–94.



246

Bion, W. R. (1962/1990). Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bühler, K. (1965). Die Krise der Psychologie (2. Aufl.). Stuttgart: Gustav Fischer.
Bürgin, D. (2013). Das Spiel, das Spielerische und die Spielenden. Analytische Kinder- und Jugend-

lichen-Psychotherapie, 44(1), 9–26.
Damasio, A. (2004). Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins. Berlin: Ullstein.
Diem-Wille, G. (2012). Primitive Gefühle verstehen lernen – Bions Konzept des Container-Contai-

ned. In G. Diem-Wille, & A. Turner (Hrsg.), Die Methode der psychoanalytischen Beobachtung 
(S. 28–49). Wien: Facultas.

Diem-Wille, G. (2015). Latenz: Das „goldene Zeitalter“ der Kindheit. Psychoanalytische Entwicklungs-
theorie nach Freud, Klein und Bion. Stuttgart: Kohlhammer.

Fatke, R. (2024). Das Kinderspiel zwischen Fantasie und Thrill – Eine psychoanalytisch-pädagogische 
Perspektive. In T. F. Kreuzer, R. Langnickel, N. Behringer, & P.-C. Link (Hrsg.), Kindliches Spiel 
(Schriftenreihe der DGfE-Kommission Psychoanalytische Pädagogik, Bd. 17, S. 21–38). Lever-
kusen: Barbara Budrich.

Fraiberg, S. (1980). Clinical Studies in Infant Mental Health: The First Year of Life, London, New York: 
Basic Books.

Freud, A. (1972). Wege und Irrwege der Kinderentwicklung. Stuttgart: Klett.
Freud, S. (1905/1999). Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten. In Gesammelte Werke 

(Bd. VI). Frankfurt am Main: S. Fischer.
Freud, S. (1913/1999). Die Disposition zur Zwangsneurose. In Gesammelte Werke (Bd. VIII). Frank-

furt am Main: S. Fischer.
Freud, S. (1920/1999). Jenseits des Lustprinzips. In Gesammelte Werke (Bd. XIII, S. 1–69). Frankfurt 

am Main: S. Fischer.
Israel, A. (Hrsg.) (2007). Der Säugling und seine Eltern: Die psychoanalytische Behandlung frühester 

Entwicklungsstörungen. Frankfurt am Main: Brandes & Apsel.
Joseph, B. (2008). Nachdenken über das Spielzimmer als Setting: Die grundlegende Gemeinsamkeit 

von Kinder- und Erwachsenenanalyse. Kinderanalyse, 1, 58–69.
Kästner, E. (1954). Das fliegende Klassenzimmer. Zürich: Atrium.
Klein, M. (1952). Developments in Psycho-analysis, London: Hogarth.
Klein, M. (1997). Die Beziehung zwischen der Zwangsneurose und den Frühstadien der Über-Ich-

Bildung (erstmals 1932). In M. Klein, Gesammelte Schriften (Bd. II: Die Psychoanalyse des Kindes) 
(S. 194–226). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Klein, M. (1997). Die Technik der Analyse im Latenzalter. In M. Klein, Gesammelte Schriften (Bd. II: 
Die Psychoanalyse des Kindes) (S. 83–108). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Klein, M. (1997). Envy and gratitude and other works, 1946–1963. London: Vintage.
Klein, M., & Mitchell, J. (1987). The selected Melanie Klein. New York: Free Press.
von Klitzing, K. (2022). Vernachlässigung: Betreuung und Therapie von emotional vernachlässigten 

und misshandelten Kindern. Stuttgart: Klett-Cotta.
Laplanche, J., Pontalis, J.-B.(1971). Das Vokabular der Psychoanalyse. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch.
Manz, B. (2023). Spiel, Symbol und Deutung. Kinderanalyse, 31(3), 214–245.
Piaget, J. (1972). Theorien und Methoden der modernen Erziehung. Wien/München/Zürich: Molden.
Piaget, J., & Inhelder, B. (1986). Die Psychologie des Kindes. München: dtv/Klett-Cotta.
Stern, D. N. (1994). Mutter und Kind: Die erste Beziehung. Stuttgart: Klett-Cotta.
Wegeler-Schardt & Köhler-Weisker, (2007). „Wir wollen es besser machen als unsere Eltern…“ Zur 

Weitergabe von traumatischen Erlebtem über drei Generationen am Beispiel einer Eltern-Baby-
Psychotherapie, in Israel, A. (Hrsg.) (2007). Der Säugling und seine Eltern. Die psychoanalytische 
Behandlung frühester Entwicklungsstörungen, Frankfurt: Brandes & Apsel, 129–160.

Winnicott, D. W. (2002). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Die Zeit. (2022). Was mein Leben reicher macht. Die Zeit, Heft 4.
Zulliger, H. (1959). Heilende Kräfte im kindlichen Spiel. Stuttgart: Ernst Klett.
Zulliger, H. (1965). Die deutungsfreie psychoanalytische Kinderpsychotherapie. In G. Biermann (Hrsg.), 

Handbuch der Kinderpsychotherapie (Bd. 1, S. 192–198). München & Basel: Ernst Reinhardt.



247

Eine Reise zum Erleben kleiner Kinder im 
Kindergarten
Spiel- und Verhaltensphänomene in der 
Kleinkindbeobachtung als Monitor für dyadisches und 
triadisches Objektbeziehungserleben

Margaret Pardo-Puhlmann unter Mitarbeit von Agathe Israel

Der Beitrag beleuchtet auf Grundlage einer zweijährigen Beobachtung Aspekte der dyadi-

schen und triadischen Bedürfnisse, Herausforderungen, inneren Konflikte und Lösungs-

ansätze des Kindergartenkindes Ella. Eine der zentralen Fragen dabei ist: Wie schafft es 

Ella, sich trotz ihres dyadischen Verbindungsbedürfnisses in einer Umgebung mit einem 

tendenziell empathiearmen Verbindungsangebot psychisch zu halten?

1	 Einführung

Anliegen des Artikels

Im Laufe der zweijährigen Beobachtung des Mädchens Ella vom 2;4 bis zum voll-
endeten 4. Lebensjahr im Kindergarten, beschäftigte mich insbesondere die Frage, 
ob und wie es Ella schafft sich in einer Umgebung mit einem dürftigen emotio-
nalen Verbindungsangebot emotional zu halten und wie sich dazu ihr kindliches 
„Spiel als symbolisierte Darstellung der inneren Welt“ (Wittenberger, 2016, S. 101) 
verhält. Anhand von Auszügen aus Beobachtungsprotokollen wird im Folgenden 
der Versuch unternommen, zunächst Beobachtungen, darauf folgend Gedanken 
sowie im dritten Schritt theoretische Verbindungen dazu nachzuzeichnen.

Der Kindergarten und das Vorgespräch mit der Mutter

Für die Beobachtung im Rahmen der KJP Ausbildung nach der Methode der 
teilnehmenden Beobachtung nach Esther Bick (Harris & Bick, 2011), besuchte 
ich einmal wöchentlich für eine Stunde eine Kindergartengruppe1. Diese Grup-
pe war eine von zwei kleineren mit jeweils ca. 15 Kindern. Ihre Gruppenräume 

1	 Die Beobachtung fand in den 2010er Jahren statt. Auf eine Präzisierung des Zeitraums wur-
de im Sinne des Datenschutzes verzichtet.



248

waren getrennt voneinander. Es handelt sich dementsprechend um einen kleinen 
Kindergarten, der sich mitten in einem kleinen Dorf befindet, in der Nähe einer 
ostdeutschen Kleinstadt. Das Gebäude hat eine schlichte, dunkle Fassade, aber 
die großen Fensterfronten, wie auch der angrenzende Garten mit liebevoll ge-
stalteten Spielmöglichkeiten, wirken recht einladend. Nach meiner Kontaktauf-
nahme mit dem Kindergarten, zeigten sich alle sehr bemüht ein passendes Be-
obachtungskind zu finden und schlugen einstimmig das Kind Ella2 vor. Sie sei ein 
„wirklich unauffälliges und liebes Kind“ hieß es. Vor der Beobachtung führte ich 
zudem ein Gespräch mit Ellas Mutter. Sie wirkte jung und sympathisch auf mich 
und war Anfang 30. Sie sprach von ihrer Familie als „einer modernen Familie“: 
Sie selbst arbeite als Selbstständige viel von Zuhause aus, ihr Mann sei unter der 
Woche aufgrund vieler dienstlicher Reisen nicht zu Hause und kehre immer an 
den Wochenenden zurück.3

Ella, das Beobachtungskind

In Ellas Gruppe sind die jüngsten Kinder vereint. Sie sind zwischen 1,5 und 4 Jah-
re alt. Ella selbst ist zu diesem Zeitpunkt 2 Jahre und 4 Monate alt und seit ca. 1 
Jahr im Kindergarten. Die erste Begegnung mit ihr ereignete sich wie folgt:

Auszug aus dem 1. Beobachtungsprotokoll (a)4

„Ich sehe mich um, plötzlich merke ich wie viele kleine blonde Mädchen, fast allesamt in 

rosa und lila Kleidung, in dieser Gruppe sind und ich bin mir nicht sicher, welches genau Ella 

ist, obwohl ich sie nach dem Elterngespräch kurz auf dem Arm der Mutter noch gesehen hat-

te. Ich gehe noch einmal zur Erzieherin und frage leise, welche von den Mädchen Ella ist, da 

ich mir gerade nicht mehr sicher sei. Die Erzieherin weist auf ein Mädchen, das vor der Pup-

penküchenecke steht und vor sich hin schaut. Mein erster Gedanke ist, das kann sie kaum 

sein, dann wäre sie als eine der Jüngsten das hochgewachsenste Kind in der Gruppe. Ich 

denke dieses Mädchen müsste mindestens dreieinhalb, wenn nicht vier Jahre alt sein. Alle 

anderen Mädchen sind so viel kleiner als sie. Das Gefühl drängt sich mir auf, dass da einfach 

etwas so gar nicht passt. Ich sehe das Mädchen und muss mich zwingen ein zweijähriges 

Kind in ihr zu sehen, ich bin doch sehr irritiert darüber. Ella ist ein hübsches Mädchen, sie 

hat blonde Haare zu einem Bob geschnitten und trägt eine lila Leggins und ein pinkes Shirt 

darüber. Ihr Gesicht und ihr Ausdruck haben etwas sehr Verschlossenes. Ich brauche etwas 

2	 Alle Namen in diesem Dokument wurden im Sinne des Datenschutzes verändert.
3	 Emotionale Themen wie Trennungs- oder Abhängigkeitskonflikte wurden einsilbig ver-

neint. Schwangerschaft, das Stillen oder beispielsweise die Eingewöhnung seien für nie-
manden ein Problem gewesen. Ich bekam das Gefühl, diese Themen haben keinen Raum 
oder dürfen, zumindest mir gegenüber, (noch) nicht angesprochen werden.

4	 Sobald aus einer Beobachtungsstunde mehrfach Auszüge entnommen werden, werden die-
se der Übersicht wegen zusätzlich mit Teil (a), (b) etc. benannt.



249

Bemühen und Zeit, ihr Gesicht genauer zu erschließen und überhaupt eine Wirkung durch 

ihren Ausdruck zu spüren. Es erscheint mir zuerst unlebendig, wie das Gesicht einer neut-

ralen Wachsfigur. Am deutlichsten vermitteln mir ihre dunkelbraunen Augen eine Mischung 

aus Leere, Traurigkeit, Ängstlichkeit aber auch Abwesenheit.“

2	 Psychische Bewältigungsstrategien und Umgang mit 
dyadischen und triadischen Beziehungsbedürfnissen und 
-herausforderungen im Kindergarten

„Äußeres Einfrieren“ und Introversion: Wie die Phantasie das Kleinkind 
rettet, wenn die notwendigen dyadischen Verbindungen im Außen fehlen

Mit Ella lernte ich ein Kleinkind in Situationen kennen, in denen es nur magere 
Verbindungsangebote zu Erwachsenen gibt. Die Erzieherinnen sind vornehmlich 
mit strukturierten, fördernden Angeboten sowie mit Regelspielaktivitäten mit äl-
teren Kindern beschäftigt. Ella bewegt sich hier in einer Gruppenwelt, scheint 
jedoch, wie die folgenden Beobachtungssequenzen zeigen, die dyadische Bezie-
hungsform zu suchen und zu brauchen, die ihr weitestgehend verwehrt bleibt.5

Die Frage, die sich hier stellt und verhandelt wird, ist, wie Ella damit umgeht: 
Wie kann Ella sich mit diesem dyadischen Bedürfnis und der nicht dazu passen-
den realen Umwelt, in der die dyadischen Angebote der Erwachsenen sehr mager 
sind, halten?

Im Folgenden wird zunächst anhand der Dynamik in der ersten Beobach-
tungsstunde Ellas Oszillieren zwischen ihrer Introversion (Einkehrung nach In-
nen) und dem Versuch im Außen eine Verbindung herzustellen nachgezeichnet. 
Dies geschieht mit dem Ziel den Zusammenhang dieser miteinander verbunde-
nen psychischen Bewegungen nach Innen und nach Außen zu verstehen. Die 
Beobachtungssequenzen werden erst einzeln betrachtet, dann beide aufeinander 
bezogen und schließlich theoretisch diskutiert. Zunächst zur Beobachtung ihrer 
Introversionsbewegung:

5	 An dieser Stelle möchte ich Folgendes vorab (in groben Zügen) festhalten: In der Institution 
des Kindergartens gelten hauptsächlich andere soziale Dynamiken als in der Familie. Werden 
im Kindergarten die Beziehungen und Positionen bspw. vorwiegend durch Vernunft, Leis-
tung, Aufgabenbewältigung, Autonomie und Veränderungsfähigkeit bestimmt, lenken in der 
Familie überwiegend Abhängigkeit, Intimität, Liebe (und Hass) Zusammenleben und Zu-
gehörigkeit. Deshalb können wir von der Institution keine unmittelbare Weiterentwicklung 
der inneren Objekte verlangen, auch keine direkte Korrektur von Beziehungsmustern oder 
Beziehungs- und-Bindungsmodellen. Der Kindergarten ist der Ort, in dem sich die primären 
Beziehungserfahrungen des Kleinkindes erstmals bewähren müssen. Nun zeigt sich hier für 
Ella, dass das Verbindungsangebot tatsächlich jedoch besonders mager ausfällt.



250

Auszug aus der 1. Beobachtungsstunde (b)6

Ich lasse meinen Blick durch den Raum schweifen. Alle Kinder sind bereits mitten in einem 

Spiel, wuselig am Spielzeug heranholen, am Rollen verteilen. Nur Ella steht am Rand der 

Puppenküchenecke und schiebt monoton einen Puppenwagen vor und zurück. Ihr Blick 

wirkt versunken, ist starr vor sich hin gerichtet. Sie scheint gerade ganz woanders zu sein 

denke ich. Sie steht genauso mehrere Minuten da, Kinder gehen an ihr vorbei, rempeln sie 

am Rücken versehentlich an. Ella gibt mit ihrem Körper kurz nach vorne nach, ansonsten 

ist keine Reaktion zu sehen. Sie starrt weiter vor sich hin, dann auch mal durch den Raum, 

dann schaut sie auch mich an. Ich lächle, wie ich auch die anderen Kinder anlächle, die 

mich so direkt anschauen und mustern. Ella dreht sich, ohne eine Miene zu verziehen, 

wieder weg. Sie holt sich dann eine Tasche und ein Handy aus der Puppenküchenecke, 

im Wagen liegt bereits eine Babypuppe drin. Sie ist geduldig damit beschäftigt, alle drei 

Gegenstände in ihren Händen zu koordinieren. Tasche, Handy und Puppenwagen festzu-

halten erscheint sehr mühsam. Dennoch schiebt sie den Puppenwagen so, als ginge sie 

durch die linke Hälfte des Raumes spazieren und kämpft immer wieder damit, alle drei 

Gegenstände beisammenzuhalten. Als dann ein kleines Mädchen kommt und das Baby 

aus dem Wagen nimmt, schaut Ella nur hinterher. Auch hier verzieht sie keine Miene.

Es entsteht zu Beginn der Eindruck, dass Ella nicht in der äußeren Gegenwart, im 
äußeren Hier und Jetzt, präsent ist. Sie scheint sich voll und ganz nach Innen zu 
kehren und es entsteht die Frage, wo sie sich emotional oder gedanklich befindet. 
Dieser Frage wird im Folgenden weiter nachgegangen. Festzuhalten bleibt zu-
nächst, dass niemand weiter Notiz davon nimmt, dass sie scheinbar erstarrt, nach 
Außen hin wie eingefroren wirkt (Fraiberg, 1982). Sie scheint in sich und mit sich 
versunken zu sein, das Schaukeln des Wagens erinnert an eine Selbstberuhigung, 
an ein geschaukeltes Baby. Deutlich wird dabei, dass sie nicht im Kontakt mit dem 
Außen zu sein scheint und die Freude um sie herum weit weg von ihr wirkt. Für 
die Aushandlung der Konflikte, wie das Anrempeln oder das Wegnehmen ihrer 
Babypuppe, müsste sie Worte benutzen oder sich aktiv wehren. Vielleicht ist sie 
aktuell aufgrund ihrer Introversion nicht in dem Zustand irgendeinen Kontakt 
zum Außen aufzunehmen, vielleicht ist sie aber auch entwicklungsbedingt noch 
nicht bereit ihren Gefühlszustand mit Worten auszudrücken. Vielleicht neigt sie 
aufgrund ihrer Beziehungserfahrung mit ihren Primärobjekten eher zur Passivi-
tät und Anpassung an ihre Umwelt als zur aktiven Gestaltung (Bion, 1992b, S. 76). 
Dies bleibt erst einmal offen. Die konfliktbedingten Affekte scheinen jedenfalls 

6	 Zu Beginn der Stunde habe ich mich allen Kindern vorgestellt und u. a. erzählt, dass ich 
einmal die Woche vorbeikomme, um auch mitzuerleben, was man hier im Kindergarten 
alles machen, spielen kann und was man so alles erlebt. Was meine Sitzpositionen anbe-
trifft ist es so, dass ich immer absichtlich mit ausreichend Abstand vom Geschehen um Ella 
sitze und meinen Blick immer wieder über die gesamte Gruppe interessiert, liebevoll aber 
zurückhaltend schweifen lassen.



251

zunächst auf der Strecke zu bleiben. Bei den drei Dingen – Wagen, Tasche und 
Handy –, die sie gleichzeitig zu halten versucht, achtet sie sehr darauf, dass sie 
auch wirklich alle drei zusammen halten kann. Sie scheinen wichtige Objekte für 
sie zu sein, was sich im Laufe der Stunde noch bestätigen wird.

Etwas später in der gleichen Stunde, sind Ellas Bewegungen nach Außen zu 
beobachten, die als Suche nach einer dyadischen Beziehung mit einem müt-
terlichen Objekt verstanden werden können, wobei ihr Wunsch danach nicht 
erwidert wird:

Auszug aus der 1. Beobachtungsstunde (c)

Ella sitzt bei der Erzieherin, die gerade Laternenschirme alleine bastelt. Sie sitzen an 

einem kleinen Tisch in der Mitte des Raumes. Ella zeigt nun das erste Mal ein Lächeln 

und überhaupt etwas sich Veränderndes in ihrem Gesicht, sie scheint da und präsent zu 

sein, nicht mehr so weit weg. Wenn sie lächelt, fällt mir auf, kommt sie dem Gesicht der Er-

zieherin sehr nahe, als wolle sie sich darin einsaugen und den Blick der Erzieherin in dem 

Moment genau sehen, spüren, aufsaugen. Die Erzieherin fragt Ella, ob sie ihr helfen wolle. 

Ella schaut kurz nachdenklich und nickt es dann schnell ab. Ella darf ihr nun die Drähte 

reichen, die sie für die Henkel der Laterne braucht. Ellas Blick lässt dabei nicht von der 

Erzieherin ab, die Erzieherin jedoch schaut dabei konzentriert auf die Laternenschirme. 

Ich habe das Gefühl, dass Ella alles tun würde, um in diesem Moment in der Nähe der Er-

zieherin bleiben zu können, das Reichen der Drähte erscheint hier als Mittel zum Zweck, 

wirkt fast mechanisch, während ihr Blick zur Erzieherin nicht ablässt und wie versunken 

scheint. Alle anderen Kinder sind mit sich und ihrem Spiel beschäftigt. Ella, so denke ich 

in dem Moment, scheint sich mit der Erzieherin wie auf einer eigenen, abgeschotteten 

Insel zu fühlen. Mich irritiert hierbei der stoische Blick der Erzieherin auf die Laterne und 

ihr Tun damit. Ellas Ersuchen um eine Blickantwort läuft ins Leere in diesem Moment. Ab 

und an sagt sie auch etwas zu Ella über die Laternen, schaut sie dabei aber nicht an. Ella 

reagiert leise, sucht weiter nach dem Blick der Erzieherin. Dann habe ich das Gefühl, dass 

sie es nun aufgibt ihren Blick zu erhalten, sie sitzt nun wieder ein wenig wie angefroren da 

mit einem leeren Blick, der weg von der Erzieherin, ins Nichts gerichtet ist. Ella steht dann 

auf und geht zu einem freistehenden Puppenwagen, sucht sich erneut Handtasche und 

ein Handy aus. Sie steht wie angewurzelt nun mitten im Raum und schaut zwei anderen 

Kindern zu, die Mutter, Vater, Kind mit einer Puppe spielen. Einige Minuten lang rührt sie 

sich nicht und schaut mit ausdruckslosem Blick dem Geschehen zu. In mir macht sich eine 

sehr große Schwere breit, ich kann dem Kind kaum noch dabei zuschauen, der Blick wirkt 

wieder so leer. Es fällt mir schwer mit meinem schweifenden Blick nicht einfach bei den an-

deren Kindern zu bleiben, die so viel Freude und Lebendigkeit in ihrem Spiel ausdrücken, 

was mich wiederum traurig stimmt, da es so ein großer Kontrast zu Ella scheint. Ella legt 

dann Handy und Tasche in den Wagen und steuert auf die beiden Kinder zu. Sie setzt sich 

neben sie auf die Bank. Das größere, bestimmt vierjährige, Mädchen fragt sie gleich, ob 

sie der Hund sein möchte. Ella nickt leicht, das Kind wiederholt die Frage ihr förmlich ins 

Gesicht schreiend. Ella nickt etwas deutlicher und bleibt sitzen. Die zwei Kinder (Mutter, 



252

Vater) spielen ihr Spiel, Ella sitzt daneben und schaut zu. Auch dies zieht sich minutenlang 

und mich überkommt wieder eine bleierne Schwere und Müdigkeit. […] Ella bleibt dabei 

wie unsichtbar, während die beiden Kinder so spielen, als sei sie gar nicht dabei, was mich 

wiederum sehr betroffen und traurig macht.

Der zu Beginn dieser Szene beschriebene Moment zeigt, wie sehr Ella zum einen 
auf der Suche nach der Verbindung zur Erzieherin zu sein scheint, die ihr jedoch 
wie in vielen anderen Situationen emotional verwehrt bleibt. Nur über die Hand-
lung des Drahtreichens wird Ella eine Verbindung ermöglicht. Die Erzieherin hat 
nicht im Blick, was Ella braucht, es scheint nur eine dünne Verbindung zu Ella zu 
geben. Ellas ausdauerndes Lächeln, wenn sie die Erzieherin ansieht, weist darauf 
hin, wie sehr Ella für sich zu werben scheint, sie scheint sich dafür richtig zu be-
leben. Zum einen lässt diese ausdauernde Suche nach einem haltenden Blick auf 
die mögliche unbewusste Phantasie von Ella schließen, dass Erwachsene da sind 
und sich um Kinder kümmern, sie ihnen ihren Blick schenken. Zum anderen 
wird in der darauf folgenden Situation deutlich, dass sie über das dyadische Be-
dürfnis hinaus noch nicht bereit ist für das Spiel in einer Gruppe. Ella scheint 
sich demnach in der schwierigen Situation zu befinden, in der das eigentliche Be-
dürfnis nach einer dyadischen Verbindung nicht erfüllt werden kann und sie für 
den nächsten Schritt, in der multilateralen Gruppendynamik eine Verbindung zu 
haben, noch nicht bereit ist.

Betrachtet man beide kurz aufeinanderfolgenden Beobachtungen zur Intro-
version (Teil (b)) und zur Bewegung nach Außen (Teil (c)) entsteht der Eindruck, 
als greife sie in der Introversion auf etwas zurück, was ihr im Außen verwehrt 
bleibt. Bevor dies genauer ausgeführt wird, erfolgen zunächst einige Gedanken 
über Ellas derzeitige Entwicklungsphase.

Ich verstehe das, was hier zu beobachten ist, als Ellas Bedürfnisregungen sowie 
Bewältigungsversuche in einem intrapsychischen Prozess der „Loslösung oder In-
dividuation“ (Mahler et al. 1978, S. 23), der einen „intrapsychischen Erwerb eines 
Gefühls von der Mutter und dadurch von der Welt im Allgemeinen“ (ebd., S. 18) 
getrennt zu sein bezeichnet. Zentral hierbei ist, dass es um das „Gefühl [Hv. d. A] 
des Kindes, ein getrenntes Individuum zu sein“ (ebd.) geht, „nicht um die Tat-
sache der physischen Trennung von einem anderen“ (ebd.) wie der Mutter, dem 
Vater oder anderen wichtigen Objekten in der Übertragungsbeziehung wie bspw. 
die Erzieherin. Mit diesen Schritten der intrapsychischen Loslösung hängt die 
Entwicklung und Stabilisierung des „Identitätsgefühls“ (ebd., S. 23) eng zusam-
men. Zu vermuten ist hierbei, dass sich Ella in dieser von Mahler beschriebenen 
vierten und damit letzten Subphase des Loslösungs- und Individuationsprozesses 
befindet, der „Konsolidierung der Individualität und Anfänge der emotionalen 
Objektkonstanz“ (ebd., S. 142). Diese zuletzt genannte Aufgabe der Anfänge der 
emotionalen Objektkonstanz hängt „von der allmählichen Verinnerlichung einer 



253

beständigen, positiv besetzten Mutterimago“ (ebd.) ab. Hierdurch ist es dem 
Kind möglich in einer vertrauten Umgebung, wie in diesem Beispiel dem Kin-
dergarten, „getrennt zu funktionieren, obwohl es eine gewisse Spannung (Sehn-
sucht) und Unbehagen empfindet.“ (ebd.)7 Damit scheint im Kindergartensetting 
Folgendes bedeutend zu sein:

1.	 Ellas Sehnsucht nach einer Verbindung mit den Erzieherinnen als (insbe-
sondere) Mutterfigur bzw. mütterliche Übertragungsobjekte (Ahrbeck/Will-
mann, 2010);

2.	 Ellas Umgang mit den emotionalen Loslösungsprozessen von den Primär-
objekten;

3.	 Die damit verbundenen Formen der Bewahrung und Stabilisierung ihres 
Mutterimagos im Zusammenhang mit dem Überstehen von diesen Getrennt-
heitsmomenten;

4.	 Die Entwicklung und Stabilisierungsversuche von Ellas Identitätsgefühl.

Die Introversion kann somit als Rückgriff auf Gefühle, Erinnerungen, ein inneres 
hilfreiches Mutterobjekt verstanden werden. Diese Suche wird wiederum im be-
obachtbaren Außen sichtbar, wenn sie sich müht, die mütterlich besetzen Objekte 
wie Tasche, Puppenwagen und Handy zusammen zu halten. Die abwesende Mut-
ter scheint durch die anwesenden Objekte symbolisiert zu werden und in dem sie 
die drei Objekte festhält. Die Frage ist, inwiefern es bei einer Tendenz zum Ankle-
ben an Dinge bleibt: Ella scheint einerseits wenig in der Lage zu sein, mittels pro-
jektiver Identifikation andere Erwachsenen für ihre Bedürfnisse einzuspannen. 
Andererseits trifft sie auch eher auf eine empathieverweigernde Umwelt und wird 
damit nicht ausreichend unterstützt.

Die Erfüllung des Bedürfnisses nach einer dyadischen Verbindung zu einem 
mütterlichen (Übertragungs-)Objekt, wie die Erzieherin, würde sie stärken, um 
das Getrenntsein von den Primärobjekten auszuhalten. Zum einen scheint sie 
jedoch durch den inneren Kontakt mit der Mutterimago diese Situation ohne 
Zusammenbruch zu überstehen, verliert zum anderen aber vorübergehend den 
emotionalen und sozialen Kontakt zu der Gleichaltrigengruppe.

Die folgende Szene unterstützt die These einer psychischen Stärkung durch 
den Rückgriff auf das mütterlich besetzte Objekt und das damit verbundene 
psychische Mutterimago. Diese Szene erfolgt im direkten Anschluss an die oben 
zuletzt genannte Szene, in der Ella inmitten des Gruppenspiels in der Rolle als 
„Hundi“ sitzt, als wäre sie kein Teil davon:

7	 Dabei besteht die Objektkonstanz aus mehr als der Bewahrung und Stabilität der inner-
psychischen Repräsentanz des abwesenden Liebesobjekts, wie die Mutter. Es geht gleich-
zeitig um die „Vereinigung von ‚gutem‘ und ‚bösem‘ Objekt zu einer Gesamtrepräsentanz. 
Dadurch wird die Mischung aggressiver und libidinöser Triebe gefördert und der Haß auf 
das Objekt gemildert, sobald heftige Aggressionsgefühle auftauchen.“ (ebd.)



254

Auszug aus der 1. Beobachtungsstunde (d)

Ella geht dann nach einigen Minuten wieder zu ihrem Puppenwagen, schnappt sich Tasche 

und Handy daraus. Die Tasche hängt sie an den Wagen, das Handy legt sie ans Ohr. Was 

ich sehe überrascht mich nun völlig. Ella führt ein Gespräch am Telefon, verzieht ihr Ge-

sicht so als würde sie über die unterschiedlichsten Themen sprechen. Sie benutzt keine 

Worte, sondern führt das Gespräch in pspsps-Lauten vor sich hin, aber mit so einer diffe-

renzierten Mimik und Gestik, dass man denken könne, sie führt tatsächlich ein Gespräch 

als erwachsene Frau. Sie lacht, verzieht schmunzelnd die Mundwinkel, runzelt die Stirn, 

wartet ab, dass ihr imaginierter Telefonpartner etwas sagt, bevor sie wieder mit pspsps an-

setzt. Während des Telefonats richtet sie das Deckchen am Baby. Meine Fantasie ist sofort 

die einer waschechten Mutter, die gerade mit dem Vater telefoniert. […] In dieser Situation 

erlebe ich sie nun auch erst das zweite Mal als präsent im Raum und lebendig.

Ella scheint, gestärkt durch den Rückgriff auf die innere Mutter, eine zweite Lö-
sung zu entwickeln: Die schwierige Situation, in der ihr einerseits ihr Verbin-
dungswunsch verwehrt bleibt, sie andererseits noch nicht fähig ist, eine multi-
laterale Beziehung mit Gleichaltrigen einzugehen und damit verloren ist, löst sie 
kreativ, indem sie eine Erinnerung reinszeniert. Im Telefonspiel scheint sie etwas 
zu reinszenieren, was sie gesehen und erlebt hat. Es ist mehr als eine Imitation 
mütterlichen Verhaltens, denn sie hält sich selbst psychisch in dieser Situation, 
indem sie eine anwesende gute Mutter sein kann und nicht das verlorene Baby ist.

Die zu Beginn genannte leitende und zu beantwortende Frage also, wie Ella 
sich mit diesem dyadischen Bedürfnis und der dazu nicht passenden realen Um-
welt, in der die dyadischen Angebote der Erwachsenen sehr mager sind, halten 
kann, scheint in einem ersten Schritt eine Antwort gefunden zu haben: Der Rück-
zug hat für Ella in dieser verbindungsarmen Umgebung eine stärkende Qualität, 
die Introversion und das darauf folgende Spiel mit Wagen, Tasche und Handy 
erscheint als stärkende Rettung. Damit schafft sich Ella in ihrer derzeitigen Lage 
einen Kompromiss: Weder wird ihr Bedürfnis nach einer dyadischen Verbindung 
erfüllt, noch ist sie entwicklungsbedingt in der Lage in einer multilateralen Ver-
bindung mit anderen Kindern zu spielen. Sie geht dabei aber auch nicht verloren, 
sondern schafft sich eine eigene kleine Welt, indem sie auf ihr positiv besetztes 
Mutterimago zurückgreifen kann, um sich zu halten.

Die hieran anzuschließende und weiterführende Frage ist nun, welche Funk-
tion diese Lösung in Ellas weiteren Entwicklung erhält: Wird sich diese kleine 
eigene Welt als eine Parallelwelt entwickeln, aus der sich Ella alles selber heraus-
holen muss an Bedürfnisbefriedigung oder kann sie Elemente aus dieser Phan-
tasiewelt nach Außen tragen wie bspw. in ein Spiel mit anderen mitintegrieren? 
Also stellt sich damit die Frage, die im Folgenden weiterverfolgt wird, inwiefern 
die Bewegung zwischen einem „äußerem Einfrieren“ und einer Introversion eine 
entwicklungsfördernde Abwehr gegen eine überfordernde und frustrierende 



255

Umwelt ist, also im Sinne der Ich-Entwicklung, oder ob sie wie ein Tagtraum 
pathologische Züge erhält.

Die innere Welt und das damit verbundene Spielen: Mutter- und 
Babyidentifikation im Spiel mit sich selbst und als Zugang zu 
Erwachsenen

Im Laufe der nächsten Beobachtungswochen scheint sich aus dem anfänglichen 
Rückzug und der Erstarrung eine Spielfähigkeit zu entwickeln und eine Oszillation 
und Verbindung zwischen dem Inneren und dem Äußeren. Ella kommt raus aus 
einer verstärkten Introversion, beginnt ausführlicher zu spielen und Verbindungs-
versuche zu starten, indem sie versucht die Erzieherinnen mit einzubeziehen.

Melanie Klein beschrieb die Psyche in eben dieser Form der Oszillation 
(Klein, 1994). Ihr zufolge lebt die Psyche „in mindestens zwei Welten“ (Meltzer, 
1988, S. 42), „der Außenwelt und der Innenwelt. In der inneren Welt der Bezie-
hungen wird Sinn erzeugt und auf Beziehungen in der Außenwelt ausgedehnt.“ 
(ebd.) Eben diese Oszillation scheint nun auch anhand verschiedener Identifi-
kationen in der folgenden Szene beobachtbar zu sein. Zunächst werden die Be-
obachtungen hierzu ausgeführt und im Anschluss erfolgt die weitere theoretische 
Einbettung der beobachteten Phänomene.

Auszug aus der 12. Beobachtungsstunde

Als ich in den Gruppenraum eintrete und meinen Platz einnehme, sehe ich Ella mit einer 

Babypuppe auf dem Arm allein und langsam vor sich hinschlendern. Im Gewusel der ande-

ren Kinder wirkt ihr langsames Schlendern wie eine Entschleunigung, ein Ruhemoment in 

ansonsten sie umgebender Lautstärke und Schnelligkeit. Sie hält die Puppe liebevoll und 

sicher im Arm, wie man auch ein Baby tragen würde denke ich. Der eine Arm hält die Puppe 

am Po und unterem Rücken fest, die andere Hand stabilisiert den Nacken und das Köpf-

chen, was ganz sanft an ihrer Schulter ruht. Sie schaut den anderen Kindergruppen beim 

Vorbeischlendern zu, wie sie am Tisch sitzen und etwas malen, in der Bauecke sitzen und 

etwas bauen. Die Verbundenheit ist mit dem Baby auf dem Arm vorhanden, ansonsten wirkt 

sie im Raum allein und auch etwas verloren dabei. Ihr Blick ist schon auch suchend nach 

Anbindung, aber gleichzeitig drückt er auch eine Art Gewissheit der Unverbundenheit aus, 

hat etwas Resigniertes, er wirkt ganz und gar nicht gelassen, fröhlich oder leicht. Mit der 

Puppe auf dem Arm geht sie dann zur Erzieherin Berit, die mit anderen Kindern an einem 

Tisch sitzt. Ella fragt sie, was sie machen. Berit antwortet, dass sie Ketten machen und fragt, 

ob sie auch eine machen möchte, was Ella verneint. Sie schuckelt dabei etwas mit ihrem 

Körper, als wolle sie sagen, ich bin ja beschäftigt mit meinem Baby hier, ich frage nicht weil 

ich eine Beschäftigung suche oder brauche. Auf Ellas Nein herrscht Stille, für Berit hat sich 

das Gespräch damit erledigt. Ella steht noch einen ganzen Moment da und schaut Berit an, 

die gleich nach dem Nein wieder still auf ihr Band schaut, auf das sie selber Perlen aufzieht.



256

Ella dreht sich dann nach einer gefühlten Minute um und geht in die Puppenecke. Sie legt 

sich da auf das Sofa und holt sich alle umherliegenden Puppen heran, so dass sie letzt-

lich 5 Puppen an ihre beiden Seiten liebevoll hinlegt und sich dann zwischen sie legt. Sie 

schaut aus dieser Ecke in den Raum und beobachtet immer abwechselnd beide Erziehe-

rinnen. Ella sieht einsam und wie verlassen aus, es ist kein freudiger, aktiver Blick, sondern 

eher traurig beobachtend, resigniert. Sie liegt sehr sehr lange, sicher über 20 wenn nicht 

sogar 30 Minuten so da. Ab und zu dreht sie sich auch ganz nah an den Kopf von einer 

der Puppen und schaut sie ganz lange an. Ich habe den Gedanken, die Phantasie, dass es 

so aussieht, als sehe sie ein echtes Baby an und prüfe, ob es atmet, ihr Blick wirkt dabei 

so angespannt und irgendwie besorgt horchend. Sie redet dann auch ab und zu in diesen 

Momenten mit dem Baby, aber in einer Als-ob-Manier. Ihre Gesichtszüge sind spielerisch 

verzogen, sie klappt ihre Augen betont zu, ihre Mimik ist sehr betont, so als sage sie etwas 

Belehrendes, als sei sie die Erwachsene. Ich höre ihre Worte nicht, aber es ist wie eine Art 

Gesäusel von ihren Lippen abzulesen. Diese Zeit fühlt sich für mich unendlich an.

Nach dieser ganzen Weile hat sie die andere Erzieherin Linda im Visier, sie nimmt sich eine 

Puppe und eine Puppenjacke aus der Sofaecke und geht zu dieser Erzieherin. Diese sitzt 

an einem anderen Tisch und hilft den Kindern mit Bauklötzen Garagen für Autos zu bauen, 

sie sitzt da und gibt verbale Hilfestellungen wie es geht. Ella geht direkt zu ihr hin, behält 

sie während des ganzen Weges zu ihr im Blick und fragt, als sie bei ihr ankommt, ob sie 

helfen kann die Jacke anzuziehen. Die Erzieherin atmet deutlich, ein wenig genervt anmu-

tend aus, fängt sich scheinbar wieder und zieht der Puppe wortlos die Jacke an. Ella steht 

daneben und schaut sie dabei an. Der Blick wirkt schüchtern, nicht mehr erwartungsvoll, 

ich habe das Gefühl sie erlebt sich nun selber als Störenfried mit ihrem Anliegen. Als die 

Jacke fertig angezogen ist, übergibt die Erzieherin die Puppe an Ella und dreht sich weiter-

hin wortlos bleibend um 90 Grad wieder in Richtung Tisch, weg aus Ellas Gesichtsfeld. Ella 

geht zurück auf ihr Sofa, setzt sich und starrt leer in den Raum und zieht wie mechanisch 

der Puppe noch während des Hinsetzens die Jacke wieder aus ohne auch nur hinzusehen.

Frühe Identifikationen mit dem Baby- und Muttersein sowie 
Verbindungsversuche

Zu Beginn wird deutlich, wie sehr sich Ella in der Identifikation mit dem Baby- 
und dem Muttersein, wie in einer Blase oder auf einer Insel zu befinden scheint, 
die ihr Erfüllung verschafft, die sie ganz ausfüllt. Das Baby scheint nicht zu an-
spruchsvoll zu sein, es scheint seine Mutter nicht allzu sehr Sorgen zu bereiten. 
Das Baby scheint aber immer mit ihr in Kontakt zu sein. Die Mutter erscheint 
als eine, die sich kümmert, ihr Kind ununterbrochen im Auge hat. Es wirkt so, 
dass sich Ella in einer intensiven Verbindung mit der Babypuppe befindet, die 
Verbundenheit mit dem Baby wirkt stark. Zunächst entsteht das Gefühl, dass sie 



257

diese Welt erfüllt. Es stellt sich die Frage, ob und wenn ja, wann sie hier insbe-
sondere mit dem Babysein, dem Muttersein identifiziert ist bzw. wann die Identi-
fikationen wechseln oder ineinander übergehen.

Über die Projektion ihrer Verbindungs- und Versorgungsbedürfnisse in die 
Babypuppe kann Ella sich scheinbar zunächst ihrer bedürftigen Anteile entledi-
gen, gleichzeitig scheint sich dieser Prozess sehr engmaschig mit dem der Projek-
tiven Identifizierung zu vermengen. Durch die Projektive Identifizierung mit der 
Babypuppe kann Ella zum einen ihre Bedürfnisse nach Gehaltensein und einer 
dyadischen Beziehung aushalten. Zum anderen kann sie dadurch auch mit dem 
Konflikt umgehen, wie hier im obigen Beispiel mit etwas „Schwere[m]“, wie die 
Enttäuschung des Bedürfnisses, indem sie es in einem ersten Schritt nach Außen 
in die Puppe verlagert. In einem zweiten Schritt kann sie diese projizierten Anteile 
wiederum als Teil ihrer Selbst identifizieren und durch den Rückgriff auf ihr in-
neres Mutterimago diese Zustände psychisch, mit Bion (1963/2002) gesprochen, 
containen und verdauen. In jedem Fall scheint sie eine Vorstellung von einer 
Zweiereinheit zu haben, von Gehaltenwerden und zu Halten. Gleichzeitig besteht 
dabei die Frage, inwiefern zu dem Erfülltsein und der starken Zweiheit auch der 
Moment hinzukommt, dass sie sich an das Baby klammern muss, um in der äuße-
ren Realität nicht verloren zu gehen und welche Lösung Ella hierfür findet.

Ella scheint sich somit über die Baby- und Mutteridentifikationen ein inneres 
Gleichgewicht zu verschaffen: Die gesamte Stunde trägt und hat sie das Baby bzw. 
die Babys bei sich, sie hält über die Stunde hinweg immer wieder am Muttersein 
fest und hält damit beide Identifikationen, sowohl die Baby- als auch die Mutter-
identifikation mit wahrscheinlich wechselnden Gewichtungen aufrecht und fühlt 
sich dadurch gehalten. Die Hypothese hierzu ist, dass sie das Baby auch nicht ver-
lassen kann, da sie selbst das Baby ist, das ein Bedürfnis nach Verbindung hat und 
nicht getrennt werden darf, da es ein gehaltenes Baby ist. In der Versorgung der 
Babys könnte auch ihr Wunsch sichtbar werden in ihrer eigenen Babyhaftigkeit 
versorgt werden zu wollen. Da dieser Wunsch in der äußeren Realität mehrfach 
versagt wird, scheint ein Mutter-Kind-Paar zu sein für Ella einen Fokus darzu-
stellen, in dem sie ihr inneres Baby selber halten kann.

Die hieran anschließende Bewegung hin zu der Erzieherin kann als ein Lö-
sungsversuch hierzu verstanden werden, einem Gesuch nach Verbindung. Ellas 
Blick bei der Annäherung an die Erzieherin wirkt suchend, fast schon bittend, 
wie die eines Babys. Über das Spiel vermittelt Ella den Wunsch an die Erzieherin, 
dass diese sich, wie Ella sich als Babymutter, auch kümmert, nach dem Motto: 
kümmre dich um mein Kind und damit auch um mich. Jedoch wird ihr Bedürf-
nis nach Verbindung – und eben nicht nach Beschäftigung – nicht erkannt und 
bleibt damit unerfüllt. Über die Identifikation mit einem bedürftigen, suchenden 
Baby scheint die Verbindung zu den Erwachsenen also nicht zu gelingen.



258

Identifikation mit und Imitation der Erzieherin als Verbindungsversuch

Zu ihrem temporären Rückzug auf die Couch, umgeben von vielen Babypuppen, 
ist zu vermuten, dass sich Ellas anfängliche Identifikation mit der Babypuppe, 
sie in eine Art Zweiheit mit den Puppen bringt, aus der sie dann am Ende dieser 
Couchszene auftaucht. Wenn sie mit den Babypuppen spricht, scheint sie dies in 
einer neuen Rolle zu tun. Ella beobachtet die Erzieherin ja kurz davor auch lange, 
vielleicht um etwas „Ausgangsmaterial“ zu sammeln von dem Modell der Erzie-
herin. Dann beginnt Ella so mit den Babypuppen zu sprechen, wie auch eine Er-
zieherin mal mit den Kindern spricht, sie diese auch mal zu etwas behutsam be-
lehren muss. Ellas Frage hier könnte sein: gut, wie tickt eine Erzieherin denn so, 
sie kann sich kümmern, ich versuche das abzurufen und darüber einen Kontakt 
herzustellen. Über diese Identifizierung mit der Erzieherin scheint Ella dann den 
Zugang zu der Erzieherin zu versuchen. Mein Gegenübertragungsgefühl beim 
Zusehen ist am Ende der Couchszene von einer großen Schwere geprägt. Viel-
leicht teilt Ella den Babys etwas Schweres mit oder muss ihnen etwas Schwieriges 
erklären. Vielleicht ist aber auch Ellas Spagat in der Identifizierung als Erzieherin 
und der damit verbundene Versuch, sich in die Erzieherin „hineinzubegeben“ 
auch einfach schwer. Vermutlich entsteht diese Schwere, weil Ella etwas beobach-
tet oder verarbeitet, was sie nicht so ganz versteht, warum Erwachsene, wie hier 
eine Erzieherin, das so machen. Ella scheint die Identifikation mit und Imitation 
der Erzieherin doch ausprobieren zu wollen als Zugang zur Erzieherin, da es über 
die Baby- und Mutteridentifikationen zuvor nicht funktioniert hat.

Sie scheint den Kontakt über die Verbindung zwischen ihr und der Erziehe-
rin als „Baby- oder Kinderhüterinnen“, die sie beide sind, aufnehmen zu wollen 
und bittet sie, ihr beim Anziehen der Jacke des Babys zu helfen. Nachdem diese 
Kontaktaufnahme eher mager ausgestaltet wird und Ellas Wunsch nach Verbin-
dung erneut enttäuscht wird, setzt sie sich zurück auf die Couch, starrt leer in 
den Raum und zieht, ohne auch nur hinzusehen, der Babypuppe die Jacke aus. 
Dies unterstreicht die These, dass es bei ihrem Wunsch, den sie an die Erzieherin 
richtet, nicht um eine konkret benötigte Hilfe bei der Jacke, sondern um eine Ver-
bindung ging, die enttäuscht wurde. Die Verbindungssuche zu den Erwachsenen 
im Außen wurde damit sowohl über die Baby-, die Mutter- und Erzieherinnen-
identifikation versucht, ist jedoch alle Male gescheitert.

In der Beobachtung wurde auch ein weiterer Versuch der Verbindung über 
die Anpassung an die Anforderungen der Erzieherinnen sichtbar. Ella folgte den 
sie motorisch noch überfordernden Bastelaufgaben, schien aber im Kontakt zu 
bleiben, alleine um des Kontaktwillens mit ihrer Erzieherin.

Festzuhalten bleibt, dass die zu Beginn des Kapitels gestellte Frage nach der 
Qualität der Bewegung zwischen einem äußerem Einfrieren und Introversion als 
entwicklungsfördernde Abwehr im Sinne der Ich-Entwicklung zu verstehen ist, 



259

die sich mehr und mehr in eine manifestere Oszillation zwischen Innen- und 
Außenwelt verändert im Hinblick auf ihren Umgang mit ihren Bedürfnissen und 
Lösungen ihrer Konfliktlage.

Wie sich im Inneren und Äußeren die Triade etabliert: 
Das Dritte als frühes, zartes Pflänzchen

Parallel zu Ellas inneren und äußeren Loslösungsprozessen, den dyadischen 
Verbindungsbedürfnissen und den beschriebenen Identifikationsprozessen 
mit dem Mutter-, dem Baby- und Erzieherinsein, zeichnen sich auch Elemente 
triadischer Dynamiken von Anfang an ab. In diesem Zusammenhang sei ver-
wiesen auf die Arbeiten von u. a.  Ernst Abelin  (1975), Melanie Klein  (1928), 
Jacques Lacan (1953), Margaret Mahler und Bertram Gosliner (1955), Kai von 
Klitzing (2002), die sich mit frühen triadischen Elementen befassen. Diese sind 
zu Beginn der Beobachtungen noch vereinzelt und wie ein zartes Pflänzchen zu 
verstehen. Als ein Beispiel hierfür dient das von Ella verinnerlichte väterlich ord-
nende und abgrenzende Nein (Borens, 1993), das in der folgenden Szene sichtbar 
wird. Die Situation stammt aus dem Beginn der Beobachtungszeit. Alle Kinder 
sollten von Zuhause ein Spielzeug mitbringen und werden nun der Reihe nach 
aufgerufen, um nach vorne zu kommen und es allen zu zeigen.

Auszug aus dem Protokoll der 8. Beobachtungsstunde (a)

Ella holt die Kasse, bringt sie der Erzieherin Linda nach vorn. Linda sitzt mit ihrem erhöhten 

Hocker nun direkt hinter Ella. Ella hält die Kasse mit beiden Händen fest. Linda fragt, was 

das Tolles sei, andere Kinder rufen laut „Eine Kasse!“ und einige Kinder kommen näher an 

Ella und Linda heran und fangen an, an der Kasse herumzudrücken. Ella so zu beobach-

ten, gibt mir schon ein beklemmendes Gefühl: Dicht gedrängt sitzt hinter ihr Linda, direkt 

an ihrem Körper dran, in der Hand die relativ große Kasse und direkt an dieser mindestens 

fünf bis sechs Kinder, die dran herumtippen. Ella kann sich kaum stabil auf den Füßen 

halten, immer wieder gerät sie leicht ins Wanken, weil so viele Kinder an der Kasse herum-

fummeln. Linda erzählt die ganze Zeit, was man mit Hilfe der Kasse einkaufen kann und 

so weiter. Sie zieht das Mikrophon, was seitlich an der Kasse befestigt ist, heraus und ruft 

laut eine Durchsage durch „Frau sowieso, Frau sowieso bitte zu Kasse vier, bitte zu Kasse 

vier“. Ella hält sich an der Kasse fest, schaut nicht die Kinder an, konzentriert sich auf die 

Kasse vor sich. Schon allein bei der Vorstellung dort zu stehen, wo Ella steht, dröhnen mir 

die Ohren. Ein älteres Mädchen, das direkt an der Kasse steht und daran herumdrückt, 

fragt, ob sie damit spielen kann. Ella schaut sie augenblicklich an und sagt laut und deut-

lich „Nein!“. Das Nein wirkt nicht aggressiv oder ängstlich, im Gegenteil, eher sicher und 

bestimmt und in dem Maße gewählt, wie es deutlich und unmissverständlich ankommen 

kann. Es ist das erste Mal, dass ich Ella überhaupt laut etwas sagen höre, ansonsten 



260

spricht sie relativ leise oder eben so leise wie möglich. Mein Eindruck ist, ihre Lautstärke 

reicht gerade so aus, dass ihr Gegenüber sie verstehen kann. Ich bin gerührt und stolz auf 

Ella, dass sie in diesem Gewusel und in dieser absolut bedrängenden und beengenden 

Situation so klar eine Grenze markieren kann.

Das Nein wirkt nicht wie ein aggressives, panisches oder ängstliches Nein, son-
dern wie ein gut väterliches Nein. Sie bringt hiermit eine eigene Ordnung in die 
Situation und es scheint ganz und gar klar für sie zu sein, dass sie hier die Macht 
hat und diese für sich beanspruchen kann.

Auszug aus dem Protokoll der 8. Beobachtungsstunde (b)

Die Erzieherin Linda erwidert darauf, dass das Spielzeug da sei, um es auch zu teilen. 

Darauf erfolgt jedoch keine direkte Reaktion. Man sieht es nur in Ellas fragenden und su-

chenden Blickausdruck, wie sie überlegt, wie sie dies nun lösen kann. […] Ella entscheidet 

sich dann, es sei ok, erst dürfe das erste Kind damit spielen, dann das andere Mädchen, 

das dann auch damit spielen wollte.

Mit ihrer Intervention spricht die Erzieherin Gruppenregeln an, ohne Ellas Ver-
halten direkt zu verurteilen: Spielzeug im Kindergarten wird, im Gegensatz zum 
Spielzeug zu Hause, geteilt mit Anderen. Damit wird es Ella vermutlich mög-
lich angstfrei zu denken. Sie scheint eine Lösung gefunden zu haben, also einen 
Kompromiss zwischen eigenem Begehren, wachenden Über-Ich-Anteilen und 
den damit verbundenen Normen der sozialen Situation. Sie stellt den Kindern 
ihr Spielzeug nicht einfach so frei zur Verfügung und lehnt das Teilen damit auch 
nicht kategorisch ab. Sie behält die Übersicht und die Kontrolle über das Gesche-
hen mit ihrer Kasse. Sie behält dabei im weiteren Verlauf die nacheinander damit 
spielenden Kinder genau im Auge. Die Kinder halten sich dabei auch genau an 
Ellas Anweisung hinsichtlich der Reihenfolge. Ella scheint etwas auszustrahlen, 
dass sie andere Kinder auch bewegt und animiert ihr zu Folgen. Damit kann sie 
die soziale Norm des Teilens integrieren und kann sich die Regel sowohl aneig-
nen als auch eine eigene Gestaltung und Verbindung mit ihrem Bedürfnis her-
stellen, die für sie wichtige Kasse nicht aus den Augen zu verlieren.

Das Element eines triadischen Erlebens, eine lustvolle Unabhängigkeit in der 
Bezogenheit (Hopf, 2014) zu spüren, wird in der folgenden Passage sichtbar. Die 
Situation zu Beginn der Stunde ist eher spannungsgeladen. Ella wirkt steif und 
lächelt immer wieder sehr angespannt. Ella fährt erst mit einem Bobbycar – ich 
sehe sie zum ersten Mal darauf. Danach spielt sie ausführlich mit ihrer Freundin 
Flora zusammen, dass sie ein Haus bauen und bewohnen, das aus Picknickde-
cken besteht.



261

Auszug aus dem Protokoll zur 21. Beobachtungsstunde

Ella bleibt in der Ecke stehen, Flora holt Decken heran. Allen anderen Kindern, die sich 

nähern, sagt Ella mit ermahnender Miene „Das is unser Haus von Flora und miaaa“. Dabei 

schlägt sie bedacht die Augen zu und hebt den Zeigefinger. Gleich neben ihrem Haus steht 

ein Flugzeug, auf dem man sitzend wippen kann, was bisher abwechselnd von Konstantin 

und Anne benutzt wurde. Als es frei wird, geht Ella direkt dort hin und sagt zu Flora sie müs-

se „Gaaanz schnell wegfahrön!“. Sie winkt ihr eilig zu und ist gleichzeitig bedacht, dass sie 

schnell das Flugzeug besetzen kann. Sie setzt sich und bleibt bestimmt 20 Minuten darauf 

sitzen, bis ich gehe. Mir fällt auf, dass ich sie noch nie mit Fahrzeugen habe spielen sehen. 

Auf dem Flugzeug wippt sie im Reitersitz nun hin und her. Den Kopf leicht zur Seite geneigt 

schaut sie an sich herunter. Manchmal wird ihre Mimik streng. Es sieht aus, als spüre 

sie etwas, was sie beschämt und dass sie sich nun beherrschen müsse. Ich muss an die 

vorherigen ruckartigen Bewegungen auf dem Bobbycar denken und vermute ein lustvol-

les, befriedigendes Moment für Ella, was sie vielleicht verheimlichen, verstecken möchte. 

Vielleicht eine Erregung der Sitzfläche oder der Genitalien. Manchmal lächelt sie auch, 

schaut dabei an sich herab und macht immer wieder angestrengt den Mund auf, so als ob 

sie einen lautlosen Schrei festhält. Auch wenn sie in anderen Momenten lächelt, tut sie 

das so an sich herabschauend, dabei öffnet sie wieder etwas angestrengt den Mund. Sie 

verharrt lange in dieser Bewegung und Haltung. Sie werden nur kurz unterbrochen hin und 

wieder, wenn sie ab und an ihren Kopf umdreht, wobei sie etwas vor sich hin flüstert, als 

rede sie mit einer anderen Person. Ihre Augenbrauen ziehen sich dabei hoch, ihre Augen 

klappen überbetont herunter, als ahme sie jemanden nach in einem Rollenspiel ganz für 

sich. Sie scheint sich nicht in Trance zu schaukeln, sondern in einem lebhaften Austausch 

mit ihren Körperwahrnehmungen und imaginären Figuren zu sein bzw. in eine andere Rolle 

zu schlüpfen. Da fährt Sonja mit dem Bobbycar an ihr vorbei, beide Kinder rufen sich zu

„Tüüüüüss“. Ella sagt, „Ich muss gaanz schnell weg fahren, nach… A…mhhh… Afrika“. 

Sonja sagt nach kurzem Überlegen eher leise „Ich muss auch nach Afrika“. Ella sagt „Ich 

muss gaaaanz schnell jetzt loos fahren, tüüss“ und möchte offenbar lieber alleine davon 

fliegen heute, allein sein mit sich, denke ich. Sie wendet sich von Sonja ab, Sonja düst 

dann mit ihrem Auto weiter.

Ellas Reise scheint hier als Loslösung aus der Dyade zu fungieren. Ihre tatsäch-
liche Situation zu Hause ist, dass ihr Vater berufsbedingt viel unterwegs ist. Sie 
scheint in diesem szenischen Spiel mit ihrem mächtigen Vater identifiziert zu 
sein, der kommt und geht, wie er möchte. Im Spiel scheint sie diese Phantasie 
eines mächtigen reisenden Vaters und die einer lustvollen Unabhängigkeit aus-
zuleben und nicht die zurückgelassene Kleine zu sein. Sie könnte hier die Phan-
tasie ausspielen, dass Wegfahren etwas Schönes sein kann. Zu vermuten ist, dass 
sie sich in der Realsituation, wenn der Vater geht, machtlos und verlassen fühlt 
und sich im szenischen Spiel nun auf die andere Seite begeben kann. Hier kann 



262

sie selber auch abweisen im Sinne des Erlebens von einem „bestimmten Aus-
maß [an] Omnipotenz.“ (Winnicott, 1979, S. 59) Vorangegangen sind vermutlich 
lustvolle Körperreizungen, die in ihr masturbatorische Phantasien wecken, die 
möglicherweise wiederum verbunden sind mit lustvoller Omnipotenz und der 
eben erwähnten lustvollen Unabhängigkeit (Meltzer, 1992). All dies ist auch pha-
senspezifisch zu verstehen: „Mit Eintritt in die infantil-genitale Phase und mit 
Wahrnehmung starker erotisch-sinnlicher Empfindsamkeit beginnen Mädchen, 
sich ihren Genitalen zuzuwenden. Sie entdecken den genitalen Bereich und ler-
nen, sich nicht nur sexuell zu stimulieren, sondern auch, über Einbeziehung von 
Klitoris und Vagina sowie innergenitale rhythmische Entladung, sexuelle Befrie-
digung zu erlagen – ein Lusterleben, das sich auf das gesamte Körpergefühl über-
trägt.“ (Tyson/Tyson, 2009, S. 69; Kestenberg, 1968) Dabei erscheint es so in Ellas 
Erleben, dass Befriedigung und die damit verbundene Spannungslösung nur für 
sich alleine geht, sie sich dafür nach innen kehrt. Ihre körperliche Haltung wirkt 
dabei etwas steifer. Man könnte annehmen, dass sie hier eine selbstbefriedigende 
Omnipotenz aufbaut und spürt, die zu einer Identifikation mit ihrem Vater führt. 
Ella ist in einem lustvoll erregten Zustand, sie ist nicht mehr im Kontakt mit 
Flora. Die masturbatorischen Bewegungen scheinen schambesetzt. Über die Er-
regung hinaus entwickelt sie ein Omnipotenzgefühl und sie identifiziert sich mit 
dem fliegenden Vater. Das entspräche der masturbatorischen Phantasie. Ella be-
findet sich wohl in einem inneren Höhenflug, zu dem imaginäre Figuren gehören 
scheinen. Es ist also nicht nur ein körperliches, sondern auch ein phantasievolles, 
objektbezogenes Erleben, beispielsweise Ella als der fliegende Vater. Das Mas-
turbatorische ist dabei nicht auf das Genital an sich bezogen, welches an diesem 
Punkt ihrer Entwicklung noch nicht von ihrem Selbst getrennt erlebt wird, dies 
wäre erst bei der Geschlechtsreife anzunehmen. Die masturbatorische Phantasie 
ist Meltzer (1992) zufolge dabei jedoch immer auch objektbezogen und mit Be-
deutung gefüllt.

Wie gute dyadische Erfahrungen den Zugang zur multilateralen 
Peer-Group-Beziehung befördern und mitgestalten

Im weiteren Verlauf der Beobachtungszeit zeigt sich, wie Ellas gute dyadische 
Erfahrungen mit sicheren, guten Objekten ihren Zugang zur Peer-Group mitge-
stalten und das sichere Spielen in dieser nun ermöglichen. Hierbei ist zunächst 
zu unterscheiden, dass es sich insbesondere um die Gruppenkonstellation ohne 
Erwachsene handelt. Das bedeutet, dass es, wie ich im Laufe der Beobachtung 
festgestellt habe, mindestens zwei unterschiedliche Arten von Gruppen in Ellas 
Erleben im Kindergarten zu geben scheint: Einmal die Gruppe mit Erwachsenen 
und einmal die Gruppe ohne Erwachsene. In der folgenden Passage wird sicht-
bar, wie Ellas Erleben der reinen Kindergruppe von einer einzigartigen Freude 



263

und Leichtigkeit geprägt ist, die im Beisein von Erwachsenen zumindest nicht in 
dieser Form beobachtet werden konnte.

Auszug aus dem Protokoll zur 37. Beobachtungsstunde (a)

Ich komme in den Gruppenraum herein, Ella sitzt mit Flora, Anne, Chrissi und Sonja di-

rekt vor der Eingangstür auf einer Decke. Die Kinder lächeln mich alle an und begrüßen 

mich. Mir fällt richtig auf, wie offen, gelöst und frei sie lächeln. Ella sitzt mit dem Gesicht 

zur Eingangstür hin. Sie schaut auf, sie lacht mit weit offenen Augen und Mund, der Kopf 

geht kiksig vergnügt nach rechts und links. Sie hat eine Babypuppe in der Hand und einen 

Puppenschlafsack. Sie streicht der Babypuppe über den kahlen Kopf, tut dies recht schnell 

aber behutsam. Danach ruft eines der Mädchen dazu auf, dass sie nun ja noch die Schla-

fenszeit machen müssten: Ella setzt sich auf die eine Couch an der Wand, Flora und Anne 

auf die am Schrank. Sie kiksen vergnügt und versuchen sich beide auf die Couch zu legen. 

Chrissi und Sonja mähren an der Küchenzeile herum. Ella schaut ein wenig sehnsüchtig 

auf Flora und Anne, steht auf, stellt sich vor sie und sagt ein wenig traurig bittend „Ich 

möchte auch die Mama sein…“ Ella lächelt befreit und sagt „Jaaaa“. Sie kuschelt sich zu 

den beiden Mädchen auf die Couch. Vergnügt, kichernd, miteinander kiksend versuchen 

sie sich längs auf die Couch zu setzen. Noch sind sie zu dritt. Zuerst sitzen Flora und Ella 

eng nebeneinander und strecken ihre Beine aus. Anne sitzt ihnen gegenüber und ist an der 

Armlehne angelehnt. Sie streckt ihre Beine auch aus und muss sie damit über die Beine 

von Flora und Ella legen. Bestimmt eine Viertelstunde geht diese Szene nun. Fröhlich kik-

send legt mal Flora ihre Beine über die von Anne, Ella tut dies ebenfalls in Abwechslung mit 

Flora. Ich denke in dem Moment, dass ich Ella noch nie so gelöst, offen und leicht lachen 

gesehen und gehört habe. Sie strahlt bis über beide Ohren, streckt ihre Arme genüsslich 

nach oben und beugt sich langsam genüsslich nach hinten über die Lehne. Ihr Kopf und 

ihre Schultern hängen frei über dem Boden. Es ist das pure ungetrübte Glück, ich bin sehr 

gerührt. Ich selbst fühle mich einerseits leichter, gleichzeitig fühle ich dem Gefühl ein we-

nig wehmütig hinterher und denke, dass es etwas ist, was so schnell verloren gehen kann. 

Das Ganze geht so zu dritt eine Weile. Helene tritt dann vorsichtig an die Couch heran, 

steht erst an der Lehne, wo auch Ella und mittlerweile auch Anne sitzen. Ellas Miene verän-

dert sich schlagartig. Sie schaut ernst, eher abschätzig auf Helene. Diese geht dann an die 

andere Armlehne und kuschelt sich neben Flora. Die Kinder sitzen nun jeweils zu zweit an 

einer Armlehne und strampeln mit den Füßen und Beinen gegeneinander. Die Erzieherin 

Berit sagt über die Körper der Kinder hinweg zu einer anderen, neuen Erzieherin ‚Naja. Bis 

einer weint‘. Diese bestätigt das „Jouu.“ Ella hört das, sie hört auf zu lachen und schaut 

die anderen drei Kinder intensiv, eher beobachtend an. Dann kikst jemand wieder lauter 

auf und Ella strahlt wieder, streckt sich wieder in der Art wie schon zuvor nach hinten, ein 

genüssliches „Haaaaa!“ ist zu hören.

Die Kinder scheinen untereinander wohlwollend und glücklich, es vermittelt 
sich die pure Daseinsfreude. Diese Lebensfreude hat hier eine ganz besondere 



264

Ästhetik, da sie vollkommen absichtslos und ungerichtet erscheint. In dieser sehr 
körperzentrierten Erfahrung scheinen sie sich zudem gegenseitig zu spiegeln und 
zu stärken. Im Anschluss an diese Szene folgt dann eine Situation, in der eine 
tiefe und gute Verbundenheit aus Ellas tiefstem Inneren wie „herauszuleuchten“ 
scheint. Es wirkt so, als ob diese sowohl von den Bewegungen der Anderen an-
gestoßen wird, als auch so, als ob sie aktiv die non- und paraverbale Verbindung 
zu der tanzenden Peer-Group mitgestaltet.

Auszug aus dem Protokoll zur 37. Beobachtungsstunde (b)

Die Kinder hopsen in den Eingangsbereich, fassen sich an den Händen und kiksen ver-

gnügt im Kreis, sie halten sich an den Händen und singen laut und fröhlich „lalalala“. Die 

Erzieherin Berit nähert sich, macht mit den Händen eine beruhigende Geste und stimmt 

bestimmend laut ein Lied an, was die Kinder übernehmen. Berit entfernt sich wieder von 

den Kindern. Der Kreis löst sich auf, alle Mädchen tänzeln mit ausgestreckten Armen nach 

oben, drehen sich im Kreis. Ella balanciert auf ihren Zehenspitzen, streckt ihre Arme nach 

oben, und strahlt. Ab und an treffen sich die Blicke der Mädchen, sie lächeln sich an und 

verstärken ihr Strahlen gegenseitig. Es wirkt wie ein Nachtanken des Glücks beim jeweili-

gen Gegenüber. Ich bin völlig fasziniert. Es wirkt wie ein mit sich sein durch die Unterstüt-

zung des Anderen. Jeder tanzt und ist glücklich für sich, dennoch gibt es eine besondere 

Verbindung. Dann entsteht ein Szenario, das dies zu verdeutlichen scheint: Flora streckt 

nur ein wenig betont die Arme ganz gerade nach oben und Anne und Ella bilden mit ihr 

ein nur Sekunden anhaltendes Dreieck. Dann begeben sich alle drei fast gleichzeitig nach 

unten, Ella gibt als Erste die Bewegung vor, sie beugt sich genüsslich mit dem Oberkörper 

hinunter. Auch Flora und Anne machen es fast zeitgleich mit, nur minimal verzögert. Ellas 

zeitlicher Vorsprung ist so minimal, dass zu vermuten ist, dass alle unabgesprochen das 

gleiche wollten, eine intuitive Welle.

Die besondere Verbindung der Mädchen scheint hier über eine ganz bestimmte 
Intuition zu erfolgen, über etwas sehr Direktes. Nichts scheint zwischen einem 
ganz bestimmten Gefühl oder innerem Erleben und einer Verbindung zum 
Gegenüber zu vermitteln, es scheint direkt zu geschehen. Diese Szene lässt ein 
sehr körperbezogenes Gemeinschaftsgefühl vermuten und erinnert an die liebe-
volle körperliche Verbundenheit mit der Babypuppe kurz zuvor in der Stunde. Es 
wirkt so, als ob eben eine solch tiefsitzende, gute körperlich zentrierte Erfahrung 
einer guten Beziehung hier zwischen den Mädchen auf einer neuen Ebene statt-
findet, und zwar nicht auf der Ebene einer dyadischen, sondern einer multilate-
ralen Gruppenbeziehung.



265

Von erfüllender Hingabe in der Zweiheit hin zur Überwindung des 
Schmerzes des Ausgeschlossenseins aus der Triade durch Kreativität

In Ellas Aushandlungen triadischer und multilateraler Verbindungen bleiben 
Momente des Ausgeschlossenseins und damit verbundene Gefühle nicht aus. 
Speziell ist hier zu beobachten, wie Ella mithilfe von Kreativität den Schmerz des 
Ausgeschlossenseins bewältigt.

Auszug aus der 51. Beobachtungsstunde

Flora steht auf und sagt, jetzt sei sie beim Arzt. Ella lächelt ganz gelöst und begibt sich nun 

zur Couch. Ich wechsle zügig aber in ruhigem Schritt meinen Platz, da ich nun nichts mehr 

sehen kann, ich bin nun erstmal noch etwas weiter weg vom Geschehen. Ella setzt sich 

hin und Flora fährt ihr genüsslich immer wieder über ihre Haare. Sie sagt auch etwas dazu, 

ich kann aber nichts hören, denn es ist gerade eher laut im Raum. Ich muss aber innerlich 

lachen und frage mich, bei welchem Arzt sie sich wohl gerade befinden oder sich vielleicht 

das Spiel verändert hat. Ella lächelt breit mit geschlossenem Mund, sie scheint den Mo-

ment sehr zu genießen und wie ganz bei sich zu sein. Sie sprechen nicht miteinander wäh-

rend des Kämmens. Flora bricht dann nach wenigen Minuten das Kämmen ab, sagt etwas 

zu Ella und entfernt sich, ich glaube sie möchte etwas Anderes holen. Als Flora dann an-

fängt zu sprechen schaut Ella ein wenig so, als wache sie gerade aus dem Schlaf auf. Ella 

sitzt dann einen Moment alleine auf der Couch und starrt in den Raum, aber eher vor sich 

hin. Ab und zu schaut sie zu Flora und schaut dann wieder vor sich hin. Ihre Mundwinkel 

hängen ein wenig, ihr Blick wirkt müde. Mir kommt der Gedanke, dass sie traurig ist, dass 

dieses so schöne Gefühl nun so abrupt beendet wurde, sie aus etwas Schönem heraus-

gerissen wurde. Flora bewegt sich dann aus der Puppenküchenecke in Richtung Raum, 

ich weiß nicht warum, sie scheint etwas zu suchen. Ella verfolgt dies sehr genau und steht 

schon auf und macht ein paar Schritte in Richtung Flora. Ihr Blick wirkt fragend. Da kommt 

Sonja schon um die Ecke und fragt (wie so oft), ob Flora ihr Hundi sein möchte. Flora bleibt 

kurz mit offenem Mund, überlegend und starr stehen. Sie sieht Ella an. Ella sieht Flora an. 

Ihr Mund steht ebenfalls offen, nur in einem Ansatz zu einer Seite schüttelt Ella den Kopf. 

Dann hält sie aber inne und sieht Flora nur weiter an. Flora sagt dann zu Sonja, dass Ella 

ja dann der Vater sein könne. Sonja sagt „Nein, dann kannst du nicht mein Hundi sein.“ 

Flora wechselt den Blick wieder zwischen Ella und Sonja. Ella sieht aber die ganze Zeit nur 

Flora an. Flora sagt dann zu Ella „Du kannst dann ja auch ein Hundi sein?“ und wiederholt 

zu Sonja „Sie kann dann ja auch dein Hundi sein, dann hast du zwei.“ Ella runzelt kurz 

die Stirn und schüttelt nun etwas deutlicher den Kopf in Richtung Flora. Flora sagt zu Ella 

„Oder meine Schwester?“ Sonja hakt wieder ganz gelassen und fast erpresserisch ein: 

„Ne. Dann kannst du nicht mein Hundi sein.“ Ella wirkt nun zunehmend ängstlicher. Sie 



266

schaut immer wieder zu Boden und rückt etwas näher zu den beiden ran, knibbelt an ihren 

Fingern. Ich höre sie nur mit Tränen in den Augen etwas von „meine Freundin“ leise und 

eher traurig aber gefasst murmeln. Ihre Lippen zittern dabei. Sonja wirkt eher stoisch und 

gefasst, fast schon ein bisschen hoheitlich in ihrer Mimik. Die Blickrichtungen sind noch 

immer fest: Ella sieht noch immer so gut wie nur Flora an, Sonja sieht ebenfalls so gut wie 

nur Flora an. Nur Flora schaut immer hin und her, wendet sich ja auch verbal immer an 

beide. Zum Teil formuliert sie auch ihre Sätze für beide extra zugeschnitten. Sie sagt zu 

Ella „Aber du kannst ja neben uns wohnen?!“ Dann zu Sonja „Sie ist dann unsere Nach-

barin!“ Sonja schüttelt nur kurz und knackig ihren Kopf zu einem Nein. Flora hockt bereits 

auf ihren Knien und setzt nun auch ihre Hände auf den Boden. Ellas Blick verfinstert sich 

nun nach und nach, sie stellt sich schnell noch näher an Flora ran. Ich habe die Phantasie, 

dass sie denkt, na macht doch, ich weiche hier nicht von Floras Seite, da muss man

mich schon wegschubsen, oder so ähnlich. Flora krabbelt nun neben Sonja in Richtung 

Ausgangstür. Ein paar Schritte folgt Ella ihnen ganz dicht an Flora dran. Dann bleibt sie ste-

hen, Flora und Sonja laufen weiter. Ella schaut ihnen noch kurz nach und sagt dann laut: 

„Ich geh jetzt malen!“ Plötzlich wirkt sie selbstbewusst, gefasst und stark. Sie setzt sich an 

den Tisch neben Chrissi, die auch malt. Ich kann überhaupt nicht sehen, was Ella malt, da 

Chrissi genau vor ihr sitzt aus meiner Blickrichtung aus gesehen. Ab und zu kann ich eher 

abrupte Zeichenbewegungen erkennen. Ich phantasiere mir Zacken, eher gerade Linien 

und Formen, die über das Blatt verteilt sind. Nur ganz selten, vielleicht zwei oder dreimal 

schaut sie sich kurz um und wenn sie Flora und Sonja erblickt, wieder weg. Linda und die 

andere Erzieherin sprechen etwas lauter davon gleich noch rauszugehen und demnächst 

aufzuräumen. 10 oder

15 Minuten ist Ella nun am Malen, während die beiden Erzieherinnen das Aufräumen be-

sprechen steht Ella auf und räumt ihr Blatt in den geschlossenen Malschrank in den Grup-

penraum. Ich wundere mich, da dort soweit ich weiß nur die Malutensilien aufbewahrt 

werden.

Zunächst ist Ellas erfüllende Hingabe in der Zweiheit im Spiel zu beobachten. 
Im Anschluss daran wird sichtbar, wie Ella mit Kreativität den Schmerz des Aus-
geschlossenseins aus der Triade kanalisieren und aushalten kann. Zunächst ist 
im Moment des Kämmens spürbar, wie sich Ella voll und ganz hingeben kann. 
Sie ist hier die Aufnehmende, dem emotionalen, weiblichen, mütterlichen hin-
gegeben (Freud, 1905). Als Flora geht, bleibt Ella zurück und fühlt sich vielleicht 
bloßgestellt und beschämt in ihrem Wunsch sich hingeben zu wollen oder sich 
hingegeben zu haben. Vielleicht kann Ella auch nur nicht zu verstehen, warum 
Flora sich abwendet. Dieser Moment hat etwas sehr Eigenes – ohne dass es Worte 
gibt für das Spiel –, es ist sehr körperlich, zugewandt, intim nur zwischen Zweien 
möglich. Vielleicht wird es für Flora sogar zu viel. Hier wird ersichtlich wie zer-
brechlich eine Intimität zwischen Gleichaltrigen sein kann. Diese Hingabe hier 
ist so sehr direkt  – so direkt wie sie auch ungeschützt ist. Kaum taucht Sonja 



267

auf, ist Flora raus aus der Verbindung zu Ella. Es wird sichtbar, wie in dem sich 
anbahnenden dyadischen Hundi-Spiel der Dritte eine unsichere Position hat, 
die sowohl entbehrlich als auch verhandelbar ist (Stork, 1986). Flora versucht 
zunächst immer wieder das Dreieck herzustellen, wobei es letztlich ein Macht-
kampf zwischen Ella und Sonja wird. Sonja hat hier das verlockende Angebot 
und Flora gibt schließlich die Verbindung zu Ella auf und krabbelt als Hundi 
mit Sonja davon. Ella kämpft mit dem Gefühl des Ausgeschlossenseins aus dem 
Dreieck (Israel, 2001; von Klitzing, 2002). Ihre Eifersucht wandelt sich in etwas 
Kreatives als Lösungsversuch, wird also in abwehrender Funktion sublimiert 
(Freud, 1984). Hier wird deutlich, wie der Schmerz eine Quelle der Inspiration 
sein kann, um etwas, etwas Drittes, zu schaffen. Diese Versagung erscheint hier 
als Motor der Entwicklung, wobei wohl die vereinende Erfahrung aus der voran-
gegangenen erfüllenden dyadischen Situation hier mit als Basis fungiert (Bion, 
1992a).8 Das Dritte in ihr scheint eine schöpferische Kraft zu sein, die wiederum 
vereint ist mit einem guten bestätigenden Gegenüber, sie also mit einem guten 
inneren Objekt verbunden ist, weil sie konstruktiv handelt. Dies ist in dieser Situ-
ation überlebensnotwendig aus psychisch-emotionaler Perspektive. Es gäbe auch 
eine destruktive Lösung, etwas kaputt zu machen, wütend zu werden, wenn die 
inneren Objekte eher hämisch, verfolgend wären. Ella bewältigt diesen Schmerz 
weder mit Aggression noch mit Jammern oder anderen kompensatorischen 
Handlungen wie Essen beispielsweise, sondern ist ganz bei sich. Kreativität wird 
hier aus dem Schmerz heraus angestoßen und erhält eine wichtige Bedeutung für 
Ellas triadische Fähigkeit: sie braucht niemanden der mitspielt und niemanden 
der schaut, sie ist ganz bei sich beim Malen.

3	 Fazit

In der fast zweijährigen Beobachtung des Mädchens Ella vom 2;4 bis zum voll-
endeten 4. Lebensjahr faszinierte mich zunächst die Frage, wie es Ella schafft sich 
in einer Umgebung mit einem dürftigen und zum Teil empathieverweigernden 
emotionalen Verbindungsangebot trotz ihres dyadischen Verbindungsbedürfnis 
zu halten und damit umzugehen. Das Bedürfnis nach einer dyadischen Verbin-
dung zu einem mütterlichen (Übertragungs-)Objekt, wie der Erzieherin, die sie 
stärken könnte, um das Getrenntsein von den Primärobjekten auszuhalten, wird 
im Außen nicht erfüllt. Ella scheint das auszuhalten, indem sie sich nach Innen 
kehrt (Introversion) und vermutlich ihrer positiven Mutterimago nachspürt bzw. 

8	 Sichtbar scheint dies in den Momenten zu werden, wenn sie stehen bleibt, da scheint etwas 
in ihr zu passieren. Sie schafft es ganz alleine diese Momente zu überstehen und erinnert 
sich, spürt dem Guten, dass sie mit Flora hatte, wohlmöglich nach, welches ihr vielleicht 
bereits eine gewisse Sättigung gegeben hat. Es scheint letztlich eine Art Verzweiflung aber 
auch eine Art der Anerkennung zu geben, dass es nun mal so ist wie es ist.



268

in einen inneren Austausch mit ihr geht. Damit könnte sich Ella in ihrer derzei-
tigen Lage innerhalb der Subphase des Loslösungsprozesses nach Mahler et al. 
(1978), in der sie sich befindet, einen Kompromiss schaffen wollen, weil weder 
ihr Bedürfnis nach einer dyadischen Verbindung erfüllt noch Ella zu Beginn ent-
wicklungsbedingt bereits fähig scheint, in einer multilateralen Verbindung mit 
anderen Kindern zu spielen. Im Laufe der Beobachtung wurde deutlich, dass 
sie die Bewegung vom äußeren Einfrieren und Introversion als entwicklungs-
fördernde Abwehr einsetzte und ihre Ich-Entwicklung so weit voranschritt, dass 
sich dadurch mehr und mehr eine manifestere Oszillation zwischen Innen- und 
Außenwelt einstellte. So scheint die Identifikation sowohl als Baby als auch als 
Mutter den Sinn zu erhalten, die Verbindungssuche zu den Erwachsenen im 
Außen zu gestalten. Ella scheint sich über die Identifikations- und Projektions-
prozesse zumindest ein inneres Gleichgewicht zu verschaffen, unabhängig davon, 
dass diese Verbindungsversuche scheiterten. Dies führt insgesamt dazu, dass ihr 
Mut wächst und der Zugang dann nach und nach zu einem Spiel in der Gruppe 
ermöglicht wird. Die hiermit verbundenen Konflikte, wie die Rivalität und das 
Ausgeschlossensein aus der Triade, bewältigt Ella eindrucksvoll, in dem die Eifer-
sucht in etwas Kreatives als Lösungsversuch sublimiert wird.

Literatur

Abelin, E. (1975). Some further observations and comments on the earliest role of the father. Inter-
national Journal of Psycho-Analysis, 56, 293–302.

Ahrbeck, B., & Willmann, M. (2010). Pädagogik bei Verhaltensstörungen: Ein Handbuch. Stuttgart: 
Kohlhammer.

Bion, W. R. (1962). A theory of thinking. International Journal of Psycho-Analysis, 43, 306–310.
Bion, W. R. (1963/2002). Eine Theorie des Denkens. In E. Bott Spillius (Hrsg.), Melanie Klein heute. Ent-

wicklungen in Theorie und Praxis. Band I: Beiträge zur Theorie (S. 225–235). Stuttgart: Klett-Cotta.
Bion, W. R. (1992a). Elemente der Psychoanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bion, W. R. (1992b). Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Borens, R. (1993). „… Vater sein dagegen sehr.“ Zeitschrift für psychoanalytische Theorie und Praxis, 

8, 19–31.
Fraiberg, S. (1982). Pathological defenses in infancy. The Psychoanalytic Quarterly, 51(4), 612–635.
Freud, A. (1984). Das Ich und die Abwehrmechanismen. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch.
Freud, S. (1905). Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In Studienausgabe (Bd. V). Frankfurt am 

Main: S. Fischer.
Harris, M., & Bick, E. (2011). The Tavistock model: Papers on child development and psychoanalytic 

training. London: Karnac.
Hinshelwood, R. D. (1997). Die Praxis der kleinianischen Psychoanalyse. Stuttgart: Klett-Cotta.
Holl, J., Vidalón Blachowiak, T., Wiehmann, J., & Taubner, S. (2020). Die Folgen institutioneller Krip-

penbetreuung auf die kindliche Entwicklung  – ein systematisches Review. Forum der Psycho-
analyse, 36, 403–423.

Israel, A. (2001). Die Entwicklung früher Objektbeziehungen im Spiegel einer Säuglingsbeobachtung. 
Forum der Psychoanalyse, 17, 140–157.

Kestenberg, J. S. (1968). Outside and inside, male and female. Journal of the American Psychoanalytic 
Association, 16, 457–520.

Klein, M. (1928). Frühstadien des Ödipuskonflikts. Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse, 14, 66–77.



269

Klein, M. (1946–1963/2000). Gesammelte Schriften. Band  III: 1946–1963. Stuttgart-Bad Cannstatt: 
Frommann-Holzboog.

Klein, M. (1994). Das Seelenleben des Kleinkindes und andere Beiträge zur Psychoanalyse. Stuttgart: 
Klett-Cotta.

von Klitzing, K. (2002). Frühe Entwicklung im Längsschnitt: Von der Beziehungswelt der Eltern zur 
Vorstellungswelt des Kindes. Psyche, 56(9–10), 863–887.

Lacan, J. (1953/1975). Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der Psychoanalyse. 
In J. Lacan, Schriften I (S. 71–169). Olten: Walter.

Mahler, M., & Gosliner, B. (1955). On symbiotic child psychosis: Genetic, dynamic and restitutive 
aspects. The Psychoanalytic Study of the Child, 10, 195–212.

Mahler, M., Pine, F., & Bergmann, A. (1978). Die psychische Geburt des Menschen: Symbiose und Indi-
viduation. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Meltzer, D. (1988). Traumleben: Eine Überprüfung der psychoanalytischen Theorie und Technik. Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Meltzer, D. (1992). The Claustrum: An investigation of claustrophobic phenomena. Oxford: Clunie Press.
Stork, J. (1986). Der Vater – Störenfried oder Befreier? In J. Stork (Hrsg.), Das Vaterbild in Kontinuität 

und Wandlung (S. 9–30). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.
Tyson, P., & Tyson, R. L. (2009). Lehrbuch der psychoanalytischen Entwicklungspsychologie. Stuttgart: 

Kohlhammer.
Winnicott, D. W. (1979). Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Wittenberger, A. (2016). Psychoanalytische und tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie bei Kin-

dern. Stuttgart: Kohlhammer.



270

Die Autor:innen

Ambass, Dagmar, M. A., Ethnologin und Psychoanalytikerin. Psychoanalytische 
Praxis in Zürich und Beratungsstelle „Die Fadenspule – Psychoanalytische Praxis 
für kleine Kinder und ihre Eltern in Oerlikon“. Mitglied des Lacan Seminar Zü-
rich. Publikationen zur Frühen Kindheit und zu Grenzgängen zwischen Psycho-
analyse und Ethnologie. Kontakt: d.ambass@hispeed.ch

Diem-Wille, Gertraud, Univ.-Prof. i. R. für Psychoanalytische Pädagogik an 
der Alpen-Adria-Universität Klagenfurt (AAU), ist Lehranalytikerin für Er-
wachsene, Jugendliche und Kinder an der Wiener Psychoanalytischen Ver-
einigung (WPV und IPA). Sie ist in der Aus- und Weiterbildung von Psycho-
analytikerInnen und PsychotherapeutInnen tätig, hat zudem die Co-Leitung 
des Fortbildungslehrgangs „Psychoanalytisch-orientierte Säuglings-, Kin-
der- und Jugendtherapie“ an der Wiener Psychoanalytischen Akademie inne.  
Kontakt: Gertraud.Diem-Wille@aau.at

Gingelmaier, Stephan, Prof. Dr., beschäftigt sich seit vielen Jahren mit menschli-
chen emotional-sozialen Entwicklungen. Bis 2013 war er an entsprechenden För-
derschulen tätig, seit 2013 arbeitetet er im FSP ESENT an der PH Ludwigsburg. 
Parallel machte er Ausbildungen in Familientherapie, Supervision und Gruppen-
psychotherapie. Seine Forschungsschwerpunkte sind Mentalisierungsbasierte 
Pädagogik, Beziehungs- und Gruppenpädagogik und Alltagsförderdiagnostik. 
Kontakt: gingelmaier@ph-ludwigsburg.de

Häußler, Gabriele, ist Kinder- und Jugendlichenpsychotherapeutin (Analytische 
Psychotherapie und Tiefenpsychologisch fundierte Psychotherapie), ca. 30 Jahre in 
der GKV-Praxis und aktuell in Privat-Praxis tätig. Sie ist Dozentin und Supervi-
sorin am Psychoanalytischen Institut Stuttgart e. V. und am Würzburger Institut 
für Psychoanalyse und Psychotherapie (WIPP) e. V., von der Kassenärztlichen Bun-
desvereinigung (KBV) ermächtigte Gutachterin für Analytische und tiefenpsycho-
logisch fundierte Kinder- und Jugendlichen-Psychotherapie, ehrenamtliche Mit-
arbeiterin sowie Trauerbegleiterin beim Ambulanten Hospizdienst Heilbronn e. V.

Hebel, Lisa, Erziehungswissenschaftlerin M. A.; absolvierte den Master im Fach-
bereich Erziehungswissenschaften an der Johannes-Gutenberg-Universität in 
Mainz mit der Ausrichtung Sonderpädagogik und dem Schwerpunkt Psycho-
analytische Pädagogik. Sie arbeitete mehrere Jahre in einer integrativen Kinder-
tageseinrichtung sowie einer Jugendhilfeeinrichtung, beide basierend auf einer 

mailto:d.ambass%40hispeed.ch?subject=
mailto:Gertraud.Diem-Wille%40aau.at?subject=
mailto:gingelmaier%40ph-ludwigsburg.de?subject=


271

psychoanalytisch-pädagogischen Konzeption. Aktuell ist sie an einer Grund-
schule als Sozialarbeiterin tätig, mit besonderem Fokus auf Kinder in sozial-emo-
tionalen Problemlagen. Kontakt: Hebellisa7@gmail.com

Heilmann, Joachim, Dipl.-Päd., ist Psychoanalytischer Pädagoge, Kinder- und 
Jugendlichenpsychotherapeut (TP) sowie Lehrbeauftragter an der Evangelischen 
Hochschule Darmstadt. Er ist zweiter Vorsitzender und Leiter des Forschungs-
ausschusses des Frankfurter Arbeitskreises für Psychoanalytische Pädagogik 
(FAPP). Kontakt: Kupper-Heilmann@gmx.de

Israel, Agathe, Dr. med., ist Ärztin für Neurologie, Psychiatrie, Kinder- und 
Jugendpsychiatrie, Psychotherapeutische Medizin und Psychoanalytikerin. Sie 
arbeitete lange in der stationären Kinder- und Jugendpsychiatrie, dann in freier 
Praxis mit dem Schwerpunkt Säuglings-Kleinkind-Elternpsychotherapie. Dane-
ben befasst sie sich mit der Erforschung frühen Erlebens und mit Frühgebore-
nen- und Säuglingsbeobachtung. Kontakt: agathe.israel@gmx.de

Koch, Christina, ist Professorin für Heilpädagogik der Frühen Kindheit an der 
Hochschule für Heilpädagogik in Zürich. Sie leitet den Masterstudiengang Heil-
pädagogische Früherziehung und lehrt in den Modulen zu Grundlagen, Diag-
nostik und Förderung. Kontakt: christina.koch@hfh.ch

Kolja, Ernst, ist Dozent im Masterstudiengang Heilpädagogische Früherzie-
hung an der Hochschule für Heilpädagogik in Zürich. Er lehrt in den Modu-
len zu Grundlagen, Beratung und Interdisziplinäre Zusammenarbeit. Kontakt:  
kolja.ernst@hfh.ch

Kreuzer, Tillmann F., Dr. paed., ist Senior Lecturer am Institut für Lernen unter 
erschwerten Bedingungen sowie analytischer und tiefenpsychologisch fundierter 
Kinder- und Jugendlichenpsychotherapeut in freier Praxis. Seine Arbeitsschwer-
punkte sind Pädagogische Professionalisierung in der Lehrer:innenbildung, Fa-
milie – insbesondere Geschwister sowie aktive Väter –, Psychoanalytische Päda-
gogik, Lern- und Verhaltensstörungen, emotionale und soziale Entwicklung bei 
Kindern und Jugendlichen sowie Entwicklung von Mentalisierungsräumen bei 
Erziehenden. Kontakt: tillmann.kreuzer@hfh.ch

Langnickel, Robert, Dr., ist Dozent im Masterstudiengang Schulische Heilpä-
dagogik, Pädagogische Hochschule Luzern, zudem Lehrbeauftragter für Psy-
choanalytische Pädagogik und Sonderpädagogik an der HfH Zürich, der Päd-
agogischen Hochschule Ludwigsburg und der Universität Würzburg. Kontakt:  
robert.langnickel@phlu.ch

mailto:Hebellisa7%40gmail.com?subject=
mailto:Kupper-Heilmann%40gmx.de?subject=
mailto:agathe.israel%40gmx.de?subject=
mailto:christina.koch%40hfh.ch?subject=
mailto:kolja.ernst%40hfh.ch?subject=
mailto:tillmann.kreuzer%40hfh.ch?subject=
mailto:robert.langnickel%40phlu.ch?subject=


272

Link, Pierre-Carl, Prof., lehrt Pädagogik bei psychosozialen Beeinträchtigun-
gen und Psychomotoriktherapie. Er ist Professor für Erziehung und Bildung 
im Feld sozio-emotionaler und psychomotorischer Entwicklung an der HfH 
Zürich, Gastprofessor an der Gusztáv-Bárczi-Fakultät für Sonderpädagogik 
der Eötvös Loránd Universität Budapest sowie Lehrbeauftragter an der Fakul-
tät für Philosophie und Bildungswissenschaft der Universität Wien. Kontakt:  
Pierre-Carl.Link@hfh.ch

Müller, Ulrich A., Prof. Dr. phil., Kinder- und Jugendlichenpsychotherapeut, ist Lei-
ter des Masterstudiengangs „Therapeutische Arbeit mit Kindern und Jugendlichen“ 
an der Hochschule Hannover in Kooperation mit dem Winnicott Institut Hannover 
und Vorsitzender des Instituts für Psychoanalyse und Psychotherapie Kassel (IPP) 
sowie langjähriges Mitglied im Vorstand der Psychotherapeutenkammer Hessen, 
Delegierter des deutschen Psychotherapeutentags und in der DV der Landeskammer 
Hessen. Seine Arbeitsschwerpunkte sind Phänomenologie und Psychoanalyse, Ethik 
der Alterität, Psychosoziale Entwicklungen nach der Corona-Pandemie bei Kindern, 
Jugendlichen und deren Familien. Kontakt: dr.mueller@winnicott-institut.de

Pardo-Puhlmann, Margaret, M. A. Erziehungswissenschaften, ist Kinder- und 
Jugendlichenpsychoanalytikerin in Stendal und promoviert an der Johannes 
Gutenberg-Universität Mainz zum Thema Familienbilder von pädagogischen 
Fachkräften. Ihre Forschungsschwerpunkte sind soziale und bildungsbezogene 
Ungleichheit, Professionalisierung im Bildungs- und Kinder- und Jugendhilfebe-
reich, qualitative Bildungs- und Sozialisationsforschung sowie Psychoanalytische 
Pädagogik. Kontakt: pardo-puhlmann@gmx.net

Schäfer, Gerd  E., Dr. rer. soz., Dr. phil. habil., Univ.-Prof. i. R., Pädagogik der 
frühen Kindheit, Universität zu Köln. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im 
Bereich Pädagogische Anthropologie und Bildung in der frühen Kindheit. Kon-
takt: gerd-e.schaefer@uni-koeln.de

Schwarzer, Nicola-Hans, Dr. phil., ist Juniorprofessor für sonderpädagogische 
Grundlagen im Schwerpunkt emotionale und soziale Entwicklung am Insti-
tut für Sonderpädagogik der Pädagogischen Hochschule Heidelberg. Kontakt:  
schwarzer@ph-heidelberg.de

Seitz, Anke, Dipl.-Psych., ist analytische Kinder- und Jugendlichenpsychothera-
peutin (VAKJP), niedergelassen in eigener Praxis seit 1995. Sie ist Dozentin, Su-
pervisorin und Selbsterfahrungsleiterin am C. G. Jung-Institut Stuttgart (DGAP/
IAAP), Lehrtherapeutin für Sandspieltherapie der DGST/ISST, lehrt national 
und international und veröffentlicht in Analytischer Psychologie und Sandspiel-
therapie. Kontakt: seitz.anke@t-online.de

mailto:Pierre-Carl.Link%40hfh.ch?subject=
mailto:dr.mueller%40winnicott-institut.de?subject=
mailto:pardo-puhlmann%40gmx.net?subject=
mailto:gerd-e.schaefer%40uni-koeln.de?subject=
mailto:schwarzer%40ph-heidelberg.de?subject=
mailto:seitz.anke%40t-online.de?subject=


273

Simon, Traudel, Prof. Dr. em., ist approbierte Psychologische Psychotherapeu-
tin/Psychoanalytikerin, lehrte und forschte an der Katholischen Hochschule für 
Sozialwesen in Freiburg im Studienbereich Heilpädagogik. Ihre Schwerpunkte 
sind Klinische Psychologie, Diagnostik, Beratung und Spieltherapie sowie (Psy-
cho-)Therapie bei Menschen mit Intelligenzminderung. Sie ist tätig als psycholo-
gische Sachverständige in Kinderschutzsachen in Familien mit einem psychisch 
und/oder an Sucht erkranktem Elternteil. Kontakt: drsimon.traudel@gmail.com

Traxl, Bernd, Prof. Dr., ist Leiter des Masterstudiengangs „Prävention & Inter-
vention im Kindes-  & Jugendalter“ an der KH Freiburg, Psychoanalytiker für 
Kinder, Jugendliche und Erwachsene in eigener Praxis sowie Dozent und Super-
visor an mehreren psychoanalytischen Instituten. Darüber hinaus ist er Mitglied 
des Leitungsteams der Kinderpsychoanalytischen Konferenz in Mainz. Kontakt: 
Bernd.Traxl@kh-freiburg.de

Weiss, Gabriele, Dipl.-Sozialpädagogin/FH, Dipl.-Heilpädagogin/FH, Super-
visorin, Erwachsenenbildung M. A., Intermediale Kunsttherapie M. A. Bis  2016 
war sie Hochschullehrerin an der KH Freiburg im Studiengang Heilpädagogik, 
zuständig für Heilpädagogische Methoden und wurde ausgebildet in personen-
zentrierter Gesprächsführung, Hypnotherapie und Systemischer Therapie mit 
Kindern, Jugendlichen und Familien, Kinderpsychodrama, Trauerbegleitung von 
Kindern und Jugendlichen, Kreativem und Therapeutischem Schreiben u. v. a.

Aktuell ist sie in der Weiterbildung Kunsttherapie der KH Freiburg tätig, in 
der Intermedialen Kunsttherapie mit neurologisch erkrankten Menschen sowie 
als Referentin für Therapeutisches Schreiben und Methoden der Heilpädagogik. 
Kontakt: Gabiweiss@aol.com

mailto:drsimon.traudel%40gmail.com?subject=
mailto:Bernd.Traxl%40kh-freiburg.de?subject=
mailto:Gabiweiss%40aol.com?subject=

	Inhalt
	Editorial
	Zur Konzeption der Bände, Architektur und Inhalte der Beiträge

	Teil I Das Spiel in der frühen Kindheit
	Spielen
	1 Mein Denkansatz
	2 Die These
	3 Ausgehen vom Erfahrungslernen
	4 Ein Spielbeispiel
	5 Das Konzept der vier Körper
	6 Zwischen den Welten
	7 Die These
	8 Schluss


	Teil II Heil- und sonderpädagogische Zugänge
	Kindliches Spiel und der Erwerb des Mentalisierens in der frühen Kindheit
	1 Zur Errungenschaft des kindlichen Mentalisierens
	2 Zur frühkindlichen Entwicklung kindlichen Mentalisierens
	3 Entwicklungslinien des kindlichen Mentalisierens und deren Verortung im kindlichen Spiel
	Fazit

	Das Spiel in der heilpädagogischen Arbeit der frühen Kindheit
	1 Einführung
	2 Das Verständnis von Heilpädagogik im aktuellen Diskurs
	3 Ausgewählte methodische Zugänge und Konzepte in der heilpädagogischen Arbeit
	4 Besonderheiten der Spielentwicklung bei Kindern mit Beeinträchtigungen
	5 Das Medium Spiel innerhalb spezifischer Konzepte und methodischer Zugänge der Heilpädagogik
	6 Exkurs zu einer aktuellen Studie über den Stellenwert und die Bedeutung des Spiels in verschiedenen Vertiefungsfeldern der Heilpädagogik
	7 Heilpädagogische Spieltherapie mit einem Kind mit Trisomie 21
	8 Ausblick

	Spielerisch zu einer starken Eltern-Kind- Interaktion
	1 Einführung
	2 Spielen und Entwicklung
	3 Spielen und Beratung
	4 Spielen und Begleitung
	5 Spielen und Beziehung

	Heilpädagogische Angebote für Kinder mit besonderen Bedürfnissen
	1 Überlegungen zum kindlichen Spiel
	2 Kinderpsychodrama – Gruppentherapie, ein methodischer Zugang in der Heilpädagogik
	3 Wirkungen des Kinderpsychodramas
	Zum Abschluss

	Psychoanalytische Pädagogik in der Kita
	1 Spiel als Triebfeder und Ausdrucksmöglichkeit der Persönlichkeitsentwicklung
	2 Psychoanalytisch-pädagogische Praxis im Elementarbereich
	3 Fallbeispiel: Luca1
	4 Ausblick


	Teil III Therapeutische Zugänge
	Spielmut und Spielwut
	Vorspiel
	1 „Jetzt aber mal in echt.“ – Spielen an den Grenzen des psychotherapeutischen Rahmens
	2 Ausgangspunkt – Das Erleben des Organismus kann die Freiheit für das Spiel der Illusionen eröffnen
	3 Die Entfaltung von Spielräumen im Spielzimmer: Zwei Entwicklungen aus der Praxis

	Jahn fährt mit der Bahn
	1 Theoretische Grundlagen: Trieb, Subjekt und Spiel
	2 Das Spiegelstadium und die Konstruktion des Körperbildes
	3 Spiel und Trauma: Die Fallstudie Jahn2
	4 Fotografie als Analogie für psychische Prozesse: Identifizierung – Introjektion – Inkorporation
	5 Nachlese zum Fall
	6 Identifizierung mit einem einzelnen Zug: Sprache – Signifikantenkette – Subjektwerdung
	7 Fallvignette „Louise“
	8 Kettensäge – Signifikantenkette – Goldkette: Querschläger im Text? Noch eine Nachlese

	Trennung im Spiel?
	1 Einführung
	2 Einige Spielvignetten
	3 Sigmund Freuds Enkel und das Garnrollenspiel
	4 Trennungsspiele – Spiele des Verschwindens und Wiederkommens
	5 Trennungsprobleme in der Kita bei unter dreijährigen Kindern
	6 Fallvignette aus einer Säuglings-Kleinkind-Eltern- Psychotherapie
	7 Interpretation
	8 Aspekte des Spiels
	9 Symbole der Trennung im Spiel
	10 Was benötigen Kinder, um spielen zu können?

	„Ich spiele, also werde ich“
	1 Einführung
	2 Warum spielen Kinder?
	3 Entwicklungspsychologische Überlegungen
	4 Sandspielgeschichten der frühen Kindheit (3.–6. Lj.) aus der Praxis

	Das kindliche Spiel in den frühen Lebensjahren
	1 Einleitung: Verständnis vom „kindlichen Spiel“
	2 Psychoanalytische Konzepte des kindlichen Spiels
	3 Bedeutung des Kinderspiels in der Psychotherapie
	4 Abschließende Gedanken

	Eine Reise zum Erleben kleiner Kinder im Kindergarten
	1 Einführung
	2 Psychische Bewältigungsstrategien und Umgang mit dyadischen und triadischen Beziehungsbedürfnissen und -herausforderungen im Kindergarten
	3 Fazit

	Die Autor:innen


