
Durchgraf-Yüksel, Julia
Überlegungen zu einer Sensibilisierung für rechtsextreme und
rechtspopulistische Sprache in religiösen Bildungskontexten als Beitrag zur
Demokratiebildung. Abgrenzungen, Leitthemen, Narrative und didaktische
Handlungsoptionen im Religionsunterricht und in der Lehrkräftebildung
2026, 15 S.

Quellenangabe/ Reference:
Durchgraf-Yüksel, Julia: Überlegungen zu einer Sensibilisierung für rechtsextreme und
rechtspopulistische Sprache in religiösen Bildungskontexten als Beitrag zur Demokratiebildung.
Abgrenzungen, Leitthemen, Narrative und didaktische Handlungsoptionen im Religionsunterricht und in
der Lehrkräftebildung. 2026, 15 S. - URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-348552 - DOI: 10.25656/01:34855

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-348552
https://doi.org/10.25656/01:34855

Nutzungsbedingungen Terms of use
Gewährt  wird  ein  nicht  exklusives,  nicht  übertragbares,  persönliches  und
beschränktes  Recht  auf  Nutzung  dieses  Dokuments.  Dieses  Dokument  ist
ausschließlich für den persönlichen, nicht-kommerziellen Gebrauch bestimmt.
Die  Nutzung  stellt  keine  Übertragung  des  Eigentumsrechts  an  diesem
Dokument  dar  und  gilt  vorbehaltlich  der  folgenden  Einschränkungen:  Auf
sämtlichen Kopien dieses Dokuments müssen alle Urheberrechtshinweise und
sonstigen  Hinweise  auf  gesetzlichen  Schutz  beibehalten  werden.  Sie  dürfen
dieses Dokument nicht in irgendeiner Weise abändern, noch dürfen Sie dieses
Dokument  für  öffentliche  oder  kommerzielle  Zwecke  vervielfältigen,  öffentlich
ausstellen, aufführen, vertreiben oder anderweitig nutzen.

We  grant  a  non-exclusive,  non-transferable,  individual  and  limited  right  to
using this document.
This document is solely intended for your personal, non-commercial use. Use
of  this  document  does  not  include  any  transfer  of  property  rights  and  it  is
conditional to the following limitations: All of the copies of this documents must
retain  all  copyright  information  and  other  information  regarding  legal
protection. You are not allowed to alter this document in any way, to copy it for
public or commercial  purposes, to exhibit  the document in public,  to perform,
distribute or otherwise use the document in public.

Mit  der  Verwendung  dieses  Dokuments  erkennen  Sie  die
Nutzungsbedingungen an.

By using this  particular  document,  you accept  the above-stated conditions of
use.

Kontakt / Contact:
peDOCS
DIPF | Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation
Informationszentrum (IZ) Bildung
E-Mail: pedocs@dipf.de
Internet: www.pedocs.de

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0111-pedocs-348552
https://doi.org/10.25656/01:34855


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

1 

 

 

Überlegungen zu einer Sensibilisierung für rechtsextreme und 

rechtspopulistische Sprache in religiösen Bildungskontexten als 

Beitrag zur Demokratiebildung (2/2026) 

Abgrenzungen, Leitthemen, Narrative und didaktische Handlungsoptionen im 

Religionsunterricht und in der Lehrkräftebildung 

Abstract 

Der Beitrag untersucht rechtsextreme und rechtspopulistische Semantiken, Narrative und 

Feindbildkonstruktionen, die in religiösen Bildungskontexten (Religionsunterricht, 

Konfirmandenarbeit, Hochschule, kirchliche Bildungsformate) auftreten können. Ausgehend 

von einer zeitdiagnostischen Perspektive werden begriffliche Abgrenzungen zwischen 

‚extremer Rechter‘, Rechtspopulismus und ‚Neuer Rechter‘ vorgenommen und die besondere 

Rolle religiöser Semantik für metapolitische Diskursstrategien herausgearbeitet. Im Zentrum steht 

sodann die Analyse wiederkehrender Topoi (Anti-Establishment-Rhetorik, Kulturkampf- und 

Krisennarrative, Islam-/Migrationsdiskurse, Klima- und Schöpfungsargumentationen) sowie die 

Frage nach angemessenen religionspädagogischen Reaktionsformen. Der Text entfaltet hierfür 

eine didaktische Operationalisierung, die Sprachsensibilität, hermeneutische Kompetenz und 

Demokratiebildung systematisch verschränkt. Religionsunterricht wird dabei als demokratisch 

normierter Schutz- und Lernraum profiliert: nicht weltanschaulich neutral im Sinne wertfreier 

Beliebigkeit, sondern grundrechtsgebunden, pluralitätsfähig und konfliktkompetent. 

Schlüsselwörter: Rechtspopulismus; extreme Rechte; Religionsunterricht; Demokratiebildung; 

Biblizismus; Islamfeindlichkeit; Schöpfungstheologie; Beutelsbacher Konsens; 

Ambiguitätstoleranz. 

1. Annäherungen: Gegenwartsdiagnose und Problemstellung 

Religiöse Bildung vollzieht sich nicht außerhalb gesellschaftlicher Konfliktlagen, 

sondern in ihnen. Die gegenwärtige Öffentlichkeit ist – nicht zuletzt im Zuge 

multipler Krisenerfahrungen – durch eine Verdichtung politischer 

Deutungsangebote gekennzeichnet, in denen komplexe Problemlagen 

narrativ vereinfacht, moralisch polarisiert und affektiv mobilisiert werden. Für 

religiöse Bildungsprozesse ergibt sich daraus eine doppelte Herausforderung: 

Sie müssen politische Semantiken erkennen und einordnen können und 

zugleich die spezifische Anschlussfähigkeit religiöser Sprache an identitäre und 

exkludierende Deutungsmuster reflektieren. 

Wenn Thomas Schlag 2019 die Frage nach „politisierten Zeiten“ und einer 

„umfassenden Repolitisierung“ noch vorsichtig-diagnostisch positiv 

beantwortete,1 so lässt sich diese Diagnose im Rückblick auf die Jahre 2020 bis 

2026 deutlich akzentuierter formulieren. Der Vollzug des Brexit, die globale 

Pandemie mit ihren tiefgreifenden sozialen und politischen Folgewirkungen, 

Protestbewegungen gegen staatliche Maßnahmen, die vielfach beschworene 

„Spaltung“ der Gesellschaft, Regierungswechsel, anhaltender Klimaaktivismus, 

ökonomische Unsicherheiten infolge steigender Preise und Inflation sowie 

 

1 Vgl. Schlag, T.: Religiöse Bildung und Politik – eine Felderöffnung aus evangelischer Perspektive, in: Theo-Web. 
Zeitschrift für Religionspädagogik 18 (2019), H. 2, S. 6-18. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

2 

 

 

insbesondere der Krieg auf europäischem Boden markieren eine Verdichtung 

politischer Konfliktlagen. 

Schlags Ausführungen zu „Deutungsperspektiven der sozialen Praxis des 

Politischen“, mit welchen er der Idee der Social Imagineries (Charles Taylor) 

folgt, ist im Blick auf „gegenwärtige Emotions-Imaginationen“2 und „agonale 

Dynamiken auf dem Feld des Politischen“3 aus heutiger Sicht kaum etwas 

hinzuzufügen – es sei denn, dass sich die skizzierten Diagnosen noch manifestiert 

und in ihrer Symptomatik intensiviert haben – sie sind gleichsam progredient. 

Man mag meinen, sich angesichts der anhaltenden „politischen Krise“ (Martha 

C Nussbaum) in einem dystopischen „Königreich der Angst“4 wiederzufinden, 

in dem es schwerfällt, „Hoffnung, Liebe und die Vision einer besseren Zukunft“5 

als Utopie aufrecht zu erhalten. 

Aus religionspädagogischer Perspektive können, auch hier ist Schlag zu folgen, 

Agonie oder auch nur Gleichgültigkeit jedoch keine adäquate Reaktionsweise 

darstellen – denn gerade die Vermittlung einer hoffnungsvollen Perspektive 

und die Vision einer besseren Zukunft i.S. des Himmelreiches ist mithin Aufgabe 

eines nachhaltigen Religionsunterrichtes. Was in Schlags dreifacher 

Deutungsperspektive jedoch auch deutlich wird, ist die Komplexität der 

gesellschaftlichen und politischen Lage insgesamt und der sozialen Praktik des 

Politischen insbesondere. Die „institutionellen und bildungstheoretischen, 

schulpolitischen und fachdidaktischen Herausforderungen des 

Zusammenhangs von religiöser Bildung und Politik“ sind „hochdynamisch“.6 

Dynamik und Komplexität werden derzeit in globalen Konflikten 

(Russland/Ukraine bzw. Nato-Mitglieder) deutlich, aber auch auf glokaler und 

lokaler Ebene, z.B. in der Diskussion um die (zumindest) organisatorische 

Beteiligung rechter Gruppierungen (III. Weg, Die Identitären u.a.) bzw. der AfD 

bei s.g. „Corona-Spaziergängen“. Die Gemengelage der Motive einer 

Beteiligung ist uneinheitlich und reich von persönlicher Unzufriedenheit mit den 

Maßnahmen bis zur prinzipiellen Infragestellung des politischen Systems und der 

Demokratie, in der „das Volk“ in Wahrheit der Diktatur einer (verdorbenen) 

politischen „Elite“ leide. Hier wird deutlich: Die Zeiten sind nicht nur politisch 

aufgeladen, sondern auch „populistisch aufgeladen“.7 

Entsprechende Denkmuster, Semantiken, Narrative und auch Feindbilder 

prägen die Kommunikation – nicht täglich und ständig; sie sind aber definitiv 
 

 

 

2 A.a.O., S. 8f. 
3 A.a.O., S. 9f. 
4 Nußbaum, M.: Königreich der Angst. Gedanken zur aktuellen politischen Krise, München 2020. 
5 Ebd., perspektivierendes Schluss-Kapitel der Autorin ab S. 231. 
6 Schlag, S. 10. 
7 So der Titel eines Aufsatzes von Herbst, J.-H. und Menne, A.: Vox populi vox dei? Theoretische Anhaltspunkte 
für religiöse Bildung in populistisch aufgeladenen Zeiten, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 19 
(2020), H. 2, S. 167-182. Zum Begriff des „Rechtspopulismus“ vgl. weiter unten. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

3 

 

 

gesellschaftlich gegenwärtig.8 Das bedeutet aber auch, dass diese Muster im 

unterrichtlichen Diskurs allgemein (in der Schule, in der Universität und anderen 

Bildungskontexten) sowie in religiösen Bildungskontexten (im Religionsunterricht, 

theologischen Seminaren, aber auch der Konfirmandenarbeit) präsent sein 

können. 

Im Folgenden greife ich diesen Teilbereich (sozialer Praktik) des Politischen auf 

und werfe einen Blick auf rechte Narrative, Denkmuster und Feindbilder, wie sie 

auch im Religionsunterricht und anderen religiösen Bildungskontexten 

auftreten und transportiert werden. Motivation sind Praxiserfahrungen und das 

bereits erwähnte Faktum, dass eine neue Dynamik im Bereich des 

Rechtspopulismus zu konstatieren ist,9 die (mindestens auf der Ebene der 

Ideologie) Teile der Gesellschaft prägt und somit auch im unterrichtlichen 

Geschehen eine Rolle spielt. 

Was hier als politische Komplexität sichtbar wird, schlägt in pädagogische 

Komplexität um: Konfliktlagen werden in Lernprozessen präsent – als Fragen 

nach Deutung, Zugehörigkeit, Gerechtigkeit, Wahrheit und Autorität. 

Religionsunterricht ist dabei weder bloß Reflexionsraum noch bloß 

Transferinstanz moralischer Regeln, sondern ein Ort, an dem Weltdeutung, 

Sprache und normative Orientierung unter Bedingungen religiöser und 

weltanschaulicher Pluralität verhandelt werden. 

 

 

2. Begriffsbestimmungen: extreme Rechte, Rechtspopulismus, Neue 

Rechte und ‚christliche Rechte‘ 

Wichtig erscheint hierbei die Beobachtung, dass sich „rechtsextremes“ 

Gedankengut nicht, wie häufig suggeriert, ein Problem am Rand der 

Gesellschaft   darstellt.   In   diesem   Problemverständnis   (dem   s.g. 

„Extremismusansatz“) stehen eine imaginierte „Mitte“ der Gesellschaft und die 

„Ränder“ (rechts oder auch links) einander gegenüber. Die dabei 

vorausgesetzte „relativ homogene Mehrheitsgesellschaft“10 existiert aber so 

nicht – zumindest nicht mehr; die akzeptierte Präsenz rechter Positionen und 

nicht zuletzt die mitunter flächendeckenden Wahlerfolge der AfD zeigen, dass 

„rechte Einstellungen und Handlungsmuster“ mittlerweile gesellschaftlich breit 

rezipiert und darüber hinaus auch als legitime Positionen im politischen 
 

 

8 Daher wohl auch das Narrativ der „Spaltung“, ohne hier näher auf deren Wirkmechanismen etc. eingehen zu 
können. 
9 Abzulesen ist dies z.B. an dem Umstand, dass die „rechtsextremistischen Akteure der Neuen Rechten“ 2020 
erstmalig im Verfassungsschutzbericht eine eigene Kategorie erhalten haben; vgl. dazu 
https://www.dw.com/de/wer-ist-die-neue-rechte/a-57973028 und 
https://www.verfassungsschutz.de/DE/themen/rechtsextremismus/rechtsextremismus_node.html . 
10 Schedler, J.: Rechtsextremismus, Rechtsradikalismus, Extreme Rechte, Rechtspopulismus, Neue Rechte? Eine 
notwendige Klärung für die politische Bildung, in: Schedler, J. et al (Hg.): Rechtsextremismus in Schule, 
Unterricht und Lehrkräftebildung, Wiesbaden 2019, S. 22. 

https://www.dw.com/de/wer-ist-die-neue-rechte/a-57973028
https://www.verfassungsschutz.de/DE/themen/rechtsextremismus/rechtsextremismus_node.html


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

4 

 

 

Spektrum akzeptiert werden.11 Mit Schedler ist daher für eine alternative 

Begrifflichkeit  zu  plädieren.  Statt  „Rechtsextremismus“  ist  vielmehr  von 

„extremer Rechte“ zu sprechen. Mit diesem Sammelbegriff lassen sich diverse 

vernetzte Gruppierungen, Strömungen und Akteure zusammenfassen.12 

Kennzeichen extrem rechter Positionen sind:13 

• völkisch-nationalistische Weltdeutungen 

• rassistische und antisemitische Positionen 

• Ethnisierung/Nationalisierung sozialer und ökonomischer Problemlagen 

• Ablehnung von Minderheiten und Pluralität 

• autoritäre politische Ordnungsmodelle 

• Zurückweisung des sozialen Gleichheitsprinzips 

Aus religionspädagogischer Perspektive ist beachtenswert, dass sich hier die 

„Christliche Rechte“ zuordnen lässt; Schedler führt „Bündnis C“ und die 

christlichen „Lebensschützer“ an. 

Neben den genannten rechtsextremen Denkmustern und Inhalten begegnet 

im Diskurs auch ein rechtspopulistisches Verständnis der Gesellschaft. 

Populismus meint hier nicht (nur) „opportunistisch“ oder „emotional 

aufgeladen“, sondern im sozialwissenschaftlichen Sinne ein Verständnis, bei 

dem sich „Volk“ und Gemeinwillen, sowie eine „korrupte politische Elite“, die 

„verdorbene Regierung“ gegenüberstehen.14 Dabei zielt Rechtspopulismus auf 

Exklusion, wobei einer apostrophierten „genuinen Bevölkerung“ politische und 

soziale Rechte vorbehalten sind und die hierzu nicht berechtigten 

Minderheiten, Migrant*innen, Geflüchteten etc. gegenüber steht.15 Die 

Übergänge zwischen rechtspopulistischen sowie rechtsextremen Positionen 

sind freilich fließend. 

Die Zuordnung von rechtem Gedankengut bzw. seiner Vertreter*innen zur s.g. 

„Neuen Rechten“ (als einen weiteren, letzten Begriff für das Denken des 

rechten Spektrums) sollte, um auch hier Schelds Abgrenzungen zu folgen, 

primär der rechten „Metapolitik“ bzw. der rechten „Kulturrevolution“ und somit 

in gewisser Weise der „rechten Intellektuellen“ vorbehalten sein. Für Unterricht 

und Bildungsprozesse könnte dies relevant sein, wenn transparent wird, dass 
 

 

 

11 Ebd. Schedler führt plausibel aus, weshalb der verbreitete „Extremismusansatz“ zu eindimensional ist und 
mit dem Fokus auf die „gesellschaftlichen Ränder“ den Blick für die komplexen Wirkzusammenhänge und 
Kausalitäten im Bereich rechter Ideologien vernebele und ferner an einem „normativen Demokratiebegriff“ 
orientiert sei, vgl. ebd. 
12 Vgl. die Grafik Schedlers dazu, S. 30. 
13 Ebd., S. 29. 
14 Vgl. Scheld, S. 32. 
15 Vgl. a.a.O., S. 33. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

5 

 

 

Jugendliche Literatur von entsprechenden Vertreter*innen oder Verlagen (z.B. 

Götz Kubitschek/Institut für Staatspolitik, Antaios-Verlag) rezipieren. 

Insgesamt, so ist Schedler zu folgen, ist es sinnvoll, von „extrem rechtem 

Denken“ und „extrem Rechten“ zu sprechen, um inadäquate 

Schlussfolgerungen und Engführungen zu vermeiden. 

Nun ist die Frage, wie sich eine „christliche extreme Rechte“ hier einreihen lässt. 

Grundsätzlich finden sich hier Positionen, die o.g. Merkmale aufweisen – 

zusätzlich werden diese allerdings in einen religiösen Begründungs- und 

Deutungshorizont gesetzt. Mit Lucius Teidelbaum lässt sich – erst einmal ganz 

allgemein – formulieren: „christliche Rechte“ bezeichnet die Gruppe von 

Menschen, die aus christlicher Überzeugung politisch zugunsten eines rigorosen 

Konservatismus tätig sind.16 Einzelheiten werden im folgenden Hauptteil des 

Aufsatzes entfaltet. 

 

 

3. Leitthemen, Narrative und Feindbilder im religiösen Bildungsdiskurs 

Die Verpflichtung des Beutelsbacher Konsens mag im praktischen Umgang mit 

politischen bzw. politisch dimensionierten oder aufgeladenen Themen zu 

Verunsicherung und Zurückhaltung führen. Zumindest mahnen Überwältigungs- 

und Indoktrinationsversbot zu einer diskursiven, pluralitätsorientierten 

Religionspädagogik.17 Allerdings, und wie bereits konstatiert: Agonie kann 

keine angemessene Reaktion auf extreme Positionierungen sein – vor allem 

dann nicht, wenn menschenfeindliche und damit in der Konsequenz zutiefst 

unchristliche Positionen vertreten werden. Position zu beziehen, „ist dann keine 

Überwältigung, sondern Einsatz für die Demokratie.“, wie Ansgar Drücker im 

Anschluss an Überlegungen zur Gratwanderung zwischen 

Überwältigungsverbot und Demokratiebildung angesichts rechtspopulistischer 

Positionen resümiert.18 Dies gilt selbstverständlich auch für den RU als 

ordentliches Lehrfach und für andere religiöse Bildungsprozesse. 

Allerdings müssen diese zuallererst als solche erkannt werden; es stellen sich in 

der Praxis einige Fragen: 

-Woran sind Positionen, die in den Bereich des Populismus oder rechter 

Denkmuster gehören, ggf. manipulatives Potential aufweisen, im Unterricht, 

oder auch in anderen Situationen religiösen Lernens und des Diskurses, z.B. im 

Seminar der Universität, zu erkennen? 

 

16 Teidelbaum, L.: Die christliche Rechte in Deutschland. Strukturen, Feinbilder, Allianzen, Münster 2019, S. 15. 
17 Vgl. Herbst/Menne, ebd. 
18 Drücker, A.: Der Beutelsbacher Konsens und die politische Bildung in der schwierigen Abgrenzung zum 
Rechtspopulismus, S. 6, 
https://www.idaev.de/fileadmin/user_upload/pdf/download/Druecker_Politische_Bildung_und_Rechtspopulis 
mus.pdf 

https://www.idaev.de/fileadmin/user_upload/pdf/download/Druecker_Politische_Bildung_und_Rechtspopulismus.pdf
https://www.idaev.de/fileadmin/user_upload/pdf/download/Druecker_Politische_Bildung_und_Rechtspopulismus.pdf


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

6 

 

 

-Wie sind solche Positionen korrekt zuzuordnen und zu benennen? (Die o.g. 

Differenzierungen sind hier aufschlussreich und helfen auch, graduelle 

Unterschiede zu erkennen – jemand, der sich rechtspopulistischer Semantik 

bedient, ist nicht notwendig Teil einer extremen Gruppe) 

-Wie können angemessene Reaktionen auf Ebene der Kommunikation und der 

Didaktik aussehen? 

Die folgenden Überlegungen zielen darauf, zunächst einmal ein Bewusstsein für 

rechtspopulistische Narrative, Semantiken, Denkmuster und Feindbilder sowie 

(deren) Themen in religiösen Kontexten zu schaffen. In den Blick genommen 

werden hierbei auch die Anschlussfähigkeit an religiöse Semantik und das 

Fusionspotential rechter und religiöser Ideologie. 

Mit Martin Fritz lässt sich die Gründung der Bundesvereinigung „Christen in der 

AfD“ als „institutioneller Ausdruck dieser Affinitäten“19 interpretieren, während 

sich auf ideeller Ebene rechte Gruppen (so die Zeitschrift „Junge Freiheit“) 

christlichen Werten verbunden wissen.20 Fritz weist zurecht darauf hin, wie 

unübersichtlich das Diskursfeld und die Verquickungen im Bereich bestimmter 

christlicher und rechter Kreise sind.21 

Allerdings lassen sich, anhand zweier Sammelbände, die unter Beteiligung 

zweier AfD-Politiker im einschlägigen Ares-Verlag (Österreich) mit den Titeln 

„Rechtes Christentum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler Identität, 

Populismus und Humanitätsgedanken“22 und „Nation, Europa, Christenheit. Der 

Glaube zwischen Tradition, Säkularismus und Populismus“23 erschienen sind, 

recht rasch – trotz „multidimensionaler Polyphonie“24 – wiederkehrende Muster 

und auch ein für theologische Texte eher ungewöhnlicher gemeinsamer 

polemischer oder zumindest polemisierender Unterton ausmachen.25 

Darüber hinaus lassen sich gemeinsame Grundlinien und Topoi christlich- 

rechten Denkens bestimmen:26 

1. Es wird ein rechter „Gegen-Konsens“ gezeichnet, der sich gegen das 

politische, mediale oder intellektuelle „Establishment“ oder gegen eine „die 

Massen manipulierende Elite“27 wendet – hierzu gehört auch die EKD als eine 

 

19 Fritz, M.: Im Bann der Dekadenz. Theologische Grundmotive der christlichen Rechten in Deutschland, S. 10, 
in: Claussen, J.H./Fritz, M./Kubik, A./Leonardt, R./von Scheliha, A.: Christentum von rechts. Theologische 
Erkundungen und Kritik, Tübingen 2021, S. 9-64 
20 Vgl. ebd. 
21 Vgl. ebd. und f. 
22 Dirsch, F./Münz, V./Wawerka, T. (Hg.): Rechtes Christenum? Der Glaube im Spannungsfeld von nationaler 
Identität, Populismus und Humanitätsgedanken, Graz 2018. 
23 Nation, Europa, Christenheit. Der Glaube zwischen Tradition, Säkularismus und Populismus, Graz 2019. 
24 Wie Fritz aufzeigt, sind die Texte sowohl konfessionell, thematisch, methodisch wie im Blick auf die Expertise 
der Verfasser*innen (zumeist Laientheolog*innen) sehr unterschiedlich, vgl. a.a.O., S. 11f. 
25 Vgl. a.a.O., S. 13. 
26 Hervorhebungen in diesem Abschnitt von J.D. 
27 Vgl. o. zum Rechtspopulismus und a.a.O., S. 14. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

7 

 

 

dem linksgrünen Doktrinarismus unterlegene und in diesem Sinne „ideologisch 

gleichgeschaltete“28 Institution.29 Als Gegenfolie tauchen auch folgende (aus 

rechter Sicht negativ besetzte) Begriffe auf: der „Zeitgeist“, „politische 

Korrektheit“ oder „Beliebigkeit“.30 In religionspädagogischem Kontext und dem 

Interesse am einzelnen Lernenden und angesichts von „Subjektorientierung“ 

erscheint    höchst    interessant,    dass    „Individualismus“    und 

„Selbstverwirklichung“31 höchst kritisch gesehen werden, da hier die 

Gemeinschaft (mithin: die völkische Gemeinschaft, das Gemeinwohl) in 

Vergessenheit gerieten. 

2. Im rechten Spektrum herrscht ein rechtes „Krisenbewusstsein“32, dem diverse 

Entwicklungen als Signa des Niedergangs zugeordnet werden: „sexuelle 

Revolution, Verhütung, Abtreibung, Legalisierung von Homosexualität, 

Diversität“.33 Der Wandel, der mit diesen Topoi umrissen wird, wird z.T. auch in 

(evangelisch-)theologischen Seminaren oder in Religionskursen der Sek II als 

„liberalistischer Wertefall“ oder „Sittenverfall“ empfunden und bewertet. Damit 

einhergehend erscheinen Homosexualität sowie Gender-Mainstreaming,34 

geschlechtliche Identität jenseits binärer Festlegungen (und damit im Prinzip: 

LGBTQ+ insgesamt sowie „Diversität“) als Feindbilder.35 

3. Ähnlich krisenhaft wird die Entwicklung im Bereich der Immigration/Migration 

eingeordnet. Als „Wurzel des Übels“ werden die 60er/70er Jahre im Kontext der 

„Gastarbeiter“ identifiziert; hier habe eine Entwicklung ihren Anfang 

genommen, die ab 2015 im Kontext der s.g. „Flüchtlingskrise“ ihren (vorerst) 

traurigen Höhepunkt gefunden habe. Gedeutet wird diese Geschichte als 

verfehlte „multikulturelle Transformation“ und als eine geradezu 

selbstzersetzende  Willkommenskultur  im  Rahmen  eines  allgemeinen 

„Linksdrift“.36 Das Liebesgebot sei in diesem Kontext fehlinterpretiert, denn es 

führe zu „Wehrkraftzersetzung“.37 

Herausragendes Feindbild, das häufig den Diskurs um „Migration“ flankiert, ist 

„der Islam“, welcher quasi als homogener Antipode eines ebenso homogen 

verstandenen „Christentums“ oder auch des „christlichen Abendlandes“ im 

Rahmen einer „Islamisierung des Abendlandes“ beschrieben wird (vgl. z.B. die 
 

28 A.a.O., S. 18. 
29 Vgl. Heinz-Joachim Lohmann, Beauftragter der Ev. Kirche Berlin-Brandenburg-Schlesische Oberlausitz zum 
Umgang mit gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit, im Rahmen seiner Reaktion auf das „Kirchenpapier“ 
der AfD; https://www.ekbo.de/fileadmin/ekbo/mandant/ekbo.de/3._THEMEN/Kirche_und_Politik/Heinz- 
Joachim_Lohmann_weist_das_so_genannte_Kirchenpapier_der_AfD_zur%C3%BCck_Juli_2019.pdf 
30 Fritz, ebd. und f. 
31 Ebd. 
32 A.a.O., S. 17ff. 
33 Ebd. 
34 Vgl. Teidelbaum, S. 33-35.36-f.38. 
35 Zu christlicher Homophobie vgl. Teidelbaum, S. 33f. und zu einer christlich-rechtskonservatistischen 
Sexualmoral vgl. a.a.O., S. 20. 
36 Ebd., S. 18. 
37 So die Journalistin Caroline Sommerfeld in „Nation, Europa, Christenheit“, S. 200, in eindeutigem Nazi- 
Jargon. 

https://www.ekbo.de/fileadmin/ekbo/mandant/ekbo.de/3._THEMEN/Kirche_und_Politik/Heinz-Joachim_Lohmann_weist_das_so_genannte_Kirchenpapier_der_AfD_zur%C3%BCck_Juli_2019.pdf
https://www.ekbo.de/fileadmin/ekbo/mandant/ekbo.de/3._THEMEN/Kirche_und_Politik/Heinz-Joachim_Lohmann_weist_das_so_genannte_Kirchenpapier_der_AfD_zur%C3%BCck_Juli_2019.pdf


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

8 

 

 

„Leitlinien zum Umgang mit dem Islam in Deutschland“ der AfD-Fraktion 

Thüringens vom März 2016,38 bei einem Bevölkerungsanteil muslimischer 

Mitbürger*innen von 0,36%). Häufig ist undifferenziert von „Islamismus“ die 

Rede. Der Deutungsperspektive von Christoph Bitzl und Michael Kurze ist kaum 

etwas hinzuzufügen: 

„Die AfD setzt in ihrer Identitätskonstruktion zunehmend auf einen 

populistischen Gegensatz zwischen „christlich-jüdischem Abendland“ 

und „dem Islam“, obwohl sie sich weder durch eine besondere Nähe zur 

Kirche und christlichen Wähler:innen noch zur jüdischen Gemeinde 

auszeichnet.“39 

Die Autoren zeigen „anhand einer Analyse von Programmen, Äußerungen und 

weiteren Veröffentlichungen, dass sich die Partei einer bestehenden 

Muslimfeindlichkeit in der Bevölkerung bedient und Religion zum Zweck der 

nativistischen Mobilisierung und Stimmenmaximierung instrumentalisiert. Sowohl 

der Islam als auch Christentum und Judentum werden zum Träger inhärenter 

kultureller Merkmale umgedeutet und damit von ihrer religiösen Bedeutung 

losgelöst. Dabei bedient sich die AfD in ihren essenzialisierenden 

Zuschreibungen einer antimuslimisch-rassistischen Rhetorik.“ Überdies wird die 

„antimuslimische Positionierung“ in den bereits oben skizzierten „Kulturkampf“ 

eingebettet und rechtsextreme Haltungen (die sich durch Antipluralismus und 

Minderung der Religionsfreiheit auszeichnen) verklausuliert, indem dieser 

Kampf als „Verteidigung liberaler christlich-aufgeklärter Werte, gar als 

Philosemitismus“ in Erscheinung treten. Ferner weisen Bitzl und Kurze nach, dass 

diese Islamisierung der Debatten und die gleichzeitige Berufung auf ein 

„christlich-jüdisches“ Erbe über einen vermeintlich drohenden Identitätsverlust 

den rechten Rand und die bürgerliche Mitte gleichermaßen inkludiert, 

während man sich selbst vom Vorwurf des Rechtsextremismus freispricht – 

womit abermals nachgewiesen wäre, was oben bereits formuliert wurde, und 

weshalb diese Diskurs auch für den Religionsunterricht und jegliche 

Bildungskontexte mit Jugendlichen und Erwachsenen relevant sind: Sie sind 

mitnichten Probleme des rechten Randes oder am rechten Rand der 

Gesellschaft, sondern finden in ihrer Mitte statt. 

4. Als letzter, jedoch nicht weniger bedeutsamer Themenkomplex soll hier die 

„rechte“ Perspektive auf die Frage nach Klimaveränderung traktiert werden. 

Rechte Positionen leugnen z.T. die Existenz eines Klimawandels und vertreten 

eine entsprechende Klimapolitik. Hierzu bemerkt David Schlingmann im 

Rahmen einer Analyse zu Klimapolitik und Populismus: „Die AfD leugnet primär 

den Klimawandel, argumentiert auf dem Gebiet der Klimapolitik 

rechtspopulistisch  und  greift  in  ihrer  Argumentationsstruktur  auf  alle 

 

38 Vgl. https://www.afd-thueringen.de/thuringen-2/2016/03/leitlinien-zum-umgang-mit-dem-islam-in- 
deutschland/ 
39 Bitzl, C., Kurze, M.: Rechtsextreme Muslimhetze: Die Instrumentalisierung von Religion als Vote-Seeking- 
Strategie der AfD, Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 5, Berlin 2021, S. 471-502, 471. 

https://www.afd-thueringen.de/thuringen-2/2016/03/leitlinien-zum-umgang-mit-dem-islam-in-deutschland/
https://www.afd-thueringen.de/thuringen-2/2016/03/leitlinien-zum-umgang-mit-dem-islam-in-deutschland/


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

9 

 

 

populistischen Kernkonzepte zurück. Die populistischen 

Argumentationsstrukturen der Partei sind von einer politisch rechten Ideologie 

geprägt. Des Weiteren verwendet die AfD vor allem positive Bezüge zum Volk 

und kritisiert das politische Establishment.“40 

Die Meinung, es existiere (zumindest kein menschengemachter) Klimawandel, 

verbinden rechte Positionen z.B. mit der Mutmaßung, die Abschaffung nicht 

nachhaltiger Energien wie Kohle führe zu einem eklatanten Verlust an 

Arbeitsplätzen sowie Energiedefiziten, über die sich die „etablierten Alt- 

Parteien“ keine Gedanken machen würden. In christlich-rechter Perspektive 

lautet der Einwand, man dürfe sich nicht gegen Gottes Schöpfungsordnung 

wenden (so plakativ v.a. im US-evangelikalen Bereich) und daher auf 

Veränderungen (selbst wenn diese nicht verleugnet werden) gar nicht 

reagieren. Etwas differenzierter begegnet eine ähnliche Argumentationslinie 

bei rechten Christ*innen in Deutschland: „Wir lesen (…) nirgends in der Bibel, 

dass diese Erde gerettet werden wird oder wir sie retten sollen, sondern dass 

Himmel und Erde vergehen werden (Mt 24,35) und dass wir vorher einen nie 

dagewesenen Glaubensabfall und einige Katastrophen erleben. Das heißt 

nicht, dass wir Gott dabei helfen, die Erde weiter mutwillig zerstören oder 

Zerstörung hinnehmen sollen. Aber es ist uns nirgends gesagt, dass wir auf dieser 

Erde ein Paradies oder das ewige Leben haben werden.“41 Diese fatalistische 

Sicht ist in der Konsequenz der amerikanischen Perspektive ähnlich: Gottes Plan 

darf nicht durchkreuzt werden, zumal die menschlichen Möglichkeiten ohnehin 

begrenzt seien; fachwissenschaftliche Perspektiven werden als potentiell der 

Hybris42 unterlegen eingeschätzt und insgesamt stelle man den Umwelt- über 

den Menschenschutz. Insbesondere das Beispiel zur Klimaproblematik 

verdeutlicht, in welcher Weise rechtspopulistische Denkmuster christlich 

konnotiert und transformiert werden, indem sie bibeltheologisch bzw. 

biblizistisch „fundiert“ werden. Problematisch ist hierbei aus 

religionspädagogischer Perspektive die biblizistische Perspektive, bei der ein 

Bibelvers aus seinem Kontext heraus und als „Tatsache“ (jenseits einer 

bildhaften Ebene, die einer Hermeneutik bedürfte) als „Beleg“ für eine 

normative Setzung („Gott nicht ins Handwerk pfuschen aufgrund der 

Annahme, man könne wirksamen Umweltschutz betreiben.“) herangezogen 

wird.43 

 

 

 

 

40 https://regierungsforschung.de/wp- 
content/uploads/2020/07/01072020_regierungsforschung.de_Schlingmann_Klima-und-Populismus.pdf 
41 https://buendnis-c.de/klimaschutz-macht-und-ohnmacht-600/ - so argumentiert die rechte christliche Partei 
„Bündnis C“, vgl. o. bei L. Teidelbaum. 
42 Vgl. zu diesem Generalverdacht auch https://buendnis-c.de/gender-und-klima-eine-neue-heilslehre-3371/ . 
43 Zur Problematik dieses Mechanismus in religionsunterrichtlichem Kontext vgl. ausführlich: Roose, H.: 
Biblizismus und evangelischer Religionsunterricht in der Grundschule, in: Loccumer Pelikan, 4/2013, S. 160ff., 
wobei der von ihr aufgespannte Problemhorizont nicht nur den Primarbereich betrifft. 

https://regierungsforschung.de/wp-content/uploads/2020/07/01072020_regierungsforschung.de_Schlingmann_Klima-und-Populismus.pdf
https://regierungsforschung.de/wp-content/uploads/2020/07/01072020_regierungsforschung.de_Schlingmann_Klima-und-Populismus.pdf
https://buendnis-c.de/klimaschutz-macht-und-ohnmacht-600/
https://buendnis-c.de/gender-und-klima-eine-neue-heilslehre-3371/


Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

10 

 

 

4. Aspekte eines möglichen Umgangs: Normative Rahmung, 

Hermeneutik und Informationskultur 

Die Ausführungen haben aufgezeigt, dass die Vermutung, rechtspopulistische 

oder gar extrem rechte Positionen hätten in religiösen Bildungskontexten und - 

kommunikationen keinen Raum, leider unzutreffend ist. 

Vielmehr lässt sich festhalten, dass Religion eine wichtige Rolle in der 

Auseinandersetzung mit dem Rechtspopulismus spielt. Das Christentum wird 

aus strategischen Gründen in Anspruch genommen, womit Religion und 

Glaube instrumentalisiert und in ihrer lebensförderlich-befreienden Dimension 

für das Individuum ad absurdum geführt werden. 

Eine rote Linie zwischen „konservativ-christlichen“ und rechtspopulistischen 

(und extrem rechten) Positionen ist in der Haltung zur freiheitlich- 

demokratischen Verfassung sowie zur Religionsfreiheit definiert. 

Ein im Blick auf extrem rechte, christliche Narrative sensibler Unterricht ist 

aufmerksam für o.g. Narrative und Feindbilder. Hierzu ist es zunächst einmal 

einfach wichtig, diese zu kennen und im unterrichtlichen (oder in einem 

anderen, auf religiöse Bildung bezogenen,) Kontext in ihren Spielarten 

wiederzuerkennen. Möglich wäre beispielsweise eine bibeldidaktische 

Reaktion auf das Auftreten der benannten, wiederkehrenden Topoi. Hierbei ist 

die Überprüfung der eigenen hermeneutischen Perspektive, insbesondere 

angesichts biblizistischer Argumentationsmuster rechter christlicher 

Positionierungen, von großer Relevanz. 

Darüber hinaus erscheint eine Informationskultur i.S. einer (Selbst-) 

Informationspflicht („Holschuld“) Lehrender wichtig. Dargelegt wurden hier 

eine rechtspopuläre Semantik, Feindbildern und weitere 

kommunikationsrelevante Aspekte. 

Die Zugehörigkeit zu rechten Gruppen bzw. eine entsprechende Gesinnung 

auch christlicher Schüler*innen oder Studierenden, zeigt sich aber auch auf 

einer semiotischen Ebene: Symbole, bestimmte Label/Marken, oft verbunden 

mit einem bestimmten Kleidungsstil, der Konsum bestimmter Musikgruppen 

oder Medien bestimmter Verlage, Websites, die von Jugendlichen und jungen 

Erwachsenen frequentiert werden und auf die sie sich beziehen, sollten 

Lehrende kennen und einordnen können.44 

Aus den bisherigen Beobachtungen lassen sich – als Zwischenfazit – 

Anforderungen an einen demokratie- und diskurssensiblen Religionsunterricht 

ableiten. Ein solcher Unterricht muss (1) relevante Narrative erkennen und 

begrifflich benennen können, (2) hermeneutische Kompetenz stärken, 

insbesondere gegen biblizistische Verkürzungen, (3) Demokratiebildung explizit 
 

44 Beispiele benennen: Antaios-Verlag, Verweis auf gelistete Bands und – vielleicht wichtiger! – 
„Verdachtsfälle“; Marken wie Thor Steinar und Websites des III. Weges, der in letzter Zeit eine rege 
„Jugendarbeit“ betreibt und dabei offenbar bewusst Strukturen kirchlicher Jugendarbeit nachahmt. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

11 

 

 

thematisieren, (4) eine professionelle Informationskultur der Lehrenden 

(„Holschuld“) fördern und (5) auch semiotische Signale (Symbole, Marken, 

Musik, Medien) einordnen können. Religionspädagogik steht damit nicht am 

Rand, sondern im Zentrum demokratischer Bildungsprozesse: Sie ist gefordert, 

theologische Differenzierung, hermeneutische Kompetenz und demokratische 

Haltung in ein reflektiertes Verhältnis zu setzen. 

 

 

5. Didaktische Konkretisierung: Unterrichtssituationen, Gesprächsführung 

und Aufgabenformate 

Die didaktische Herausforderung besteht selten darin, dass Lernende im 

Religionsunterricht geschlossene extrem rechte Ideologien vertreten. Häufiger 

erscheinen   Versatzstücke:   Formulierungen,   Deutungsrahmen   oder 

„Sprechakte“, die sich an rechtspopulistischen Mustern orientieren. In meiner 

Unterrichtspraxis sind es eher leise Kommentare, die die bereits beschriebene 

Verzerrung von Fakten bestätigen, beispielsweise bei der Beschäftigung mit 

dem Islam: „Von denen gibt es mehr als Christen in unserem Land!“45. 

Didaktisch entscheidend ist daher nicht die schnelle Etikettierung einer Person, 

sondern die Analyse von Sprache und Argumentationslogik. Religionsunterricht 

kann hier spezifische Kompetenzen bündeln: Sprachsensibilität (Wie wird 

gesprochen?), Hermeneutik (Wie werden religiöse Quellen ausgelegt?) und 

normative Orientierung (Was folgt aus Menschenwürde, Religionsfreiheit und 

Demokratieprinzipien?). 

 

 

5.1 Anti-Establishment-Rhetorik  und  ‚Gegen-Konsens‘:  „Zeitgeist“, 

„politische Korrektheit“, „gleichgeschaltete Kirche“ 

Unterrichtlich begegnet Anti-Establishment-Rhetorik häufig in Form scheinbar 

harmloser Meta-Kommentare, die eine offene Diskussion behaupten, 

tatsächlich aber die Diskursbedingungen delegitimieren. Typische Sätze sind: 

„Man darf ja nichts mehr sagen“, „Die Kirche macht nur noch Politik“ oder „Das 

ist linksgrüne Indoktrination“. Solche Äußerungen können Ausdruck genuine 

Irritation sein – oder Anschluss an eine strategische Semantik, die Institutionen 

(Medien, Wissenschaft, Kirche) als manipulatives Establishment markiert. 

Didaktisch bewährt sich ein dreischrittiges Vorgehen: (a) Begriffsklärung, (b) 

Diskursanalyse, (c) theologisch-ekklesiologische Einordnung. Im Schritt der 

Begriffsklärung wird zunächst offen gearbeitet: Was heißt „politisch“? Was heißt 

„neutral“? Welche Funktion hat der Kampfbegriff „Zeitgeist“? Im Schritt der 

Diskursanalyse wird nach Kontexten gefragt: Woher kenne ich diese 

Formulierung? In welchen Medien oder Milieus taucht sie auf? Welche Wirkung 

hat sie (z.B. Opferrolle, Delegitimierung, Immunisierung gegen Widerspruch)? 

 

45 Anonymisiertes Schülerzitat, Klasse 6, einer Realschule im Ruhrgebiet. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

12 

 

 

Erst im dritten Schritt folgt die ekklesiologische Klärung: Welchen öffentlichen 

Auftrag beansprucht Kirche? Wie verhalten sich Evangelium, Ethik und Politik 

zueinander? Auf diese Weise wird Sprachsensibilität zu Demokratiesensibilität – 

ohne Lernende zu beschämen oder zu überfahren. 

Ein mögliches Unterrichtsformat (Sek II, 2–3 Doppelstunden) ist eine 

materialgestützte Fallanalyse: (1) Sammlung von Aussagen („Man darf nichts 

sagen“ etc.) und Formulierung von Deutungsfragen; (2) Analyse der 

Argumentationslogik (Wer spricht für wen? Wer wird ausgeschlossen? Welche 

impliziten Feindbilder werden erzeugt?); (3) theologische Reflexion 

(Prophetische Kritik, öffentliche Verantwortung, Unterscheidung von 

parteipolitischer Positionierung und ethischer Urteilsbildung); (4) Transfer: 

Kriterien für eine faire Debatte (Kontroversität ja – Menschenfeindlichkeit nein). 

5.2 Krisennarrative, Kulturkampf und moralische Paniken: Gender, 

Sexualität, ‚Werteverfall‘ 

Krisennarrative begegnen im RU häufig in ethischen Themenfeldern (Sexualität, 

Familie, Geschlechterrollen). Aussagen wie „Homosexualität ist Sünde“, „Früher 

war alles normal“ oder „Gender ist Ideologie“ verbinden moralische Urteile mit 

einer Problemrahmung, die Pluralität als Bedrohung deutet. 

Religionspädagogisch ist hier besonders sensibel zu arbeiten, weil sich 

Lernende selbst (oder ihre Familien) als betroffen erleben können und weil 

Diskriminierung im Klassenraum reale Verletzungen erzeugt. 

Didaktisch zentral ist hermeneutische Transparenz: Lernende sollen 

nachvollziehen können, wie Auslegungen entstehen, welche Kontexte 

biblische Texte besitzen und wie theologische Traditionen mit historischen und 

kulturellen Voraussetzungen verbunden sind. Dies schließt die Unterscheidung 

zwischen Textbefund, Interpretation und normativer Anwendung ein. Gerade 

bei paulinischen Texten oder bei Schöpfungsnarrativen kann so sichtbar 

werden, dass „Bibelzitate“ nicht als unmittelbare Tatsachenbehauptungen 

fungieren, sondern Deutung erfordern. 

Zugleich besitzt der RU eine Schutzdimension: Das Überwältigungsverbot 

entbindet nicht von Intervention, wenn die Würde anderer Lernender in Frage 

gestellt oder Gruppen abgewertet werden. Didaktisch praktikabel ist eine 

zweifache Rahmung: (1) klare Grenzziehung bei menschenfeindlichen oder 

diskriminierenden Sprechakten, (2) gleichzeitige Öffnung des 

Deutungshorizontes durch hermeneutische und ethische Lernangebote. Eine 

professionelle Gesprächsführung trennt dabei Person und Aussage: Nicht „Du 

bist ...“, sondern „Diese Aussage hat die Wirkung ..., sie verletzt ...“. 

Aufgabenformate: (a) Vergleich verschiedener Auslegungen zu Gen 1,27 und 

Gal 3,28; (b) Arbeit mit Fallvignetten („Was passiert, wenn eine Mitschülerin sich 

outet und die Klasse religiös argumentiert?“); (c) Reflexion normativer 

Maßstäbe  (Menschenwürde,  Gleichberechtigung,  Religionsfreiheit)  im 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

13 

 

 

Verhältnis zu kirchlichen Positionen. Ziel ist nicht Harmonisierung, sondern 

Konfliktfähigkeit: Lernende sollen Kontroversen aushalten, argumentieren 

lernen und Grenzen erkennen. 

 

5.3 Migration, Islam und die Konstruktion des ‚christlichen Abendlandes‘ 

Im Themenfeld Migration/Islam ist die Anschlussfähigkeit populistischer 

Semantik  besonders  hoch,  weil  religiöse  Marker  („christlich“,  „jüdisch“, 

„islamisch“) kulturell aufgeladen und essentialisiert werden. Unterrichtlich zeigt 

sich dies etwa in Aussagen wie „Der Islam passt nicht zu unseren Werten“ oder 

„Wir werden islamisiert“. Didaktisch erforderlich ist eine doppelte 

Differenzierung: (a) religionskundlich-theologische Differenzierung des Islams 

(innerislamische Pluralität, Verhältnis von Religion und Politik), (b) 

diskursanalytische Differenzierung der politischen Erzählung (Wer konstruiert 

welches ‚Wir‘? Welche Ängste werden mobilisiert? Welche historischen 

Selbstbilder werden aktiviert?). 

Konkrete Unterrichtsformen können hier besonders wirksam sein: 

Materialgestützte  Analyse  von  Begriffen  („Abendland“,  „Leitkultur“, 

„Islamisierung“) und ihrer historischen Genese; vergleichende Textarbeit (z.B. 

Feindesliebe/Nächstenliebe und politische Schutzargumente); 

Begegnungsdidaktik, sofern sie vorbereitet und reflexiv gestaltet wird (z.B. 

Expert*inneninterviews, Moscheebesuch, Dialog mit muslimischen 

Jugendlichen). Religiöse Bildung muss Religionspluralität nicht nur tolerieren, 

sondern theologisch reflektieren: Welche Formen religiöser Zugehörigkeit sind 

möglich, ohne Exklusion zu legitimieren? 

Eine bewährte Aufgabe ist die Unterscheidung von Behauptung, Beleg und 

Bewertung: Lernende erhalten kurze Aussagen aus Debatten (z.B. Social- 

Media-Posts) und markieren (1) welche Fakten behauptet werden, (2) welche 

Quellen genannt werden, (3) welche Werturteile folgen. Im Anschluss werden 

Gegenperspektiven eingeführt (z.B. empirische Daten, kirchliche 

Stellungnahmen, Betroffenenberichte) und die Frage gestellt, wie religiöse 

Motive (Nächstenliebe, Gerechtigkeit, Schutz des Fremden) in pluralen 

Kontexten nicht paternalistisch, sondern dialogisch werden können. 

 

 

5.4 Klimawandel, Schöpfungstheologie und eschatologische Deutungen 

Klimabezogene Positionen im rechten Spektrum reichen von Leugnung bis zu 

theologisch begründetem Fatalismus. In religiösen Kontexten erscheint 

besonders die biblizistische Verkürzung problematisch: Einzelverse werden aus 

dem Kontext gelöst und als Beleg gegen politische Verantwortung verwendet. 

Religionspädagogisch ist hier eine systematisch-theologische Vertiefung 

fruchtbar, die Eschatologie nicht als Passivierungsprogramm, sondern als 

Hoffnungshorizont versteht. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

14 

 

 

Unterrichtlich lässt sich dies als Kontrast-Lernarrangement gestalten: (1) Analyse 

apokalyptischer Texte (Gattung, Bildsprache, Funktion), (2) Vergleich mit 

prophetischen Texten (Gerechtigkeit, Umkehr, Verantwortung), (3) 

schöpfungstheologische Reflexion (Bewahrung der Schöpfung als Verhältnis 

von Gottes Gabe und menschlicher Aufgabe), (4) ethische Urteilsbildung mit 

Blick auf Generationengerechtigkeit und globale Verantwortung. Methodisch 

eignen sich hier besonders Textvergleiche, Argumentationskarten und 

projektorientierte Lernformen. 

 

 

6. Übergreifende Leitlinien: Erkennen – Einordnen – Reagieren – 

Positionieren 

Die didaktischen Beispiele lassen sich in ein übergreifendes Handlungsmodell 

überführen, das für Schule, Hochschule und Weiterbildung anschlussfähig ist. Es 

strukturiert professionelles Handeln nicht als spontane Gegenrede, sondern als 

reflektierten Prozess: 

• Erkennen (Analyseebene): Sprachliche Marker, Narrative, Topoi und 

Feindbildkonstruktionen identifizieren; zwischen Person und Aussage 

unterscheiden; Affekte und Dynamiken im Klassenraum wahrnehmen. 

• Einordnen (theologisch-hermeneutische Ebene): Begriffe präzisieren 

(extreme Rechte, Rechtspopulismus, Neue Rechte); religiöse Semantiken 

dekonstruieren; Quellen- und Auslegungskompetenz stärken; 

Kontextualisierung statt Biblizismus. 

• Reagieren (kommunikative und didaktische Ebene): Gesprächsführung mit 

Klarheit und Respekt; Schutz vulnerabler Gruppen; Methoden der 

Kontroversität und der Perspektivenübernahme; materialgestützte 

Urteilsbildung; medienkritische Kompetenz. 

• Positionieren (demokratische Verantwortung): Normative Transparenz: 

Menschenwürde, Gleichheit und Religionsfreiheit sind nicht verhandelbar; 

Demokratiebildung ist keine Indoktrination, sondern Grundauftrag. 

Dieses Modell ist bewusst kompatibel mit dem Beutelsbacher Konsens, der 

Überwältigungs- und Indoktrinationsverbot mit Kontroversität und 

Schülerorientierung verbindet. Gleichzeitig wird deutlich: Kontroversität ist nicht 

Beliebigkeit. Was menschenfeindlich ist, kann nicht als bloß „eine Meinung“ 

behandelt werden, ohne den Bildungsauftrag zu beschädigen. 

Für politikwissenschaftliche Grundbestimmungen von Populismus und seine 

antipluralistische Dimension vgl. exemplarisch Mudde46  sowie Müller47; für 
 

 

46 Vgl. Mudde, Cas: The Populist Zeitgeist. In: Government and Opposition 39 (2014), 541–563. 
47 Vgl. Müller, Jan-Werner: Was ist Populismus? Berlin 2016. 



Pfrn. Dr. Julia Durchgraf-Yüksel, Recklinghausen   

kljadlkfjklj    F 

15 

 

 

diskursanalytische Zugänge zu rechtspopulistischen Topoi und Strategien vgl. 

Wodak48. 

 

 

7. Professionalisierung: Normative Transparenz, Schutz und Kooperation 

Die Umsetzung der genannten Leitlinien verlangt professionelle Reflexion. In 

religiösen Bildungssettings ist insbesondere die Rolle der Lehrenden komplex: Sie 

repräsentieren einerseits ein Fach mit normativem Gehalt (Glaube, Ethik, 

Deutung), andererseits eine Institution, die demokratisch verfasst ist und 

Grundrechte schützt. Daraus folgt keine parteipolitische Festlegung, wohl aber 

eine normativ transparente Rahmung. 

Praktisch bedeutet dies: Lehrende machen die Spielregeln des Diskurses explizit 

(Respekt, Begründungspflicht, Quellenangaben, Perspektivenwechsel) und 

intervenieren, wenn Grenzen überschritten werden (Herabwürdigung, 

Gewaltlegitimation, Entmenschlichung). Hier ist die Unterscheidung zwischen 

Kontroversität (legitimer Streit über politische Optionen) und 

Menschenfeindlichkeit (Infragestellung der Würde und Gleichheit bestimmter 

Gruppen) zentral. 

Demokratietheoretisch lässt sich diese Grenzziehung als Frage der 

Rechtfertigung verstehen: Wer Ansprüche erhebt oder Ausschlüsse begründet, 

steht in der Pflicht, diese öffentlich zu rechtfertigen und die Betroffenen als 

Gleiche anzuerkennen.49 Religionspädagogisch wird daraus eine Praxis der 

Begründung und der Hermeneutik: Begründungen müssen nachvollziehbar, 

überprüfbar und menschenrechtskonform sein; religiöse Begründungen 

bedürfen der Auslegung und der Kontextualisierung. 

Für die Lehrkräftebildung (universitär und in Fortbildung) empfiehlt sich eine 

Verzahnung von drei Bausteinen: (1) Wissensbaustein (Akteure, Semantiken, 

digitale Milieus), (2) Kompetenzbaustein (Diskursanalyse, Gesprächsführung, 

hermeneutische Methoden), (3) Haltungs- und Reflexionsbaustein (normative 

Transparenz, Bias-Reflexion, Umgang mit Unsicherheit). Kooperationen mit 

politischer Bildung, Sozialer Arbeit, Schulpsychologie und 

Präventionsnetzwerken erhöhen die Handlungsfähigkeit der Institution. 

Auf dieser Grundlage lässt sich der zentrale Satz, der die religionspädagogische 

Pointe bündelt, ausdrücklich formulieren: Religiöse Bildung ist nicht nur 

Vermittlung theologischer Inhalte, sondern Teil demokratischer Kultur. Gerade 

dort, wo religiöse Semantik für exkludierende Politik instrumentalisiert wird, hat 

Religionspädagogik die Aufgabe, Deutung zu differenzieren, Diskurse zu öffnen 

und Würde zu schützen. 

 

48 Vgl. Wodak, Ruth: The Politics of Fear. What Right-Wing Populist Discourses Mean. London 2015. 
49 Vgl. Forst, Rainer: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen Theorie der 
Gerechtigkeit. Frankfurt a.M. 2007. 


